المدير، عبد الله البقالي سنة: 54 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 16 مارس 2023 الموافق 23 من شعبان 1444 10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

расп1909теа @gmail.com

وحده الموت ينهرني ويردع تسليتي في هذا العالم الافتراضي ويهمس في أذني: فيسبوك ليس لعبة، إنه سيرة حياة توثّق للإنسان في الفراشين اللذين بين الولادة ونحن رُضُع والنزع الأخير وتُحنَ ذاهلُون خَشَع، بل ونتبع هذا الإنسان عبر فيسبوك دائماً لنشيعه حتى نردمه في حفرة، فيسبوك ليس لعبة في رمضان وطيلة العمر، يعلمنا أن نتواضع إلى الرُّكب، لأنَّ لا أحد يضمن أن لا يصعد أحدهم غدا بصورتك في إطار أسود وخط كوفي أنيق، ويكتب بحبر يقطر حداداً: إنا الله وإنا إليه راجعون!

الجميع في فيسبوك أصبح شاعرا، ناقدا، إعلاميا، وما عادت الكتابة بهالتها الأدبية المهيبة، حكرا على الأقلام التي تقف بكعب طويل تتجاوز كل القامات، وأجدني وأنا أرْتكُّ جريرة قراءة ما يُنشَر على هذا الحبل الطويل من غسيل، ألمس كعب حذائي القصير وأصرخ: لا..لا.. قد أقبل أي توصيف يحيق بالكتابة أو حتى يُرْديها بالمحْق محواً، إلا أن يعتبرها منْ لم يَعشْ حياتها التي تسري في شِرابِينِنا سُطورا مِنِ الداخل، مُجرد شيء يقترفه من لاّ شُغُل يُلهيه عن العض بأنياب الكلام عميقاً في لحم الناس، حتى وقت ليس بالبعيد في العقارب والسِّنيِّن، كنَّا ننتظِر بِفَارِغِ الصَّبِرِ أَن يُصْدر روائي أو شاعر أو مفكر نَحبُه عملاً جديدا نروي به ظَمأنا للمعرفة والجمال، وكُنا حُين يحُلُّ أديبٌ ضيفٍا في إحدى الأماسي الرمضانية، نمضي رغم الفاقة مشيباً علىّ الأقدام لمسافاتّ طويليّة، لا نملك شبيئاً نخسره حتى الوقت ليس ملكنا، ألمْ تر أنه تحت سيطرة من نسمِّيهم في بلدنا كدلالة على السلطة بـ (أصحاب الوقت)، أو ليس هم من يزيدون أو ينقصون ساعة، ولكن يكفي أننا نملك في النوم واليقظة الكثير من الأحلام!

لا أتجاور في قراءاتي الرمضانية الِجُملة التي تعود عليَّ مُفرداتها بَّالنفع وتَّحفزني جماليا أو إعلاميًّا على كتابة أخرى، عساها تفيد القارئ دون أن تستدر مع الضجر الدمع، وأقصد القراءة الشذرية التي نجدها فى كتب المتصوفة أمثال النفري وابن عربي وبعض المستظرفات في تراثنا الأدبي العربي، وقد أمضى بالتأمل قصيًا في الْحِكميَّات وأغْترف منَّ ديوان المتنبيَّ، ناهيك عن قراءتي لكل المواد التي تفدني لملحق «العلم الثقافي» وتأخذ من صدري قلباً كبيراً من الجهد من حيث التحرير والبحث عن الصور التي تُناغمها جماليا، وفيها الشعر والقصة والدراسة أو القراءة النقدية الأدبية والترجِمة والإصدارات الجديدة والمقالة الفكرية، وهلم

السطر الأبيض من

قـراءة حتى يتبين السطر الأسبود في ورق الجريدة !

هذه الكلمة المزيدة والمنقحة، مُسْتقاة من حوار أجسراه معى منذ سنوات الإعلامي «محفوظ فضيلي» لـ «الجزيرة نت».ّ



لا يُمْكن إِن أخْتصر ذكرياتي مع

مُِرّة، وأجمل الذكرياتَ مع رمضان كانت في الصّغر حينّ كنا نأكل طِعام غيرناً.. وأقصِد أهل البيت، وها هي نفس

العادة السَّيئة لا السَّيئة لا السَّيئة لا العَبْر، وأصبحنا نرى من يأكلون طعام الغَيْر في كُلُ الأيَّامَ وهم يقولون ساخرين. حقَّكم في الجنّة !

أما أنا فقد اكتسبتُ عاداتِ جديدة في رمضان، لا

طقة جوفاء تحتاج لامتلاء نفستي، فلا أنشَّغل اِلَّا

تبعُد كثيرا بمسافة سطر أو سنطرينِ عن القصيدة، أقرأ

بالبداياتُ: بداية قصيدة، بداية، مقالَّة، بداية رواية قُد

في رمضان ما تساقط في غفلة مني، وترك في نفس

رمضان بخفة بائع يُلوِّي الْحمص والفول في

ورقة، ثم أنثرها بِتوابل من قبيل الملح والكمون،

فماذا يُجْدي أن يَسْتطيب الجميع طعْمِها وهي

تشبه في نكهتها وصيّة رجل فضل أن يبدأ الحياة من حيث يموت في الكتابة ... وهكذا إلى آخِر البدايات التي تنتظرني أنهيها بِقُدُرٍ أَصَّنَعه محتوما!

لا أقرأ في رمضان إلا ما أسلفتُ في كتابته طيلة العام، أنتهز فرصة جوعي لأشبع نهُم قصائدي التي لم تكتمل، أصالح الأسطر ببعضها بعد طول خصام ليستقيم المعنى ويصبح للصورة وجه ترى به نفسها في مرآة الإبداع، أو قد أصالح كلِّ الْقُصائد الْتي كتبتّنيّ في غفلة من وعيي الذي نَهَبهُ تسارع الزمن، لأجمعها في ديوان أعلم أنني سإتعب في العثورَ على عنوان يليق بَجنونه أكثر مما يَّتطلُبه إيجادًّ ناشر!

أقرأ تعازي فيسبوك وما أكثر جنازاتها في رمضان، وأنشغُل بتقديم أصدق المواساة عساني أظفّر ببعض الحسنات في شبهر الغفران، وأفكر في الأصدقاء الذين رغم رحيلهم من الدنيا ما زالت حساباتهم مفتوحة، شتان بين الزرقة في فيسبوك والزرقة حيث هم في السماء!

محمد بشكار bachkar\_mohamed@yahoo.fr

# خمس وأربعون دقيقة وبضع ثوان

هي فعلا قصصا قصيرة لن تأخذ من وقتنا إلا دقائق، ولكنها طويلة بشحنة الحيوات التى يلتقط مشاهدها بحنكة القاص والروائي المغربي عبد الحميد الغرباوي. ونقصِّد مجموعته القصّصية «خمس وأربعون دقيقة ويضع ثوان» الصادرة ضمن منشورات

> جامعة المبدعين المخاربة عن مطبعة وراقة بلال بفاس سنة 2021، والتي تقع في 100 صفحة من الحجم المتوسط، وقد آثر الكاتب أن يستهلها بمقتطف من المقدمة المضيئة للمحموعة القصصية «الحكواتي « التى كتبها الراحل عبد الستار ناصر، يقول فيها :» أنا مؤمن - ومعى كتابي هذا - أن القصبة القصيرة أنقذتني من البلاهة والموت والفراغ والجنون، ذلك أننى دونها ما كنت أفهم كيف تستمر الحياة، وقد يبدو كلامى هذا محض تبرير عابر حتى أعطي لنفسي الحق في نشر كتاب آخر يضاف إلى أعمالي، بينما الحقيقة هي غير هذا تماما، إذ كتابة

القصص تحتاج منى ومن ســواي إلــى اكتشاف المستور وإضاءّة العتمة، وتحتاج إلى كمية من التأمل والقراءة وإلى حفنة من التجارب تضاف إلى مخزون الذاكرة، وليس من السهل تصدير حالة ما أو استيراد حالة غير ها إلا بصعوبة لن يعرفها لاحقا غير من عرف الصنعة واكتوى بنارها المقدسة «.

أما من يبحث عن كلام نابع من القلب في هذه الأضمومة، ما عليه إلا يقرأ النبض المبثوث في العلاف الأخير لهذا الكتا القصصى، يقول الكاتب:

«وفى الليلة التي عرفت توقف النبض فيه، قبل ذلك بنصف ساعة، تعرق جسمه، وأصبح باردا بشكل لم ىعرفه من ذى قىل .

كان قد قرأ آخر صفحة من رواية بدينة .

أجهدته كثيرا بالعبارات بالمترادفة، والتفاصيل الزائدة عن الحد، والأحداث المفتعلة المملة.

شخصيتها الرئيسية، التي يعرفها تمام المعرفة، إذ سبق لة أن التقاها في عشرات الروايات التى قرأ، كانت تعاني، هذه المرة، من أزمة نفسية حادةً ..

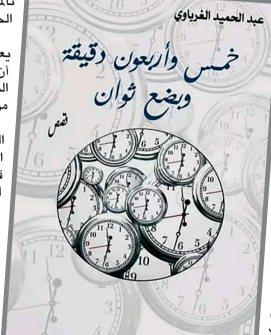
وفى النصف الأول من اليوم الثاني، قبل ساعات من الليلة التي عرفت رحيله المفاجئ، كان قرأ في أحد فصول الرواية، على لسان الشخصية المتأزمة:

لا تصلون من أجلى .. لم تصلون من أجلَّى ؟ لست محاجة إلى شفيع ..

الأمر أمري وأنا كفيل بتدبره دون حاجة إلى معين ..». نلمح أن الأديب عبد الحميد السغرباوي قساص وروائسي ومترجم مغربي، يمارس أيضاً الفن التشكيلي، من مواليد

مدينة الدار البيضاء بالمغرب سنة

صدرت له أكثر من عشر مجموعات قصصية وأربع



.1952

روايات، وله في الترجمة: الكيميائي لباولو كويلهو (2005)، والأمير الصغير لسان إكزيبيري، والعديد من الأضاميم القصصية الخاصة بالأطفال، كما أصدر في اللغة سلسلة المعين في التراكيب والإعراب والإنشاء والصرف والإملاء، و له قاموس عربي عربي ، كما يشرف على موقعين خاصين بالقصة والشعر (المحلاج)

أحمد الخالدي

# بهاءذاكرة

ضِمِن منشورات سليكي أخوين بطنجة، صدر أخيرا في حلة أنيقة، أخيرا للكاتب المغربي أحمد الخالدي، مؤلف يحمل عنوان «بهاء ذاكرة»، وهو عمل يهتم بقضايا المدينة والكتابة من زاوية تحليلية فلسفية الوثقافية.. وقد زاده إضاءة التقديم الذي كتبه الشاعر المغربي

يكتنف الكتآب بين دفتيه، فصلين هما:

-المدينة والكتابة

سير مُبدعة

خصّصهما المؤلف لسير بعض أصدقائه الذين أبدعوا في جوانب مختلفة من الحياة والكتابة...

تجدر الإشارة إلى أن لوحة الغلاف من إنجاز الفنان حكيم غيلان.

# الأعمال الرحلية الكاملة

صدر للكاتب المغربي العربي بنجلون، عنوان جديد يدخل في خانة أدب الرحلة، هو «الأعمال الرحلية الكاملة «، ويضم بين دفتيه جملة من أسفار ورحلات، قام بها نحو الدول العربية والغربية والآسيوية.

يذكر «بنجلون» في عتبة الكتاب: »تكمن دواعي رحلاتي، أولا، في ما حكى لي عن جدي لأبي، الذي كان مدمنا على السفر حد الثمالة، في عصر كان فيه السفر قطعة من العذاب، بل مغامرة بالنفس والمال، فالمسافر يقطع الفيافي والقفار . والجبال على كف عفريت، لكن الفرق بيني وبين جدي، هو أننى كنت وما زلت، أمتطى السيارة والطائرة والباخرة والقطار، وتزوجت امرأة واحدة، فيما جدى، كانت الباخرة مُطيته فَى أحسن الحالات، كما حكت لي أمي، وعقد في ديار الغربة علَّى درينة من النساء، ثم فض العقود معهن، أي كان مزواجا ومطلاقا..!»

ويضيف «بنجلون «:

وأنسا في الأعمال الرجلية الكاملة عز شبابي، اكتشفت البرحيلية وللذتها، وما يمكنني أن أجنب مـن فـوائـد وملقاصد ثقافية، أغنت ر<del>بسي</del> پاتسة والكتابية، تنضاريس شخصيتي، المربي بنجلون ما جعلني دائـما على أهبة السفر،

أحمل حقيبتي، وأنتقل بين الدول، تارة من تلقاء نفس وتارة بدعوة من اتحاد كتاب ما، أو وزارة إعلام، أو ثقافة، وهكذا.. إلى أن راكمت أسفارا ورحلات شتى، التقيت فيها بشخصيات أدبية، وشاهدت آثارا وحضارات موغلة في التاريخ البشري، وساهمت في لقاءات وندوات ثقافية، عرفت خلالها بأدبنا المغربي حينا، العربي حينا آخر، وساهمت في تأسيس مجلات للَّأطفال في بعض البلاد العربية، وفي بعضها الآخر، قدمت قراءات قصصية وشعرية لـ افلذات أكبادنا التي تمشي على الأرض).. ، لكنني، وللحقيقة والتاريخ، لا أذكر أنني عانيت يوما في أسفاري، مثلما عانى جدي من سطو على ماله ومتاعه، وتهديد لبدنه ونفسه، حجمته عن مواصلة رحلاته، غير بعض المواقف التي لم تكن لها أي أثر كبير على، مثل ما حدث معي في تونس والكويت وألمانيا وهولندا والصين واليابان .. فكلها حالات عرضية، عالجتها باللين والحسنى، وبما تقتضيه اللحظة، مما سيأتي توضيحه أثناء الحكي !».

يقع الكتاب في 254 صفحة من الحجم المتوسط، وطبعت منه 3000 نسخة في وراقة بلال بفاس سنة 2022 ، قامت بتصميم الغلاف لبني جوهر .

## يت الشعر في المغرب يحبى أريعينية الناقد الراحل بتعيسي بوحمالة بمكناس

يحيى بيت الشعر في المغرب والمديرية الإقليمية لقطاع الثقافة بمدينة مكناس، الذكري الأربعينية لوفاة النّستاذ النّاقد بنعيسي بوحمالة، بحضور أسرته ومشاركة الأساتذة: محمد الأشعري، رشيد المومني، نُجِيبُ الْعُوفَي، عَلَالَ الْحَجَامِ، خَالَدُ بِلْقَاسِمِ وَحَسَنُ مُخَافِي، وذلكُ يُومُّ السُبِّتِ 18 مَارُس 2023 في الساعة الرابعة مساء برياض دَّيدي بمديّنة



أتعرف ما هو الحُبِّ؟ الحبُّ قصيدة والقصيدة في الرّبيع كَتبِتْ وفى الصّيف نُوقشتُ وفي الخريف قَرَئتْ وفيّ الشتاء خُلمَ بها...

نورالدين

الغطاس

اختار الشاعر المغربي نورالدين الغطاس المقيم بالمانيا والحامل لجنسيتها، أن يطلق هذه المرة ترجمة لديوان سماه «عند فوهة البركان تجلس الفراشيات»، صيدرت ضمن منشورات «سُنتّار» في ألمانياً والناشر «بيت الكتاب السومري-العراق»، وقُدُّ كتب التِقديم لهذا العمل الدُّكتور يوسف حنًا من فلسطين، ويعتبر هذا الديوان ثمرة مجهود كبير قام به ِ المترجم المغربي-الألماني نورالدين الغَطّاس في عملية إبداعية مميزة نقل في الشعر فيها مختارات لقصائد حبّ من الشعر الأَلْمَانِي إِلَى اللَّغَةِ العربيَّةِ، ليتعرفُ القارَّى العربي على شُعراء المان أمثال هرمان هسَّه، راينر ماريا ريلكه، يوهان َفون غُوته، هُلدرلين، فريدريك شِيلر وغيرهم منَ الأسماء الهامة، كما يَسلَطُ عليهم الضوء في توطئة مفصّلة ومُكثّفة وسيرة حياة كل واحد من

الديوان بتصميم وطباعة أنيقين للغاية تضيف للقارئ متعة كبيرة في تناوله ما بعدها متعة، عدا أهميته القصوى للدارسين والمختصين في هذا المحال للاعتماد عليه وعلى مضامينه في دراستهم وأعمالهم الأكاديمية، خصوصاً أن المترجم أرفق النصوص الأصلية باللغة الألمانية إلى جانب ترجمته إلى اللغة العربية.

عندمًا سُئِل الترجم لماذا موضوع

«في النهاية وجدتني أمام موضوعاًن «الْحَبِّ» أو «المُّوت»، اخترتُ الموضوع الأول لأنني أردت أن يتعرف القارئ العربي على هواجس، أحاسيس ومشاعر أكبر الشعراء الألمان عندما يتذوقون حلاوة أو مرارة إلحبٌ، الكثير من القصائد في الكتاب تُرجمت لأول مرّة إلى اللغة العّربيةِ.» َ

يجب الإشارة أن نورالدين الغطاس مهندس ويعمل مديرا في شركة ألمانية عالمية، دخَّل عالم الترجِّمة عن طيبة خاطر، كتب في مقدمة ترجمته:

«عملياً، دائماً ما أجدني بِين لغات متعددة.. قد أكون في اجتماع واحد أتكلم أربع لغات، ألماني مع زملائي الألمان، فرنسي مع الشركة الفرنسية التي تشاركنا المشروع، إنجليزي مع مستشار المشروع من إنجلترا، وكذلك عربي مع أصحاب المشروع في دولة بن حسرجمه حصوصية وهي جزء مهم وفعّال لإثراء حياتي اليومية والعملية. أما تنصف التناسية عربية. إذن، فالترجمة خصوصيا والعملية أما ترجمة الأدب، خاصة الشعر، فتعود إلى اهتمامي بهذا الفن والإبداع الإنساني».

إِن ديـوان ﴿عند فوَّهـة البركان تجلس الفراشات» إهداء ثمن إلى القارئ العربى وإضافة قيمة للمكتبة العربية. نبارك للمهندس، الشاعر والمترجم نورالدين الغطاس على هذأ المنجز مع تمنياتنا لمزيد من الإبداع والتألق. نُقرأ من أجواء الديوان:

هبوب ناعم كالحرير يحف عبر أحلامنا بلأمسنا كازهرارمتوهج.

> ستحملني أنفاسك إلى البيت



، فوهة البركان تجلس الفراشات

عبر حكايات ساحرة عبر ملاحم منسيّة.

وابتسامتي الشائكة تداعب ملامحك العميقة وتأتى الأرض تبحث عن حضن لدينا.

هبوبناعم كالحرير يحف عبر أحلامنا والحلم القديم في هذا العالم

(القصيدة للشاعرة الألمانيّة إلزّه لاسْكُر - شيلراً

إلى الحب

الكلُّ سحثُ عنك ، عن إغراءاتك في كلّ مكان، من دَاخل ألف حجاب يتلألأ وجهك بافتنان.

لكن ، قلة من تَحَقّقُ رغباتُهم ، أياماً مباركة ،وسعادة خالصة.

بحنان تهبُّ عليك الورود ، رحلةً الفراشات البهيّة؛ الريح أكثر وحشيَّة ، والبحر المتقلّب على الدُّوام.

تتألق بجمال من عينى إنسان يحتضن حبيبًا بین ذراعیه ، تتقوَّس فوقه السَّماءُ المرصَّعة بالنَّجوم.

> في الروح المرتجفة يتطايررذاذ الموت والحياة.

أالقصيدة للشاعرة الألمانية فرانسيسكا شتوكلينا

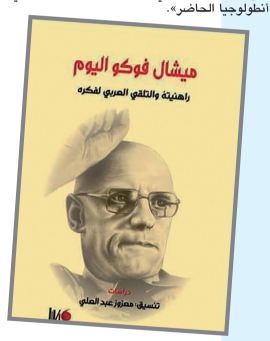
جماعى، ب<mark>تنسيق من الكاتب عبد العلى معزوز، يحمل</mark> عنوان «مبشال فوكو اليوم.. راهنيته والتلقى العربي لفكره». وطرحت، في مستهل بطاقة الكتاب التعريفية، مجموعة من الأسئلة، من بينها: «ما المدخل الأفضل إلى ميشال فوكو؟ »، و "كيف الولوج إلى فكره؟ »، و "ما الأسئلة الراهنة التي ما زالت تثيرُها فلسفته؟». وأشارت البطاقة التعريفية إلى أن «السبيل إلى فهمٍ فكر فوكو والولوج إليه هو محاولة الاقتراب والدنوّ منه، ووضع فلسفته على محك القرن الواحد والعشرين، بمعنى فحص راهنية فكره اليوم، ومحاولة ابتكار طرق جديدة لاستدعائه إلى الحاضر، وهو الذي ما فتئ يؤكد على ضرورة التفكير في الحاضر، بالأخص التفكير في

ميشال فوكواليوم

راهنيته والتلقي العربي لفكره

عن دار «الفاصلة للنشر» صدر أخيرا مؤلف

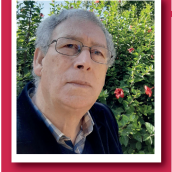
عبدالعلى معزوز



وتساءل مؤلفو الكتاب: «أليس فوكو هو مبتكر مفردة أو عبارة أنطولوجيا الحاضر l'ontologie du présent؛ أليس استدعاء فكر فوكو دليل على الحاجة الملحة والمتجددة إلى فيلسوف من عياره؟ بل إلى الحاجة الملحة لمثقف من حجمه، ليس باعتباره مثقفا عضويا على غرار ما عناه غرامشي، ولا بوصفه مثقفا كونيا على غرار سارتر، وإنما بوصفه مثقفا متخصصا كان منخرطا في كل أشكال الاحتجاج، بدءا من تأسيس هيأة لمراقبة السجن(GIP) رفقة ثلة من أصدقائه».

وأشيار المصدر ذاته إلى أن «أهمية استلهام فكر فوكو تبدو في مسألة حيوية تتمثلٍ في الجاجة الملحّة إلى صُنع وابتَّكار الذات، أو ما يمكنُ تسميتُهُ بالفرنسية سيرورة التذويت la subjectivation، مضيفا «إذا كان النمط الرقابي يخلق ذاتا خاضعة للتقنيات الرقابية، والنمط الطب-عقلي يخلق ذاتا تئنُّ تحت وطأة المُرضَّى pathologique le فإن الحاجة تبدو ملحّة إلى ابتكار ذات متحررة من تقنيات السلطة».





عبدالجبار العلمي

الرومانسية المهجرية ، في حين نجد في القصيدتين الأخيرتين روحَ الحماسة والوطنية. وقد

# من خلال المجلات الأدبية في المشرق والمغرب

للشِباعر عبدالكريم الطبال تجربة شعربة غنبة، بدأها ينشير قصائده الرومانسية في مجلة «الأنيس « التي كانّت تصدر بمدينة تطوانًّ. أسسبها المرحوم محمد المراكشيي، وكان يرأس تحريرها الأديب امحمد آلجُ

رحمه االله، وذلك في الأربعينيات والخمسينيات، ( من 1946 إلى 1955 )، وهج السنة التي توقفت فيها عن الصدور نهائياً. (1 ) وقد كان ينشر فيها شاعرنا إلى جانب شعراء آخرين، من أبرزهم الشاعر المعربي الأستاذ محمد السرغيني، الذي كان يوقع قصائده باسم «محمد نسيم السرغيني». و»الأنيس» من ضمن مجموعة من المجلات الأدبية والتُقافية التي كانت تصدر في تطوان في تلك الفترة ، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر : مجلة « المعتمد « لصاحبتها الشاعرة الإسبانية «تيرينا ميركادير» ومُجلة « كتامة

« لُلشَاعْرُ «خَاثْيَنتو لوبّيث غورخي» ومجلة « السلام «(1933 ) للأستاد محمد دأود ، ومجلة « الأنوار « ( 1946 ) لأحمد مدينة ، وغيرها من المجلات النقافية والأدبية التي كانت تمثل نهضة أدبية في عهد الحماية في المنطَّقة «الخليفية « في الشمال المّغربي. ومن قَصائَّده التي نشرها فَي مجلة»ً الأنيس «، نُذكِّر هُنا القصائد التألية حسب الجدول أسفَّله، وهذه هي القصائد التي أمكن لي الحصول عليها ، وأحتفظ بصورها متفرّقة من مجّلة الأنيس، وكان قد صوّر ما أمكن تصويره منها شقيقى الباحث د. عبدالواحد التهامي العلمي:

| الصفحة | عام       | الشهر | السنة        | العدد    | القصيدة          |
|--------|-----------|-------|--------------|----------|------------------|
| 12     | 1954      | أبريل | التاسعة      | 87       | غروب             |
| 14     | 1954      | يوليو | التاسعة      | 90       | القيثارة الصامتة |
| 15     | 1954      | غشت   | التاسعة      | 91       | شفتاك            |
| 14     | 1955      | يناير | العاشرة      | 96       | صلاة             |
| 19     | 1955      | مايو  | العاشرة      | 99       | إلى وردةٍ حمراء  |
| 11     | غير موثقة | ?     | ?            | <b>?</b> | فجر الصبا        |
| 4      | 1956      | مارس  | الحادية عشرة | 110      | أغنية الاستقلال  |
| 3      | °,        | į.    | الحادية عشرة | ç        | تحية العرش       |
| *      |           |       | - * -        | •        |                  |

ملحوظة : قصيدتا « فجر الصبا «و « تحية العرش « لم أتمكن من توثيقهما فما أتوفر عليه من صورهما من المجلة ، ص : 11 وص : 3 وقع سهو في توثيقهما. وحاولت أن أُستعين بكتاب « عبدالكريم الطبال / أشعار أولى « للدكتورة هدى المجاطي رحمها الله ، فلم يتح لي الحصول عليه لنفاذ نسخه في مدن الشمال حيث وزع، وخاصة

ومن الجدير بالملاحظة أن القصائد الست الواردة في الجدول ، نلمس فيها الروح

| -3                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ذكس الشاعر الباحث محمد                                                                                                                                       |
| الميموني في كتابه « في الشعر                                                                                                                                 |
| المغربي المعاصر سبع خطوات رائدة «(2) ، مجموعة منَّ القصائد نشرهاً الشاعر المعربي المعاصر سبع خطوات والمدة «(2)                                               |
| في مجلة الأنبس ومجّلتي « المعتمد « و « كتامة « وهي كالتالي : « أحلام « ، بالعدد                                                                              |
| الوَّاحَدُ والسَّتِينَ ( 61 ) ، فبراير 1952. ( وهي أوَّلَى قصائد الشَّاعر المُنشورة في «الأنيس» ، محمد الميموني ، ص : 1950 ) ؛ « شوق وحنان « ، مارس 1952 ، « |
| «الأنيس» ، محمد الميموني ، صُ : 106) ؛ « تُشوق وحنان « ، مارس 1952 ، « ﴿                                                                                     |
| العواصف ، غشت 1952 أ ؛ " يا فرحتى « ، يناير 1953 أ ؛ «المدينة البيضاء» ، فبراير                                                                              |
| 1954 ، وهكذا يكون مجموع نصيب مجلة «الأنيس» من شعر الشاعر المنشور في                                                                                          |
| هذه المجلة ثلاث عشرة قصيدة. أما قصيدتاه « يارياح « و قيثار « ، فقد نشر الأولى                                                                                |
| في مجلة «المعتمد « ، عدد 28 ، شتنبر 1954 ؛ والثّانية نشرها في مجلة « كتامة                                                                                   |
| «تُعددُ 4 ، دجنبر 1954. وقد جَمَعت الباحثة الأستاذة هدى المجاطّي ـ رحمها الله                                                                                |
| ـ الأشعار التي كتبها الشاعر في مرحلة البدايات في كتاب بعثوان: «عبدالكريم                                                                                     |
| الطيال أشعار أولى « ( 2014 ) (3 )                                                                                                                            |

وواظب الشاعر عبدالكريم الطبال على نشر أشعاره كذلك، في العديد من المجلات المغربية والمشرقية كتبها في سنوات السّتين وما بعدها ، نذكر مّنها المجلات التالية حسب الجدول التالي الذي يبين القصائد التي نشرها الشاعر في العديد من المجلات المغربية والمشرقية من بدايات الستتينيات إلى السنة السادسة من الألفية الثالثة

| 57                        | 1964 | يوليوز         | 3       | أقلام                | أين الربيع ؟                              |
|---------------------------|------|----------------|---------|----------------------|-------------------------------------------|
| 44                        | 1964 | أكتوبر         | 5       | أقلام                | أحلامٌ عاصفة                              |
| 81                        | 1976 | مارس           | 1       | أقلام                | أغنيتان للسفر والحب                       |
| 62                        | 1977 | أكتوبر         | 7       | أقلام                | البومة                                    |
| 105                       | 1977 | ديسمبر         | 9       | أقلام                | الأصدقاء                                  |
| 97                        | 1979 | يناير          | 1       | أقلام                | في عرس محمد كَرينة                        |
| 78                        | 1979 | يوليوز         | 7       | أقلام                | ثلاث قصائد                                |
| 77                        | 1979 | شتنبر          | 9       | أقلام                | المشاون                                   |
| 151                       | 1980 | أكتوبر         | 6 - 5   | أقلام                | بطاقة                                     |
| 133                       | 1981 | يونيو          | 54      | أقلام                | أغنيات إلى الزهراء                        |
| 113                       | 1982 | أبريل          | 56      | أقلام                | خارطة جديدة                               |
| 58                        | 1970 | يوليوز         | 58      | الأداب ( البيروتية ) | أغنية حب                                  |
| 104                       | 1978 | مارس           | 3       | الأداب ( البيروتية ) | المغرب                                    |
| 87                        | 1997 | نو فمبر        | 11      | إبداع                | قالت الورقاء                              |
| 128                       | 1998 | سبتمبر         | 9       | إبداع                | قالت العارفة                              |
| 104                       | 1986 | يوليوز         | 34      | المناهل              | من أوراق ابن عربي                         |
| 72                        | 1994 | يوليوز         | 45      | المناهل              | طفلة                                      |
| 412                       | 1995 | غشت<br>(أغسطس) | 46      | المناهل              | وردة                                      |
| 435                       | 1995 | سبتمبر         | 47      | المناهل              | كائنات تحكي                               |
| 39                        | 1993 | يناير          | 1       | آفاق                 | الصديق الطيب                              |
| 7                         | 1995 | يونيو          | 57      | آفاق                 | في الموقد                                 |
| 330                       | 1999 | يناير          | 62 - 61 | آفاق                 | على عتبة البحر                            |
| 122                       | 2002 | يونيو          | 5 - 4   | البيت                | القصيدة بيت الكون                         |
| 7                         | 2004 | يناير          | 8       | البيت                | أراضِ شعرية<br>( قصائد الشاون )           |
| 7                         | 2006 | يناير          | 9       | البيت                | قصائد                                     |
| 66                        | 1992 | مايو           | 7       | الثقافة المغربية     | باب برّد                                  |
| 261                       | 2003 | فبراير         | 21 - 20 | الثقافة المغربية     | كالقصيدة                                  |
| 92                        | 2010 | يناير          | 34      | الثقافة المغربية     | ولك السلام، العزيز<br>الراحل محمد بنعمارة |
| غير مثبتة في<br>المجلة في | 2012 | يونيو          | 35      | الثقافة المغربية     | هواء ساک <i>ن</i>                         |

| الأرشيف |      |         |         |                  |                  |
|---------|------|---------|---------|------------------|------------------|
| 30      | 2010 | فبر ایر | 23      | طنجة الأدبية     | من كتاب الطير    |
| 142     | 1983 | يناير   | 15 - 14 | الزمان المغربي   | حالات            |
| 11      | 2015 | يناير   | 1       | رسائل الشعر      | أشخاص            |
| 27      | 2016 | نوفمبر  | 1       | الشارقة الثقافية | شذرات            |
| 108     | 1977 | مارس    | 6       | الفكر            | عن يسار التعاليم |
| 35      | 1995 | يناير   | 1       | فضاءات مغربية    | قرامطة           |
|         |      |         |         |                  |                  |

والكريمالطبال

ويذكر إلشاعر أن أول قصيدة نشرت له ـ وهو ما زال تلميذاً بمدرسة الصُّفارين بفاس تحت عنوان « كُنف أنتسم ؟ (سنة 1948)، وذلك في مجلة « الثريا «، وهي مجلة كانت تصدرُها الإذاعة الوطنية. يقول: « ولا أنسى الوقع إلذي أحدثه النشر في نفسى ، فقدٍ كدت أطير فرحاً وأتيه زهوا في ساحة مدرسةٍ الصُّفارين. أحسستُ ٍ معه كأني ملكَّتُ كل شيء وأنَّ الحياة في قبضة الكفِّ، وإنْ كانْ هذا الشعور مَّا لبثُ أن توارى.» (5)

> وكان أول ديوان صدر للشاعر هو « الطريق إلى الإنسان « سنة 1971، ثم توالت إصداراته الشعرية التى أغنت المكتبة الشعرية المغربية، نذكرها هنا حلها ليطلع عليها الجيل الحالى والأجيال اللاحقة، وهي التالية:

« الأشياء المنكسرة « ( 1974)؛ « البستان « ( 1988)؛ « عابر سبيل « ( 1993 )؛ «أخر المساء « ( 1994 )؛ «شجر البياض « ( 1995 ) ؛ « لوحات مائية « ( 1997 ) ؛ «القبضُ على الماء « ( 1996 )؛ «كتاب العناية» ( 1997 ) ضمن مجلة المشكاة ، وحدة ،عدد 26 ، السنة 26 ، 1997) ؛ « بعد الحلية « « سيرة الصبا » « سيرة الصبا

**!**( 2000 ) «( 2000 )؛ على عتبة البحر «الأعمال الكاملة « ( 2001 )؛ «نمنمات» (2015 )؛ «حديقة صغيرة « ( 2015 ) ؛» في حضرة مولانا « (2018 ) ؛ « بات البحر « ( 2021 ) ؛ بالإضافة إلى دواوين أخرى غير مؤرخة: « في قارب واحد « و» أيها البراق « طبع سليكي أخوين طُنجة، والوردة فوق الأرض « ماى (2021 ً) . من خلال هذه الأمثلة والشواهد ، وهذا المسير الطويل في اقتراف الشعر ، يتبدى لنا امتداد هذه التجربة الشعرية في الزمان من سنوات الخمسين من القرن الماضى إلى العقدين الأخيرين من الألفية الثالثة ، بل وإلى حد كتِّابة هذه السطور ، حيث ينشر الشاعرُ شذرات شعرية الصفة دائمة تقريباً في المواقع الإليكترونية وفي بعض وسائل التواصل الاجتماعي. وخلالٍ هذه إلرحلة الإبداعية الطويلة الغنية، عرفت تجربته تطورا سواء من حيث الكم أومن حيثٍ تطورها الفنى والجمالي ، وتجريب صاحبها أشكالا شعرية متنوعة ، وخوضّه

غمار اتجاهات أدىية مختلفة ، فقد كتب الشباعر القصيدة العمودية وقصيدة التفعيلة وقصيدة النشر والمسرح الشبعري والشندرات الشعرية ذات النكهة الصُّوفِية. كما أن تجربته

الشعرية الغنية، عرفتْ عدةُ اتجاهات، فقد كتب الشعر الرومانسي والشعر الوطني القومي، والشعر التأملي والشعر الصوفي مستقيدا من التجارب الشعريّة الباذخة عند جلال الدين الرومى وفريد الدين العطار وابن عربي وابن الفارض...

كان هدفنا من هذه الدراسة التي تم الاقتصار

فيها على رصد قصائده المنشورة في المجلات المغربية والعربية المختلفة ما يلي:

إلى النهضة الأدبية المزدهرة في مجال الصحافة الأدسة التى كانت تعرفها منطقة الشيمال ( المنطقة الخليفية ) فى عهد الحماية وبدايسة عهد الاستقلال، وذلك من خلال المطبوعات والمجلات الأدبية المتعددة التي كانت تصدر بشكل منتظم في تلك المرحلة, وكان الشاعر

عبدالكريم الطبال من فرسان الكتابة فيها ، خاصة مجلة « الأنيس «.

2 - إثارة الانتباه إلى حضور الأدباء والشعراء المغاربة في أهم المنابر الثقافية والأدبية المشرقية، مؤكدا نزعة المغاربة إلى التواصل الثقافي والأدبي بين المغرب والمشرق.

3 - تأكيد نشاط الشاعر الدؤوب في مجال النشر في المجلات المغربية والعربية المتعددة ، ومدى حرصه على الحضور المستمر في المشهد الشعري مغربيا وعربيا. وتتبدى رغبة الشاعر عبد الكريم الطبال المكينة في إثبات هذا الحضور في نشره الدائم لما يجيش به خاطره من كلام شعرى يقطر جمالا وشاعرية ويمتلئ بالتأملات في الحياة والوجود فى بعض المواقع الإليكترونية ووسائل التواصل الاجتماعي إلى اليوم . فالشاعر يُتنفس الشعر كما يتنفس الأكسيجين الذي لا حياة للإنسان بدونه.



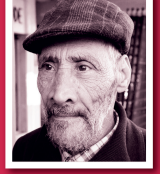
وليستَّنَة وللأولى الكرَّوَ:

### قطة مكسيم غوركي

بعد جني الفول يبست بقاياه في الحقل، فجأة امتلأت الأنحاء بالجحور، تداعت الفئران لتخزين مؤونة وافرة، مقرف أن نجد برازها هنا وهناك في حجرات المنزل. لم أكن شغلت المحرك ذا المدخنة القصيرة التي تباطأت في إتمامها بقطعة إضافية ومدها من النافذة خارج بيت المحرك تخلصا من رائحة الغاز . الفئران من الذكاء بحيث تجنبت أكل لباب الخبز، والإشتباك في الفخ المعدني، والعلوق في اللصاق. أمر غريب حيّرني، ربما كونها

في منتصف يوم شديد البرودة والفصل شتاء ظهرت في الحقل قطة حبلي، شاردة، تسير ثم تقف، تلتفت يمينا ويسارا كأنها تبحث عن شيء ما، توحست مني

في البداية، سارعت إلى إمدادها بصحن به حليب، وضعته على مبعدة، سارت نحوه متمهلة ثم بدأت تلطع بنهم، دنوت منها وبنعومة مرَّرتُ راحتي على متنها، بدت مستسلمة، في حاجة إلى ملاطفة. حقيقة تستأهل ذلك فهي جميلة بهيئتها، ولون فروتها الأصفر الخطوط المتخلّلة بخطوط باهتة من ذات اللون تشبه



أبو يوسف طه

هريرات، باتت منشغلة بأمانها، كل مرة تلتقطها تباعا لوقايتها مما تحسه من خطر متوقع. شاق أن تدرأ عنا مضايقة الفئران بصيدها والتهامها وتعنى بصغارها

فزّرا ... ولدت أربع

شيغًلتّ المُحرِك فوجّئت به كرشاش يقذف حبات الفول المُخزّنة، هذا سر مرابطة القطة هناك .

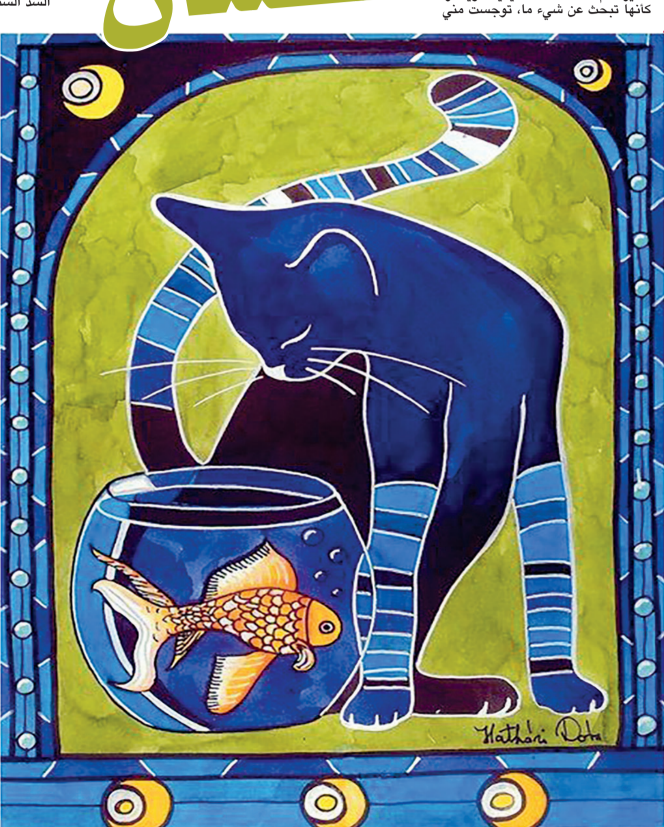
في صباح يوم غانم بدأ نثيث المطر وسرعان ما انهار السد السماوي، لم يعد الإمطار خيوطا تتدلى أو نقطا

تتراقص بل سيلا جارفا يسحب ويغرق كل شيء. سارعت القطة، قبلا، مذعورة نحو مأوى هريراتها، بدأت تمسك بفمها واحدة لكن الماء المندفع أسقطها وحرف السرير. جازفت القطة بعملية إنقاذ غير أن الحقل غدا، كما أراه من النافذة، بحيرة كبيرة يتثنى ماؤها الهادر، يتعذر الخوض فيها، رغم ذلك أصرت الأم على التحدي بدافع فيض هائل من غريزة الأمومة، تغالب فيض هائل من غريزة الأمومة، تغالب الفيضان بفيضان أمومي معاكس لكن قوة التيار ساقتها إلى موت محقق.

### ضربة عين

لا أخفي عنك صديقي أنني كنت في يفاعتي رشيقا، أبيض البشرة، ذا شعر ناعم مسدول على كتفي تأثرا بالهيبيين الذين غمروا مراكش في السبعينيات، صلة العديد من الشباب بهم قوية، بوهيميتهم مغوية، فتياتهم المغويات كن عنصر جذب لانفتاحهن وإباحيتهن. أخذنا عن هؤلاء المتمردين شكل اللباس، وبعضنا ابتلي بالحشيش.

كنت أرتدى قميصًا ماويا (اقتداء بماوتسى تونغ)، أزرق سماوي بـأزرار مذهبة، وحداء عالى الرقبة ... بهذا اللباس ذهبت والأسرة لزيارة عمى، ف ظهيرة أحد الأيام خرجنا إلى البراح، أناً ونساء دار عمى وأطفالهن. أغراني ملكية والدى، ذهبي امتطبته فأنطلق يعدو بي بسرعة أفزعتني، فكرت في سقوط عمدى عمد عقباه لكتَّه توقف فجأة ثم شرع يقاوم شدّي للرسن برفع وإنزال في تناوب سريع، وإمالة عنقه وشمالاً. بدأت أفقد السيطرة عليه بشكل كامل حين اختل توازني غير أنه التوى بعضه ثم تقافز وانطلق كالسهم محاذيا سورا من أشجار الصبَّار، اقتنعت ساقط فوقه، لكنه هدأ ووقف في لاة كأن لم يفعل شيئا بل اكتفى بأن ثم نخر، وساد الصمت. تضاعف خفقان قلبي. أمي التي ظلت متكتمة، عزت مًا وقَعَّ لإحديَّ النستاء، فما حاق بي ضُربة عين آلمرأة التي قالت حين امتطائي الحَصانُ «إِنَّهُ يِشْبِهُ الكَارِدِ فُورِسِتِي» أَ. بدت أمي الممتقعة اللون، المخلُّوبة اللَّك، مغتاظة وهي تبسمل، هكذا يختلط الوهم بالحقيقة لتكوين عقيدة!



قَلْبُ رَكِيكُ

وَدَاعًا

وَدَاعًا

وَدَاعًا

أَيُّهَا الزَّمَنُ

بَایْ بَایْ

لَمْ يَعُدْ يَخْفُقُ

للْمَسَاءَاتَ الشَّاحبَة

التَّهُا القطَّهُ الْمُبْتَلَّةُ

عمرالعسري

**وَرْدُتِينَ** نُجومُ تُمُوتُ لوَحْدهَا لوَحْدهَا هُنَاكَ.

وَِدَاعَاتٌ لَاتَكْتَرِثُ لِلْقِطَارَاتِ السَّريعَةِ

الاقامة

عَلَى صُنْع أَبَديَّتكَ الصَّغِيرَةِ مَنْ سَاَّعَاتَ جَسَدكَ الهَارِب أبمَقْدُورِكَ أَنْ تَحْوِنَ الْمَاءَ خيَانَةَ عُظْمَى لَوْ ىعْتَ حصَّتكَ الخَاصَّةَ منَ اللّانهَائيّ مَادَامَ غَيْرُكَ يَتَأُهُّبُ لِغَابَةً أُخْرَى.

لَا تَبْعَثْ تلْكَ الرِّسالَةَ الغامضَةَ

إلى المرأة إِلَى المَرْأَةُ الَّتِي تَعيشُ مُعَ التَّنِّينَ تَعيشُ مَعَ التِّنِّين الخزين وَحْدَهَا وَحْدَهَا تَلْكَ الْحَمْقَاءُ تُصْغَى وَحْدَهَا إلَى طَيْفَهَا ٱلْكَسير وخدها وُحْدَهَا تَشْرَقُ بِالضَّغينَة

> وَحْدَهَا تَجْعَلُ الرُّوحَ ضَيِّقَةً ضيِّقَةَ جدًا عَاجِزُة

> > عَاجِزَةً تُمَامًا

عَنْ تَعْليل الوُجُود

إِنَّهَا كَلماتُّ مَهْدورَةٌ كُلماتُ لاَ تُصْغي إلَى نَفْسهَا شُمْسُ هَزيَلَةً صَمْتُ ذائبٌ بَيْنَ

مع حيوان

لَا أُريدُ سوَى حَياة عاديَّة أِنْ أِسِيرَ فِي طُرُقِ غَيْرِ شَاقَةٍ أنْ أَمْضيَ وَأَنْ أَرَى نَفْسي منْ بَعيد يَقُولُ لي : بَايْ بَايْ

أُيَّتُهَا القطَّلُهُ الَّتِي تَبَوَّلَتْ عَلَيْهَا قطَّلُهُ أُخْرَى

اَلَّذْي لَا يَعْرفُ مَنْ هوَ «فِيليبْ دِيكْ «\*

صَانعُ الأخْلَام الضُّوْئيَّة للَّبَائسينَ.

أَنْ أَمْضَى إلَى زُقاق هَزيل فِي السَّمَاءِ أنْ أَغْلَقَ الأَسَى وَأَفَتَحَ نَفْسي كَمِظَلَّة تَعبَتْ منَ الإقامَة طُوَالَ الوَقْتَ مَعَ هَذَا الحَيوان الغَامض مَعَ هَذَا الحَيوانَ الغَامض الَّذي يَلْتَهمُ حَيَاتي بأسنان مَعْدنيَّة أريدُ كُلْبًا لاأحثه كَيْ يَلْحَسَ كُلَّ يَوْم أَخْطَائي الصَّائيَة.

(\*افيليب كيندرد ديك (1928-1982) روائي أمريكي وكاتب قصص الخيال



لا يمكن الحديث عن مسار وسيرورة المسرح المغربي تأليفا وبحثا دون استحضار شخصية رضوان أحدادو بتجربته الزاخرة والثرية، فهو يمثل بالنظر إلى خصوبة عطائه وقيمة إبداعه، وعمق أبحاثه وتنظيراته تلخيصا وتكثيفا لتاريخ المسرح المغربي، وعلامة مضيئة من علامات المسرح بمنطقة الشمال. لقد وسم الرجل

المدينة الفاضلة) و ازمن مضى ولم يمضا واالبحث عن متغيبا و الحافلة رقم (ا والمالية المارة الذي لم يعبرا واالمتنبي يخطئ زمنها واالباب والرأس واتيرينا والملاك الصغيراً وانتهاء وليس نهاية بـ اللشاء أو الأراجيح تحلق عالياً، وغيرها من المسرحيات التي تربو عنّ الأربعين مسرحية يحضر مبدع متميز جدير

باعتبارها كتابة



مما يجعل الممارسة المسرحية مشروعا مفتوحا يستهدف تجاوز حالة الثبات والتخلف لصياغة مشروع حداثي. فالكتابة تمثل لدى الرجل التزاما وفعلا نضالياً، وممارسة جمالية واعية. ذلك أن الوعى بالشروط التاريخية والاجتماعية ليس كافيا، فهو فيّ حاجة إلى وعي جمالي قائم على الخرق، وتحطيم المألوَّف والعادي والثورة علَّى سلطة النموذج والجاهر2. لذلك تنزع ا تجربة احدادو إلى الرفض للسائد والمبتذل والتمرد على الكائن، واستشراف لما هو ممكن وأرحب3. فقد أنخرط رضوان احدادو في مغامرة التحطيم والتغيير استنادا إلى وعي تجريبي، مما دفع الناقد خالد أمين الى اعتبار هذا النوع من المسرح طلائعيا وتجريبيا بامتياز، مسرح مهووس بشتى أشكال الرفض والتمرد على التقاليد المسرحية المهيمنة 4. وإذا كان الوعى بالمغايرة والنزوع الى التجاور سمة طبعت الكتابة لدى رضوان احدادو، مما جعل الدكتور خالد أمين يصنف تجربته في خانة الطلائعية، فإن الدكتور عيد الكريم برشيد يقرأ ألتجربة من زاوية انتماء الكاتب الى التيار الاحتفالي معتبرا أن مسرحه يندرج ضمن خانة المسرح الإنساني، وهو مسرح لينطلق من الجزء إلى الكل من البسيط إلى المركب ومن المحلي إلى العالمي ومن اليومي إلى التاريخي ومن الواقعي إلى

وعليه، فإن تجربة رضوان احدادو تجسد حصيلة

معرفة عميقة بأسرار الصناعة المسرحية، وهي من جهة أخرى وليدة ارتباطه بمحيطه وتجربته المعيشة. فقد جاور الرجل رجالا عظاما من طينة عبد الخالق الطريس وتأثر به، وعايش الأستاذ العربي المساري، وتأثر بفكر علال الفاسي. وبذلك، استطاع أن يشكل شخصيته المبدعة التي قادته إلى الانخراط في الفعل السياسي بصفاء الفكر، ورهافة الفنان، ومبادئ وقناًعات المثقف الأديب . وهذه القناعات دفعته إلى إعادة الاعتبار لرجالات الفن والفكر والسياسة بالشمال مؤرخا موسوعيا للظاهرة المسرحية والأدبية ولرجالات الفن والإبداع والسياسة بالشمال. وفي سياق ذلك، أصدر كتابه الرائد عن التجربة المسرحية لعبد الخالق الطريس، ذلك الرجل الوطنى الصادق رهيف الإحساس، الممارس للكتابة المسرحية، التي وظفها في خدمة الوطنية والالتزام الوحدوي ضد النزوع الاستعماري الانفصالي. كما أرخ رضوان لشخصيات ورموز إبداعية أثرت الحركة المسرحية بالشمال مثل ثريا حسن 2005 ومحمد الدحروش 2006 ومحمد النشناش 2009 . هذا فضلا عن تأريخه للحركة المسرحية المغربية المعاصرة، مبرزا في الآن ذاته مكانة تطوان باعتبارها معلمة تاريخية مغربية حاضنة للمسرح منذ 1860. وهكذا فإن رضوان احدادو المتعدد الانتماءات، على حد تعبير برشيد 6، فهو التطواني، والموريسكي، والأمازيغي ... تشبع بروح الحضارة المتوسطية ذات النفحة الأندلسية. وذلك لأن الرجل منغمس في جغرافية الفضاء مضمخ بأريج الْمَكَان7 . ولعل وفاءه لهذا القضاء الحضاري دفعه إلى ركوب مغامرة التأريخ والتوثيق ساعيا إلى ترميم الذاكرة المسرحية المشروخة، واستعادة وهج الإبداع الركحى بالشمال ضدا على نزوعات التهميش والتغييب. وقد ركب هذه المغامرة متسلحاً بزاد أساسه العشق للمسرح، ورصيده في ذلك ثقافته المسرحية العميقة والواسعة، وخلفيته المنهجية التي اكتسبها من تمرسه في الكتابة الدرامية، والتقصي في المجال الواسع للمسرح. هذا فضلا عن اعتزازه بالانتماء إلى هذا الفضاء الذي يحمل عبق التاريخ، ويختزن موروثا

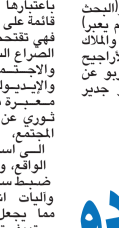
تاحداده تعدديته من الكتابة الدرامية إلى التأريخ

بصفته واسمه يفرض علينا التقدير، ويجسد النبوغ المغربي في تُجلّياتُه ومُظاهره البّارزة، وأبعاده الحداثية والتجديدية التي منحت للهواية المسرحية قيمتها ومكانتها على المستوى الفكري والجمالي. لقد أسس المبدع رضوان احدادو مع ثلة من المدعين الهوآية على قاعدة الفعل النضالي والممارسة الجمالية الواعية، وأرسى دعائمً كتابة مغايرة، تفجر القوالب الجاهزة والأنماط المستهلكة، وتبني نصا حداثيا دراميا يرشح ببلاغته اللغوية وجماليته الركحية، يعب من التراث بخصوبته

وأصالته، وينفتح، في الآن ذاته، على الصيغ والطرائق الجمالية الحديثة. كما يتحصن بمرجعيته الاحتفالية التى تشكل الخلفية النظرية التي ترفد وعي الكاتب وتثري ممارسته الجمالية .

كل ذلك، جعل رضوان احدادو يمتلك حسا فنيا متميزا ورؤية عميقة قائمة على استكشاف الواقع وقراءته، وإعادة إنتاجه وفق منظور مركب يزاوج بين الخصوصيات الجمالية والانفتاح على الشرط الاجتماعي.

والواقع أن تجربة الأستاذ رضوان احدادو تبدو مرتبطة ارتباطا عضويا بسيرورة تشكل الممارسة المسرحية المغربية، تساوق هذه التجربة وتتصادى معها، وترسم ملامح تطورها وحدود تمثلها للواقع. ومن ثم، فإن الكتابة الدرامية لدى هذا الكاتب المبدع جاءت موصولة بالتحولات الاجتماعية، وتطور الأنساق الجمالية للمسرح، مما أسس لتجربة غُنية تزاوج بين الفعل النضالي، وسيرورة الانتهاك والخرق بما هو سلوك ابداعي فني وإذا كانت تجربة احدادو تتصادى مع الواقع، وتعكس خصوصية المرحلة ومتغيراتها، فإن ذلك لا يعني اكتفاءها برسم ملامح الواقع واستنساخة، بل إنها كتابة تقوم على تثويرً الشكل والمضمون، حيث يصنفها الدكتور خالد أمين ضمن خانة الكتابة الطلائعية





المسرح في الشمال بسمات هي الوشم على الحسد

أو الحفر على الرخام، كما يقول برشيد، إنه رجل متعدد المواهب والكفايات ومتنوع العطاء. فقد كتب

ثقافيا وحضاريا زاخرا يعكس تلاقح الثقافات وتنوعها في المشبهد التطواني والشمالي عامة، ما بين ثقافة عربية ذات جذور مشرقية، وأخرى أندلسية موريسكية، وثالثة أمازيغية، مما شكل حافزا أساسيا للتنقيب والبحث في تاريخ المسرح بالشمال، رغم غياب الدعم المؤسسى الذي يحول الفعل التأريخي من مبادرة فردية معزولة ومحدودة التأثير إلى مشروع حضاري طموح يرمي إلى بناء الذاكرة المسرحية والثَّقَافِيَّة عامةً، وإعادة صياغَّة التاريخ المسرحي المغربي على أسس علمية بأدوات منهجية تقوم على التوثيق العلمي الدقيق من خلال الاستعانة بالوثائق الخطية، والشهادات الواصفة للعروض المسرحية، ومجمل الأنشطة ذات الطابع المسرحى التى شهدتها مدن الشمال وبقية المدن المغربية خلال المراحل الأولى لتشكل وظهور فن الخشبة ببلادنا. وقد نجم عن النبش في ذاكرة المسرح بالشمال إضاءة جزء هام من تاريخنا المسرحي، وتسليط الضوء على جهود الرعيل الأول من المسرحيين بمنطقة الشمال الذين خاضوا معركة التأسيس للفعل المسرحي، وما رافقها من صعوبات وإكراهات ترتد إلى غياب مرجعية صلبة في مجال الثقافة المسرحية في تلك المرحلة التأسيسية، واتعدام الموروث المسرحى المتكامل باستثناء أشكال فرجوية لا تحمل فى أغلبها صفة الممارسة الدرامية المتكاملة والواعية بأبعادها التمسرحية ودلالاتها الفنية.

ورغم هذه العوائق والإكراهات فقد أصر هذا الجيل على استنبات صيغة مسرحية مغربية تمزج بين الصيغة الدرامية الغربية من جهة، والبعد الوظيفي للفعل الدرامي، حيث زاوج

الرواد المؤسسون بين جمالية العرض المسرحى والدلالة النضالية التى تحول الممارسة الدرامية من أبعادهاً الترفيهية البسيطة إلى وظيفة التوعية والتحريض في سياق التجاوب مع طبيعة المرحلة التي اتسمت بالتسلط الاستعماري، الذي حاول الإجهاز على الهوية والإنسية المغربية.

وقد جاءت حفريات رضوان احدادو فى ذاكرة المسرح بالشمال محكومة بهذه الشروط، لكنها اتسمت بالجدية والاجتهاد والعمق، وذلك بالنظر إلى نروع الفعل التأريخي إلى القراءة التحليلية التى تمنح للعمل التوثيقي دلالته الثقافية وطابعه الفني والأدبي في تأسيسي مشبع بالروح الوطنية، والإحساس بالانتماء، والاعتزاز بالهوية والكينونة، مما جعل الفعل التأسيسي مقرونا بالوعى الوطنى الذي دفع رواد الحركة الوطنية إلى استخدام النشاط المسرحى واجهة نضالية ضد المستعمر

ماد الممرح... عاش الممرح

المالة المناهدة .. عبي المالة

رضوان احدادو

ولاشك أن



رضوان احرادو

منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة - سلسلة رقم 64

فرجات مسرح البسالص بى شمال المغرب

رضوان احداكو



المغامرة التأريخية لرضوان احدادو، التي استهدفت انتشال ذاكرة الشمال المسرحية من النسيان والتهميش، تحولت إلى فتوحات قادت إلى تفجير مفاجآت عصفت بمجموعة من اليقينيات التي ترسخت في التاريخ المسرحي المغربي، منها اعتبار المسرح فنا طارئا دخلً إلى المغرّب في عشرينيات القرن الماضي، حيث على وقف على وجود فعلى للممارسة المسرحية بالشمال منذ نهاية القرن التاسع العشر الميلادي وتحديدا سنة 1860، وَذلك ينم عن عرآقة هذا الفن، وامتداده عميقا في التاريخ المغربي، ومن ثم فإن التأريخ للذاكرة المسرحيةً للشمال لا ينفصل عن التأريخ للذاكرة المسرحية المغربية الجماعية. لذلك يدعو المؤرخَ المسرحي رضوان احدادو إلى إعادة صياغة التاريخ المغربي من زاوية التعدد الذي يفضي حتما إلى التكامل، وذلك باعتماد منهجية التأريخ الجهوي، حيث أن المدخل لتأريخ شامل للفعل المسرحي لبلادنا يمر، في تقديره، عبر البحث والتنقيب في تاريخ المنجز المحلي في سياق بناء تاريخ شمولي

سرح المعربي. مجمل القول أنه يمكن تلخيص سيرة رضوان احدادو في عبارة مركزة وجامعة إنه «مفردٌ في صيّعةٌ الجمع»، قُهو كاتب درامي متمرس، ومؤرخ مسرحي عميق المعرفة وواسم الاطلاع، ومنظر مسرّحي احتلفالي عارف بأسرار الركح وخبايا الفرجة، وهو السياسي المتشبع بالقيم التعادلية النبيلة التي تشربها

الجزء الأول

من رواد الحركة الوطنية ورعمائها الأفداد كعبدالخالق الطريس وعلال الفاسى، وتجسدت فى سلوكاته وقناعاته وإبداعه. فتُحية تُقدير وإجلال لكاتب أعطى فأجزل، وأبدع فَأَتَقَن، وناضَل من أجل ترسيخ القيم النبيلة والإبداع الأصيل الراقي، تحية للمبدع رضوان

-1محمد محبوب «المسرح المغربي أسئلة ورهانات» الطبعة الأولى غشت 2011 مطبعة لورانجي. مشرع بلقصيري ص 110 -2نفسه ص 90

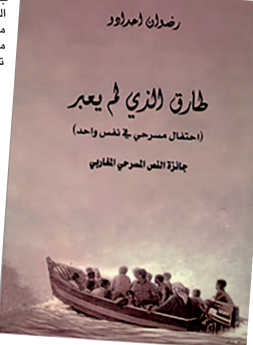
-3خالد أمين « الحافلة رقم 3 والجسد المسرحي المعطل، قراءة في النص الاحتفالي للرائد رضــوانّ احــدادو» ضمن كتاب «اليوم التكريمي للمبدع المسرحي

رضوان احدادو » تأليفً جماعة من الأساتذة. الطبعة الأولى، منشورات مؤسسة المسرح الأدبى، مطبعة الخليج العربي، تطوان، ص 82.

-4نفسه ص 82

-5عبدالكريم برشيد « رضــوان احــدادو، حث عن المدينة الفاضلة» ضمن كتاب «اليوم التكريمي للمبدع المسرحي رضوان احدادو » ص 32.

-6نفسه ص 30 -7محمد العربي المسارى « رضوان احدادو مؤرخ للظاهرة المسرحية بالمغرب» ضمن كتاب «اليوم التكريمي للمبدع المسرحي رضوان احدادو » ص 15.



منورون الكيم



إن من يَخبرُ عن قرب تجربة عبد الوهام سمكان في الإبداع الأدبي لابد أن ينتبه إلى أن هذا الكاتب قد مرّ من مرحّلتين أساسيّتين عبر كتبه المنشورة لحد الآن، والتي تشكل المجموعة القصصية "ألَّخرسان" ثالَّتْها، أما الكتَّابانَ الأَخرانِ فَهَما المحموعة القصيصية «كلاب السوق» الصادرة سنة 2008 ورواية «أدم الذى رأى» سنة 2012؛ قما الذي يميز هاتين المرحلتين، إذن، في تجربة

عيد الوهام سمكان الإيداعية؟

يمكننًا القول إن ما ميّز بدايات عبد الوهام سمِكان هو المتّحُ من العوالم الهامشية السفلية في المِجتَّمْع، بقصص شُخصياتُها أتيةٌ من رحمَ المكابدةُ والكدح، اللَّذِيْنِ طَبَعًا تَحِياةُ الكَّاتِبِ في تلك الفترة من سيرته المليئة بالمصاعب والأزمات، ما جعل ذلك يتجلى في شخصيات أقل ما يمكن قوله بإزائها هو أنها تواجه مصائرها داخل واقع رثّ طاحن، ويتجلى ذلك أيضا في توظيف لغة تضع كل غنائية شعرية جانبا وهي تصف عالمًا مبتَّذلا، وفَّي هذاًّ الإِّطارَ نستحضرً عنوان المجموعة الأولى «كلاتّ السوق»، حيث إنه ليس ّعنوانا لقصة داخل هذه المجموعة، وإنما هو عنوان للطابع المهيمن على أجواء القصص كلها، المأهولة بِالْبِاعَةِ المُتَجُولِينِ وَأَعُوانَ السلطةُ القساةِ، وسكانَ المدن الهامشية، والقروبين.. إلخ؛ وإذن فإن هذا الملمح هو الذي يشكل عصب المرحلة الأولى ويطغى على عُوالم مُعظم قصصها وشيخصياتها.

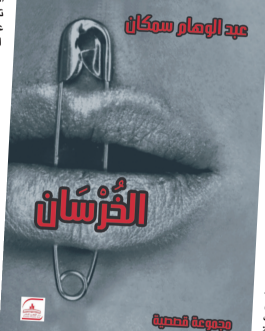
في قصة «الأعمى في العتمة» يقول السارد:" كنت مستلقيا على السرير الوحيد َّفي غرفتي السَطحَية" ثم يواصل قائلًا:" قبل منتصف الليل ببضّعٌ دقائق كنتَّ قد أنهيَّت قراءة أخر حكاية من حكايات ألف ليلة وليلة. وقد ترك ذلكَّ في دَّاخَلِي إحباطاً مؤذّيا ومضّاعفا، يضاّهي إحباطي من كوّني صاحب طاولة للشواء، مطاردا وغير مرغوب فيه". هنا يخبرنا القاص أن شخصية السارد تنتمى إلى الهامش، إلى البرولتارية الرثة، فَهُو يقطن في غرفة فوق السطح ويعيشَ على ما تدره عليه طاولة شواء، وغالبا ما يشتغل أُصحاب هذه الطاولات ليلا مطارَدين من أعوان السلطة، ولذلك فإن مداخيلهم الهزيلة ليست متواترة بسبب التضييق الممارس عليهم؛ ويخبرنا القاص أيضا أنه يُبحث عن حكاية كاّن يُعتقد أنه قرأها ذَات يوم في كتاب ألف ليلة وليلة إلا أنه لا يعثّر عليها الآن، والحكاية تحمل عنوانا لافتا هو: حكاية بائع الذرة المقلية مع العبد مسعود والخليفة الطاغية»،

عنوات أمنا البور عليه المرابع المرابع على المباري والمساود والمساود والمساود والمساود والمساود والمساود في القصة الذي هو بدوره صاحب طاولة شواء. إننا بإزاء شخصيات/مرايا، حيث الواحدة هي انعكاس للأخرى كما في الليالي الشهرادية؛ ثم في بعد هذياني/حلمي، الليالي الشهرادية؛ ثم في لحظة البحث عن الحكاية الضائعة تدخل على الخط، في بعد هذياني/حلمي، شخصية خورخي لويس بورخيس العارف بمكان وجود تلك الحكاية في كتاب ألف ليلة وليلة، وكما يعلم القارئ فإن بورخيس الحقيقي شهرزادي حتى النخاع؛ ولكن ما يهمناً هنا أنه سيخبر السارد اصاحب طاولة الشواء بنبوءة تراجيديَّة، ستحصَّل بعد عشر سنوات، وهي انتحار بائع ثالث يمتهن مهنة رثَّة أخرّى وهيّ بيغ حسّاء الّفول المطحون ـ البيضارة ـ وهي أكّلة الشّعبُ الفقيرُ المهمَّش، وهنا تُكتَملُ اللعّبة المراوية إذا أضفنا معلومة بسيطة وهي كون الكاتب نفسه قد امتهن بيع المأكولات الشعبية على قارعة الطريق في فترة ما.

نَّمَا قُصةٌ «ليل طويل» فبطلها جزار يبيع أيضا اللحم على طاولة في السوق، أي أنه بائع مهمش مثل باقي الباعة في قصة «الأعمى في العتمة»، وكما في القصة الأولى ثمة نهابٍةٍ تراجيدية، فانتحار بائع البيَّصارة كانَّ بسبب حجز طَّناجَّره وأوانيه، من طرفَّ أعوان السلَّطة؛ كما جُنَّ الطاهر الجزار في قَصَةٌ «لَيل طُويل»، بسبب أعولُ السلطّة في المجال القرّوي: الشّيخ، المقدم، والجدّارمية. وفي قُصّتيًّ «من قتل الراعي؟" و"رسالة الفاضل" ثمة نهايات مأساوية لشخصيات تعيش على هامش المجتمع

رغم أن مجموعة «كلاب السوق» تطبعها عوالم الباعة المتجولين والجزارين والرعاة والمجانين

كان عن طريق التهكم والسَّخرية، بل إنَّ الكاتب، من أجل رسم الشخصيات، استعان بالغروتيسك le grotesque بحيث أن الشخصيات تبدو، من منظور الشخصية الرئيسية يوسف أشبه بدمى مضحكة، وهو نفسه يقع في أبعاد كوميدية تلامس الجنون في بعض الأحيان، لسقوطه في مفارقات لا شفاء منها. بعد أن قدمنا نماذج من المرحلة الأولى التي ساد فيها الملمح الهامشي؛ ننتقل إلى الملمح الذي يطبع المرحلة الثانية التي رصدنا وجودها في المجموعة الحالية «الخُرسان»، وهو الذي نطلق عليه الملمح الفلسفي، والذي تشكل الشخصية الانشطارية أحد عناصره، وهو طَّاغي بشكِّل واضح على عوالم مجمّوعة «الخرّسان»؛ وقد ٱثْرنا التّطرق إَّلَى قصتين منّ المحموعة دون غيرهما. الأخرس الأخير"، وهي قصة ذات أبعاد فلسفية واضحة، بحيث



# في مجموعة ِ "الخر'سان» القصصية لعبد الوهام سمكان

ليس إلا الإنسان بكلُّ قلَّقه وتساؤله الحارق عن معنى وجوده، مُعنيًّ ولادته في عالم يظهر غريبًا منذ بداية وعيه بوجوده. يقول البطل الورقيُّ متسائلًا، في الصفحة الثامنة من المجموعة: " ثم أنظر حولي وأَكْتشُّف شساعة الُّعالم، أنا الذي ولدت في لحُظة انتشَّاء، وقضيتُّ لحظاتي الأولى في عتمة الجيب - هل الجيب هنا رمز للرَّحِم بشكل من الأشَّكال؟ - أنظُّر إلى الأشياء باندهاش والمسهَّا. أشم الروائح وأسمع الأصوات، أتأمل في كل ما حولي ثم أتساءل ما إذا كانت هذه الأشياء موجودة حقا أم أنها مجرد أوهام وتخيلات عابرة؟». إن الكاتب هنا خالق إذن، إذ يقول مخاطبا الشخصية الورقية المتمردة: 'أنت مني، من صلبي، من خلقي، ولا يليق بخالق ألا يسامح.."؛ وفي الصفَّحة الثامنة يزيد القاصُّ الجرعة، ويستعمل معجمًا ذا بعد دينيٌّ واضح، ضمن إطَّار الثقافة الإسلّامية بطبيعة الحال، من أجل نِحتَ الدِلالةَ الوجودِية لطبيعة شخصِيتيْ القِصبةِ الرئيسيتين ' السبب أيها المرتد"، وفي الصفحة التاسعة: "سامحني ياخالقي لقد كنت من الضالين" بحيث لا تخفى الحمولة الدينية لهذه الكلمات. كما أن العتبة الأولى، وهي الاقتباس الذي صدّر به الكاتب قصته «بلسان الأخرس الأُخير»، كانت فضحا أكثر منه مدخلاً. إنه اقتباس يستحب القارئ ستبا نحو الدلالة التي لا فرار منها، والتي تتمثّل في مقولة جوفاني بيكو ديلاميرانديّلا، الفيلسوف الإيطالي ذو النزعة الإنسانية الذي يضع الكرامة والحرية في المركز من فلسفته، موضّعا أنّ الله خلق الإنسان ليس على شاكلة

محددة سلفا، ولكن جعل له عقلا وإرادة يأخذانه وبهما يهتدي

يفتتح القاص مجموعته هذه بقصة تحمل عنوان "بلسان

يشغل سؤال الوجود صُلِّبها. ثمة شخصية ورقية تحاول الخروج عن

طَّاعةً الكاتّب النَّخَالِّق، وهنّا تبدو الاستعارة واضّحة، فالكائن الوّرقي

عبدالإله غاوش

إلى حيث يشاء؛ إذ أن الإله، كما في الاقتباس المذكور: الإنسان وخاطبه: لقد حكمنا طبيعة المُخلُّوقات الأخرى بقوانين سطرناها تسطيرا، أما أنت فلا تحديدً

يحدك، ووحدها بصيرتك بوسعها أن تحدد طبيعتك أماّ قصة "الوجّود متّفردا"، آخر قصة في المجموعة، فهي تشكل تنويعا آخر على تيمة التحرر،

التي كانت تشغل بال شخصية قصة «بلسان الأخرس الأخير». إن يوسف الفن، بطل «الوجود متفردا»، يسعّى لكي يكون متحررا من الآخرين الذين يهيمون على وجه البسيطة بلا إرادة وبلا تطلع للحرية، كما عبر عنَّهم جوفاني بيكو بقوله:" لقد حكمنا طبيعة المخلوقات الأخرَّى بقوانَين سطَّرناها تسَّطيراً.". يسعى يوسفُ الفن طيَّلة مراحل القصة إلى التحرر من ربقة القوانين المسطرة تسطيرا، ولا يريد أن يكون ثَّمة تحدّيد يحده. إنه يرتهن إلى بصيرته، ولكنّ هيهات، فسيل الوجود المتكرر. الأحظ أنّ التكرار هو الصفة الأساسية للتسليع - جارفٌ؛ ولا يبدو أن يوسف الفن استطاع الوقوف في وجهه، بعد ليالي هذيان وحمى، وهو يسعى في أثر عطر امرأة راها في أحد أحلامه، وفي الآن نفسه يقفُّ عاجزاً عن الإِّبدآع، أمَّام قَماشٌ لوّحتّه الفارّغ إلّا من تصورات هذيانيّة تغزو خياله علىّ شكل تهيؤات وهلاوس. ثم فَي النهاية يخسر يوسف الفن الرهان، على ما يبدو، في معركة الإرادة والحرية، كما يحصل لأغلب شخصيات عبد الوهام سمكان في مجموعتيُّه القصصيتين معا.

كاتب مغربى مقيم في إيطاليا

أتقدم بالشكر الجزيل لماستر مكونات الأدب العربي بالمغرب الحديث والمعاصر /التاريخ والخطاب في شخص منسقته الدكتورة ربيعة بنويس والدكتور هشام موساوي على تنظيم هذه الندوة حول تجربتي السردية ، وعلى الدعوة الكريمة التي أتاحت لي تحقيق رغبة مشتركة بيني وبين طلبة وطالبات هذه الجامعة منذ سنة ١٠٢٠. فمنذ ذلك التاريخ ، والعديد من الطلبة ممن يشتغلون على أعمالي أو يقرأونها يتواصلون معي ، ويتمنون لقائي بالجامعة. ورغم أن الظروف لم تسمح بتحقيق تلك الرغبة في حضوري المادي ، إلا أن أساتذة هذه الجامعة وطلبتها الأعزاء جعلوا حضوري المعنوي فيها دائما ،وذلك عبر تدريس أعمالي السردية ،وإنجاز البحوث الجامعية حولها.



الزهرةرميج

رغم أن الكثير من الجامعات المغربية تدرّس فيها أعمالي، وينجز طلبتها بحوثا حولها بفضل أسأتذة أفاضل آمنوا منذ بداياتي الأولى بتجربتي الإبداعية، وأن كلية الآداب سايس بجامعة محمد بن عبد االله بفاس احتضنت أطروحة دكتوراه جمعت بين تجربتي الروائية وتجربة الروائية الرائدة ليلى أبو زيد أنجزتها الطالبة رشيدة محزوم تحت إشراف الدكتور محمد مساعدي، ونوقشت سنة 2018 تحت عنوان: «تلقى الرواية النسائية المغربية / عام الفيل، «عزورّة»، أخاديد الأسوار نماذج»، إلاّ أن أول أطروحة دكتوراه تناولت تجربتى السردية بشكل حصري في الجامعة المغربية نوقشت فَى رحاب هٰذَهُ الجَّامعةُ، تحت إشْرَاف مُزدوج لأستاذين متميزين يعتبران من بين أوائل الأساتذة الذين درسوا أعمالي القصصية والروائية، وشجَعوا طلبتهم على إنجاز بحوث حولها، وهما: الدكتور

حسن لشكر أحد أعمدة هذه الكلية، والدكتورة نادية لعشيرى أحد أعمدة كلية الآدات والعلوم الإنسانية بجامعة مولأى إسماعيل بمكناس. وقد كُانت هذه الأطروحة من إنجاز الطالب الولي العلمي وموضوعها. «اشتغال الناكرة في الكتابة السردية المغربية النسائية من خلال «عـــزوزة» والــذاكــرة المنسية» للزهرة رميج».

نوقشت تلك الأطروحة في رحاب هذه الجامعة في شهر يناير من سنة2021. وكانت رغبتي قوية في حضور مناقشتها، خاصة وأن أول دكتوراه حصرية حول تجربتي الروائية أنجزت بالجزائر سنة Ž018 بجامعة محمد خيضر، بمدينة بسكرة، تحت عنوان: «نظرية

الأنساق الثقافية في الرواية النسوية ا الزهرة رميج أنموذجا»، ولم أتمكن من تلبية

دعوة الطالب وليد خضور، والدكتور عبد الرحمان تبرماسين الذي أشرف عليها. كانت رغبتى قوية، لكن ظروف كورونا حالت دون تلبية دعوة أستاذناً الفاضل الدكتور حسن لشكر، كما حالت ظروف أخرى دون تلبية دعوته الكريمة لحضور مناقشة رسالة ماستر متميزة حول رواية «الناجون»، ومن ثم تظافرت الظروف للحيلولة دون تحقيق تلك الرغبة القديمة المتجددة في زيارة هذه الجامعة، ولقاء طلبتها الأعزاء. ورغم أن ندوة حول تجربتي السردية مبرمج هذه السنة داخل الجامعة، إلا أن الظروف شَاءَت أن تتَحقق تلك الرَّغيَّة في إطار هذا المَّاستر على يد منسقته الدكتورة ربيعة بنويس والدكتور هشام موساوي اللذان شرفاني بتدشين مشروع «ربيع الرواية» الذي يهدف إلى الاحتفاء بالتجارب الروائية المغربية". لم تكن لي سابق معرفة بالدكتور هشام موساوي، ولكني كنت أعرف اسمه من خلالُ الأخبارُ التي تصلني من بعض طلبته وبعض رَّملائه مَّمن تربطني بهم علاقة صداقة عن اهتمامة بتجربتّي الْإبداعية، وتقديمُها لطلّبتُه بحب وتقّديرٌ. ولذَّلكُ، أتقدم له

بعميق شكري وامتناني على هذه الندوة التي أتاحت لي فرصة التواصل مع طلبة هذه الجامعة التي ربطتني علاقات طَّيبةٌ مع بعضهم لا تزال مستمرة حتى آليوم. كمَّا أتقدم أيضًا بعميق شكري وامتناني للدكتور أحمد الجرطي الغني عَن ٱلْتعريف بتميزه النقّدي الرصين، لكونه من جّهة، كانّ صلة وصل بيني وبين الدكتور هشام موساوي، ومن جهة أخرى لكونه كانّ يدرس بهذه الجامعة، وكان بدوره يحتفي بتجربتي الروائية مع طلبته ويقدمها لهم بحب وتقدير، حب تجسّد في مقالاته النقدية المتعددة، وفي الكتاب الذّي نسقه حول رواية «الناجون» تحت عنوان: «السرد وتمثيل الذَّاكرة التاريخية/ قراءات في رواية «الناجون» للزهرة رميج»، الصادر سنة 2016، وفي كتاب جديد يعده حول رواية «الغول الذي يلتهم نفسة». كما أتقدم بَّالشِّكر والامُّتنآن للدكتور عبد العزيز بنار على مشاركته في هذه الندوة، وعلى مداخلته القيمة. وقد سعدت بحضوره وأنضمامه إلى بأقة النقاد الذين ربطت الكتابة بينى وبينهم أواصر المحبة الخالصة لوجه الإبداع.

ويبقى الشكر دائما للطلبة الأعزاء الذين اتخذوا من تجربتي الروائية والقصصية مُوضَوّعا لبحوثهم سواء في الإجازة، أو الماستر، أو الدكتوراة، والذين عبروا لي دوما عن محبتهم وتقديرهم. فطلبة كلية الأداب بحامعة ابن طفيل من بين الطلبة الأكثر تناولا لتجربتي منذ أكثر من عشر سنوات.

كأنت هذه كلمة لا بد منها في حق هذه الجامعة بأساتذتها وطلبتها. ولذلك، لن أخذ من وقتكم أكثر مما أخذت، ولن أتكلم عن تجربتي الإبداعية. فقد قدمت العديد من الشهادات حولها في مناسبات عديدة جمعتها في كتابّ صدر سنة 2020 تحت عنوان «جمرة الكتابة»، ومنها شهادة بعنوان «مثلما يسلخ الثعبان جلده» قدمتها في نـدوة نظمها فرع اتحاد الكتاب بهذه المدينة في مثل هذا الشهر (مارس) من سننة 2015، كما أنى كثيرا عن تجربتي الإبداعية من خلال الحوارات التي أجراها معي عشرات المحاورين على امتداد قرابة عشرين سنة، والتي نشرت

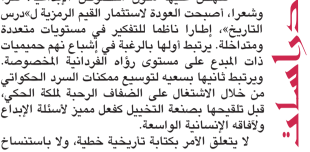
الجزء الأول منها سنة 2015 تحت عنوان: «عيون تحدق في العتمة/ حوارات حول الكتابة والحياة». وسيصدر الجزء الثاني منه قريبا.

لذلك، أفضل أن أستمع إليكم أعزائي الطلبة، وأن أتحاور معكم. لأني أستفيد من الحوار مثلما أستفيد من النقد. فهو مثله يضيء بعض عتمات النصوص، ويؤولها بما قد لا يخطر على بال الكاتب... وهو بذلك يمنحها حيوات متجددة ومتعددة بتعدد مستويات القراءة وروايا النظر. فالقراءة هي إكسير الإبداع... هي البحر الذي يسبح فيه والذي بدونه يكون كالسمكة الميتة حسب وصف الشاعر نزار قبانى للقصيدة التى

شهادة قدمت بمناسبة تنظيم ماستر مكونات الأدب العربي بالمغرب الحديث والمعاصر التاريخ والخطاب بكلية الآداب جامعة ابن طفيل بالقنيطرة ندوة حو التجربة السردية لَلكاتبة في إطار مُشروع «ربيع الرواْية» بتّاريخ 02 مارس 2023.



بين الحضور المادي والمعنوي





لعل من عناصر التطور الهائل الذي أضحت

تعرفه مناهج البحث التاريخي المعاصر، انفتاحها

على رصيد الأعمال الإبداعية المشتغلة على

تفاصيل الذاكرة الجماعية. فإلى جانب العودة

لتفكيك مجمل أنساق المضامين السردية التى

تنهض عليها متون النصوص الإبداعية، نثراً

وشعرا، أصبحت العودة لاستثمار القيم الرمزية ل»درس

التاريخ»، إطارا ناظما للتفكير في مستويات متعددة

ومتداخلة. يرتبط أولها بالرغبة في إشباع نهم حميميات

ذات المبدع على مستوى رؤاه الفردانية المخصوصة.

ويرتبط ثانيها بسعيه لتوسيع ممكنات السرد الحكواتي

من خلال الاشتغال على الضُّفاف الرحبة لملكة الحكيّ،

لا يتعلق الأمر بكتابة تأريخية خطية، ولا باستنساخ

لرؤى توثيقية تحاكي الواقع أو تبرره أو تسعى إلى

ترسيخ عناصر الثبات والسكون داخله. وفي المقابل،

يظل هذا المنزع مرجعا أصيلا لأنسنة

قضايا الذاكرة الجماعية، من مداخل

التخصصية بمعناها الحصرى الضيق. تسمح الكتابة الإبداعية بالتحرر من

ضغط الوثيقة المادية، ومن الانفلات من

الصرامة الحديدية للمصدر، ومن تجاوز

عناصر الإفراط في الحذر المميز لصنعة كتابة التاريخ عند استصدار الأحكام

والخلاصات والاستنتاجات. ولعل هذا

ما يفسر عودة قطاعات واسعة من

مؤرخي المغرب المعاصر للاستنجاد بالكتابة الإبداعية في سعيهم لقول

ولآفاقه الإنسانية الواسعة.



حروفا أخسرى في للأستاذ شعيب حليفي تحت عنوان «سبع رسائل إلى صالح أبجدية التاريخ بن طريف»، وذلك سنَّة 2022، في ما مجموعه 185 من ورؤية مرآوية نفسر الصفحات ذات الحجم المتوسط. ويمكن القول، إن صدور ونفهم بها باقى هذا العمل يشكل امتدادا ثقافيا لشغف معرفي طبع تجربة الأحداث، مع ترتيب الأستاذ حليفي، احتفاءا بتراث منطقة الشاويّة وبتّاريخها جديد لأستُلتنا، العريق وبأعلامها الخالدين، الأمر الذي نجد بصمات معبرة لعلنا نرى أنفسنا عن قيمه في أعمال روائية مسترسلة مثل «زمن الشاوية» كما نريد بلا زيف أو (1994)، و "لا أحد يستطيع القفز فوق ظله» (2010)، ما اعتقدناه تاریخا و»سطات» (2017). لقد استطاع الأستاذ حليفي اكتساب «مكتملا». في هذا القدرة على تطويع لغته لتنسجم مع حمولات ولعه بالأرض الكتاب صفحات من وعشقه للوجوه وارتباطه بالرمور. فأثمر ذلك نصا سرديا مدخل عام ونصوص رائعا، نجح -من خلاله- في إعادة قراءة واقع منطقة تامسنا منتخبة، لاضاءة التاريخي، على ضوء رحابة فعل التخييل التي تظل صفة سبع رسائل إلى صالح بن طريف، من الباطن المطل على مخصوصَّة لكلُّ كتابة إبداعية راقية. ويفسر الأستاذ حليفي أفق هذا البعد المؤطر لاستثماره لدرس التاريخ عند بناء

متن رسائله السبع، قائلا: «إن تاريخنا ليس أحداثا معزولة عن الخيال العام. وخيالنا هو الأنوار التي تُشيد الجسور وتضيئ العتمة. وقد تعودنا أن كل شعب يرسم بذاكرته ما يكتبونه له

رحابة الحياة، ابتغاء القبض على فصل من المبادرات المغربية التي هي مجرى ذاكرة جماعية مشتركة، وهوية مغربية تشكلت عبر قرون عديدة...» اص ص. 12-13].

وسعيا من المؤلف للارتقاء بتوليفته الجمالية في السرد، سعى إلى التخفيف من سلطة «الهوامش» والاحتفاظ بما هو ضروري ومنسجم مع ضرورات الحكي. وقبل تقديم الرسائل، حرص الأستاذ حليفي على وضع مدخل تركيبي لرصد تطور تاريخ المغرب منذ عهوده السحيقة لما قبل الميلاد، وإلى حدود مرحلة بداية القرن 12م، تاريخ نهاية سلطة دولة برغواطة. وفي هذا الباب، ظلت لغة الأستاذ حليفي متحررة من الصرامة المنهجية المرتبطة ب»صنعة» المؤرخ، في مقابل هيمنة سرد سلس، ينساب من دون أن يحدث أيّ توتر في ذهن القارئ، وليقدم أرضية ملائمة لاحتضان «ألواح من الخيال». يقدم سرد الأستاذ حليفي نموذجا خاصا بصاحبه على مستوى استثمار المادة التاريخية، من خلال القبض بطرفى الخيط الرفيع الرابط بين جنوح الذاكرة الجماعية المتحررة من كل الضوابط المنهجية والقيود النقدية من جهة، وبين الذاكرة التاريخية المخلصة في ولائها لثوابت النقد التاريخي ولأدواته الإجرائية الصارمة من جهة ثانية. يعيد الأستاذ شعيب حليفي -في رسائله- تركيب وقائع إمارة برغواطة بصيغة احتفائية واضحة، وبحس جمالي مرهف، وبـإصـرار متواصل على التأكيد على محدودية القراءات والتأويلات المكتنفة لمجمل الكتابات التي همت هذه الإمارة. يقول موضحا هذا المعطى: «التاريخ مثلٌ غربال بعيون واسعة، تسقط منه الكثير من الأشياء ولا يبقى إلا

اليسير. أين يسقط هذا الكثير ولا ندركه اليوم بالوثيقة؟. يسقط ليصبح سمادا يُخصب خيالنا الجمعي.. فنراه ماثلا في مجرى أيامنا. انتظر.. إفي خضم هذا السماد برائحته الحارة، سأكتب، رسائلي إلى صالح بن طريف. هل عاد أخيراً.. أم يتأهب للعودة.. !!هو لن يعود، لن يعود. ولكنه ينتظر عودتنا نحن بشغف.. وها أنا أكاتبه. تُكاتبه أم تكاتبنا نحن؟...» اص ص.44-45).

تقدم رسائل حليفي صيغا مشتهاة لشخصية صالح بن طريف، المتواري/المنتصب، من خلال إشارات دالة على عمق انتماء السارد للأصل وللرموز وللتاريخ، بدليل إصراره على افتتاح كل رسائله بصيغ تبجيلية تسقط رؤى الراهن على حمولة الماضي، مثل مخاطبة صالح بن طريف بصيغة «سلاما بويا الأكبر، صالح بن طريف المصمودي...» (الرسالة الأولى)، وصيغة «بويا صالح الغالى الصامد» (الرسالة الثانية)، وصيغة «يا صالح. ً يا صاحب السر المكمول» (الرسالة السادسة)، وصيغة «بويا صالح.. الشامخ القادر» (الرسالة السابعة). أبدى الأستاذ حليفي في سرده حرصا متواصلا على مخاطبة صالح بن طريف مباشرة، عبر لغة شفيفة، اخترقت الأزمنة والعصور في رحلة ممتدة بين القرنين 12 و21 الميلاديين، باحثة عن ما يمكن أن يحقق المصالحة الضرورية بين شخصية السارد وشخصية صالح بن طريف المشتهاة أو كما يعيشها المؤلف ويتمثلها. يقول السارد مخاطبا صالح بن طريف في الرسالة الأولى: «سأروي لك ما تعرف تفاصيله، وربما تضّحك مما ستسمع وأنت هناك في السماء، ستعجب من تأويلات جنحت بعيدا عن أصل الحكّاية التي كانت فكرة صغيرة وبسيطة، ثم نمت وترعرعت كما كان ينبغي لها أن تنمو، برية ووحشية، فم أرضها الصامدة والمصمودية. لماذا يريدون منك أن تكون كما ألفوا، نسخة من هذا أو ذاك؟ ولماذا لا يستوعبون أن بهذه البلاد، ومنذ أبكر الأوقات، رجالا ونساءً يمكن أن يكونوا

إبداعية عميقة تتوخى أهدافا متداخلة، W WWW ALIWA أبرزها اكتساب جرأة اقتحام العتمات التي تكتنف بياضات الكتابة التاريخية



## «سبع رسائل إلى صالح بن طریف»

عن تاريخه، ليصبح جزءا من تمثلاته المألوفة، وأي تغيير في هذا التاريخ يخلق زلزالا يخشاه العقل العام. ونحن، بلاً عقدة ذنب أ!، مستسلمون إلى تلك الألفة القاسية مع تاريخنا بصفحاته البيضاء والصامتة عن أربعة عقود من زمننا. أربعة قرون مدهشة في كل شيء، يمكن أن تمنحنا

في دراساتهم التخصصية الحصرية، وأستدل في هذا المقّام -على سبيل المثال لا الحصر- بالأعمال الإبداعية لرواد المدرسة التاريخية الوطنية المغربية المعاصرة، وعلى رأسهم عبد االله العروي في نصوصه السردية والروائية مثل «الغربة» و»اليتيم» و»الفريق» و»خواطر الصباح»، وأحمد التوفيق في نصوص الروائية مثل «جارات أبي موسى» و»السيل» و»ووالد وما ولد»، ومحمد زنبير في نصوصه السردية التي احتوتها مجموعته القصصية «الهواء الجديد»،...

فى سياق هذا التصور العام المستثمر لخصوبة عطاء الذاكرة الجماعية، يندرج صدور العمل النثري الجديد

كما هم، يفكرون، ويبدعون، ويسوسون، ولهم المبادرة الحرة والشجاعة في إقامة دولة من روح وثقافة هذه الأرض...» (ص.49).

وفي موقف مواز، يلجأ السارد لتجاوز منطق آلزمن، قصد توجيه جنوح ملكة الإبداع والتخييل لتبرير «ما وقع»، وكأنى به يقدم قراءته لبؤس انغلاق الإسطوغرافيات الكلاسيكية التي تناولت تاريخ إمارة برغواطة، بأهداف نزوعيةً واضحة، الأمر الذي ألحق بسيرة أعلامها الكثير من مظاهر الآفتراء والبهتان. يقول المؤلف في الرسالة الثالثة: «على امتداد البصر والروح، وأنت في خلوتك الأبدية.. شغلتهم كثيرا بالتفاصيل، وشغلتنا بمحبة صريحة. أكتب إليك اليوم، ليس ردا على أحاديث المؤرخين التي لا تستند على وثيقة أو شهادة، وإنما لأن الآفتراء يتلاشىي أمام عظمة الزمن والتاريخ. ثلاثة مؤرخين كالوا التهم وطعنوا في أهل تامسنا، والمتصفح في التفاصيل بتعض الروية، سيدحض كل ذلك، وقد هيأت لك ملحقا بمنتخبات من ذلك وغيره...» (ص.60). ويضيف مبررا منحاه الخاص في استنطاق مظان تاريخ إمارة برغواطة قائلا: «بويا صالح.. أنا لا أدافع عنكم.. لأن برغواطة أكبر من نقطة حبر مؤرخ تابع، أو شبهادة شباهد يتيم بلا أثر ملموس. فقط، أوضح لنفسى ما التبس على غيرى، وأضيف بأن المعول سيكون على الحفريات التي تقطع الشك باليقين. وقد كانت بلاد تامسنا، دائما، في هذه المرحلة تعانى ممن يكتبون أي افتراء، أو من محاربين بالوكالة من بعض الصنهاجيين وبعض الزناتيين لصالح الفاطميين أو الأمويين...» (ص.67).

هي بلاد تامسنا التي ألهمت المؤلف، ووجهت بوصلته الأولى والأخيرة في السرد. عندها تتقاطع تيارات الهوية، وفوقَ أرضها تتلاقح التجارب، وعبر أزمنتها تنبثق عناصر الإبداع والخصب والعطاء. لذلك، كان المؤلف حريصاً على ربط الماضي بالحاضر وهو يستخلص دروس رسائله لصالح بن طريف، مذكرا إياه بعظمة تاريخ المنطقة التليد وبمجدها المتجدد. قطع الأستاذ حليفي المسافات، لينتقل إلى القرن 20، مذكرا بأمجاد تامسنا وببطولات رجالاتها وبعظمة تاريخها، حيث يصبح الراهن امتدادا للأمس، وحيث يصبح صالح بن طريف مزامنا للجنرال داماد وللجنرال درود، مواكبا لروعة صمود قصبة مزاب -على سبيل المثال- في وجه الغزو الفرنسى للشاوية سنة 1907 وراصدا لأوجه علامات النكوص الداخلي. يقول بهذا الخصوص: «وستعود إلى الشاويّة، التي باتت أرض المجاهدين والصلحاء، في القرن التاسع عشر، إلى ثورات نادرة، هدمت فيها القصبات المخزنية المعتدية، على رؤوس قوادها، وطردتهم وأعلنت الشاوية بلادا للحرية. ومع مطلع القرن العشرين هبت متصدية للاستعمار الفرنسي ثم انخرطت في المقاومة الوطنية برجالهًا ونسائها، في ملحمة ارتبطت أصداؤها بما كان قديما، مثل أسطورة لا تندثر...» (ص.95).

يخاطب السارد شخصية صالح بن طريف كما لو أنه منتصب أمامه، مستحضرا ملامح وجهه وندوب جسده، مقدما نتائج استثماره الإبداعي في قالب إنساني مثير، أعاد إحياء شخصية صالح بن طريف، كقيم وكتجارب وكانتماء. وفي هذا الجانب بالذات، يصبح درس التاريخ مفيدا لاستثمار تمثلات المبدع $ar{l}$ الكاتب قصد تطويعها كمادة خام ضرورية لكتابة تاريخ الذهنيات الجماعية التي تنتجها النخب في سياق تفاعلها المتواصل مع حمولات الماضى أولا، ومع ثقل الحاضر ثانيا، ثم مع أسئلة قلقها الإبداعي ثالثا.



تثير رواية عبد الحميد البجوقي الجديدة «عريس الموت» (الصادرة عن دار فأصلة، 2022) أسئلة

عديدة، تنسجم مع الرؤية العامة التى تنظم مجمل أعمال الكاتب واهتماماته، والتي ظهرت في رواياته السابقة، وهي تجربة المنفى، بوصفها شكلاً من الطرد التعسفي الدي تفرض على الإنسان التحول من وطنه الأصلي، حيث ألفة المكان والأهل والأحباب، إلى بلد جديد، حيث الاختلاف والاغتراب والحنين والخوف، وتتكامل تجربة المنفى، بُوصفها مقومًا ثابتا، في كل أعمال عبد الحميد البجوقي الروائية (عيون المنفى موت في المنفى 2021)، الجنيس2021 المُلْتبسة بين المغرب وإسبانيا، في والاجتماعي والحقوقي وَغيره، وقد قدم الثنائية في روايته الجديدة، «عريس



## في رواية «عريس الموت» لعبد الحميد البجوقي

وعلاقة المغاربة بهذه الحرب، خصوصا وأنها كآنت في زمن

الاستعمار الإسباني لشمال المغرب. لقد ظل عبد الحميد البجوقي وفيا لتصوره الفكري ولثقافته المزدوجة المغربية الاسبانية، ولطموحه في صياغة صورة جديدة عن الجوار الحذر بين المغاربة والاسبان، لكنه في هذه الرواية قدم حكاية الحرب من منظورين، الأول نخبوي، تظهر فيه مواقف وخطابات السياسيين وأدوارهم المثيرة للتساؤل بخصوص توريط المغاربة فى الحرب الإسبانية، أما الروية الثانية، فتمثلت في تجربة إنسانية بيَّن ضحيتينَ لهذه الحرب، وهما، عِبد الرحمن الروَّخو المشهور في إسبانيا بأليخاندرو، شاب ريفي غرر به وشارك بعنف في الحرب، وروصاريو، شابة إسبانية جمهورية مثقفة ومناضلة، تُدافع عن بِلَّدُهَّا وتَّقَّعَ أسيرَة لَعبد الرَّحمن، فيقع هو في حبها، وتتحول علاقتهما . من الموت إلَّى الحياة، حيث تشكل روصاريو وعي عبد الرحمن، وتحول وجهته من الدفاع عن فرانكو وطموحاته الاستعمارية، إلى الدفاع عن

وتبعاً لذلك، تأسست هذه الرواية في منطقة وسطى بين الواقعي والتخييلي، حيث نسج الروائي قصصا متخيلة لكنها متفاعلة مع حدث مرجعي، تتوفر الكثير من تفاصيله في مراجع مغربية وإسبانيا اعتمدها الروائي في توثيق بعض الأحداث. ويمكن تحديد بنية الرواية، في ثلاثة أزمنة:

الزَّمنَ الحاضَرِ: قَيه حُكَايَة أحمَّد الشابِ المهاجر في إسبانيا، والذي يعد بحثا عن دور المغاربة في الحرب الأهلية الإسبانية، فيتعرف على

روصاريو صاحبة الفندق، وهي امرأة كبيرة في السن عاصرت زمن الحرب، وكانت جزء منها، فتكون هذه البداية ذريعة للسارد من أجّل سرد تفاصيل الحكاية عبر مخطوط خلفه البطل الحقيقي للراوية وهو عبد الرحمن. الزمن الثاني: في بداية خمسينيات القرن الماضي 1953: وقد انتصر فرانكو في الحرب الأهلية، وفي ظل الحماية الاسبانية لشمال المغرب.

حيث يظهر عبدً الرحّمن بوصفه محاربا سابقا في جَيش فرانكو ومتمردا على الإسّبان في الحاضر، وهنا يبدأ عبد الرحمن في سرد حكايتُه في الحرب، وينتقل بنا إلى الزمن الثالث.

الزمن الثالث: في ثلاثينيات القرن الماضي: حيث تبدأ الحرب الأهلية، ويتم استغلال فقر شباب الريف وتجنيدهم في الجيش الاسباني، ضد الجمهوريين، بدّعوى محاربة الكفار، ويكوّن عبد الرحمن ضمن هذا الجيش، حتى تتحول حياته من الوحشية والعنفّ إلى الوعى والتفتّح والبحث عن الحرية، بسبب قصة حب ستربطه بأسيرة له هي روصاريو التي بدأت بها الحكاية.

وتقدم الرواية رؤية مثيرة للانتباه وربما مثيرة للنقاش والخلاف والجدل، تتعلق بمواقف السلطة في شمال المغرب، وأفعال قيادات وطنية مشهورة، كما تقدم جزءاً من التاريخ المغربي الإسباني، حيث كان الشّعب الأسباني ضحيّة عنف وتهجير وتمدير كان المغاربة جزءا مشاركا في هذه المأساة بدون وعي أو قصد.

وسيختم الكاتب روايته بصورة من الحاضر، حيث يستعيد الشيوخ وعلى رأسهم كريمو أحد أبطال الرواية، أيام الاستعمار بنشوة مفقودة، وحسرة ممتدةً، ويعيد تأكيد العلاقة القوية بين المغاربة والإسبان، وبين الإنسان ووطنه، وهنا عاد عَبْد الحميد البجوقي ليظهر برؤيته المعهودة، لمفهوم الوطن، والذي يتجأوز عنده المعنى الجغرافي الضيق، ليصير حالة من التفاعل المستمر بين الذات والمحيط، فالوطن متعدد بتعدد تجاربنا وعلاقاتنا التي ننسجها بالأماكن والأشخاص، لأن الوطن أوسع من أن تحده حدود. وهي الرؤية التي لخصها في قول بيدرو وهو إسباني استقر في مرتيل منذ عهد الحماية واختار أن يبقى فيها حتى الموت: يقول على لسَّان كريْمو: «أَجابني بيدرو ذات مرة منزعجا حين سألتُه عن وطنه الأصلَّي، أُجابني أنه ليس مغربيا ولا إسبانيا وأنه ببساطة مرتيلي وأن وطنه هو أنا وأنت وكل من ينتمي إلى هذه المدينة» صَ188.

وُوفق هَذَهُ الرؤية المنفتحة لمفهوم الوطن، تحتفي الرواية بمدن الشمال، مثل مرتيل وتطوَّان، بوصفها مدنا حاضنة للتّعدد الثقافي، ومَّبددة لكل أشكال الاختلاف الدين بين المسلمين والنصارى واليهود، وقد كان هذا التعدد غير معيق للحياة في اللَّحْتلاف، بلَّ عَلَى العكُسُ مَن ذَلْكُ، فقَد جاء في الرواية أن معظّم الشَّخْصيات المُسَّاعدة للبطل في نضاله ضد الاستعمار، كانت أجنبية يهودية وإسبانية (الأب خافيير، البائع باكو، اليَّهودية دونا). وحتى زواج عبد الرحمن المسلم، وروصاريو المسيحية، لم يتأثَّر بهذا الاختلاف بل تقوى أكثر بالحب والرغبة المشتركة في تحقيق الحرية، السبانيا والمغرب على السواء. وهذه إحدى الرسائل المألوفة في خطاب عبد الحميد البجوقي، الذي يدعو باستمرار، من خلال شخصياته، إلى السلام، ونبذ العنف والتفرقة سواء أكانت سياسية أم دينية أم اجتماعية عنصرية.

2013، حكايات المنفى2015، مع مقوم أخر، وهو العلاقة مستواهاً 'السياسيّ، والثقافي عىد الحميد البجوقي هذه الموت» لكن بمنظور متّختلف الحرب الأهلية الاستانية،

محمد الوردي

عبد الحميد البجوقي

عريس الموت



يُعتبر الدكتور الباحث محمد بازّي واحدا من الدّارسين القلائل الذين يشتغلون بمشروع مؤسّس في التأويليات والبلاغة وتحليل الخطاب؛ فالرّجل قضي ما يزيد على عقدين ونيّف منّ الزمن يبحثُ في مجال تخصّصه، يحرّكه همّ وجيه هوّ المراهّنةُ على التأسيس لنظريّة تأويليّة عربيّة "في مجال تحليل الخطاب؛ وقد تتبّعنا، ولا زلنا نتتبّع، مشروعَه هذا، فوجدنا أنّه يقوم على أربعة الكان رئيسة؛ وهي:

-1 التأصيل؛ فالرّجل محبّ لأصوله العربية َ الإسلامية معتزّ بثقَّافته ولغته، مؤمنٌ بقدرة الفكر والعقل العربيّين على إنتاج أدواتهما التحليلية والبلاغية الخاصة؛ لذلك يسعى إلى الانطلاق من أصول عربية مستفيدا من جاهدا في نظريته التأويلية

الدّرس آلبلاغي والنقدي ومن تراثه وما راكم من

-2 التوسيع؛ ينطلق الباحثُ من افتراض مفاده أن بعض المفاهيم البلاغية والتأويلية التي تم تضييق مجال

محال اشتغالها، عبر نقلها من حقل البلاغة النضيق إلى حقل تحليل الخطاب الفسيح، ومن

اشتغالها في البلاغة

القديمة قابلة لتوسيع

ضيق الجملة إلى رحابة النص والخطاب؛ -3 المرونة؛ إن مراهنة

الباحث على التأصيل لنظرية عربية بلاغية وتأويلية أصيلة لا يعنم أنه يقطع قطيعة تامةً مع النماذج والمناهج والنَّظْريات الغربية، ولكنه ينفتح عليها، ويستمد منها بوعى، ويتعامل معها معاملة الند و الناقد؛

-4 المرجعية الوجودية؛

نحو تأسيس تأويلية جامعة أساسها وسياقه، وحدود وأفاق اشغاله، وهي كالآتي:

تناغمُ الخطاب مع الوجُودِ الدال

العربى الحديث

التنوىر ات

محطة تتويجية يعرض مفهوما جديدا هو مفهوم

«التناغم» الذي جاء ناظما لمجموع الأعمال السالفة.

وهو كتاب يُقَدِّم، استنادا إلى فلسُّفة تناغم الخطاب

والتأويل مع حقيقة الوجود، إجابات عميقة ودقيقة

ومؤسّسة من الناحية المنهجية عن سؤال طرحه في

فى الوضوح والبيان، مجموعة من التنويرات

والإشارات التي تقرّب القارئ من موضوع الكتاب

يقدم الباحث في مفتتح كتابه، على عادته التأليفية

عمل سالف هو: كيف نبنى العالم بالخطاب؟

-1 لا بدّ أن تتناغم التصورات النقدية التي يصطنعها الكاتبُ المنظر مع رؤيته للمعرفة وللوجود، وأن تحمل فائدةً. وعملا بهذا المبدإ يقترح الكاتبُ أنموذجا تأويليا نقديا يقوم على مبادئ التناغم بين الخطاب والوجود، بناء على ثلاثة تصوّرات ثورية أهمّها:

ميلود عرنيبة molodarniba@gmail.com

- ليس من الطبيعي أن تظل البلاغة بلاغة حدود دون أن تمتدّ إلى بساط الوجود؛

- ليس من الطبيعي أن يُفهم ما يُنتجه الإنسانُ من خطاب في حدود عالم الملك دون أن يتعدّاه إلى عالم الملكوت؛

- ليسَ من الطبيعي أن يتوقّف النّقد الأدبيّ عند حدود ما جاء به النقدُ الغربي، أو عند حدود ما تركه الجدودُ.

-2 تقوم فرضية الكتاب النقدية على متغيّرين: - متغيّر مستقلّ: محدّد في آثار التبعية المفرطة للأفكار البلّاغية السائدة، ومحدودية مجال

- متغيّر تابع: توقّف التجديد والدوران في الأنساق المعرفية المغلقة، وعدم خروج درس البلاغة إلى الحَياة العملية، والإسهام في صناعة الإنسان وتغيير رؤيته للكون.

-3 يروم «أنموذج التناغم الوجودَيّ» الذي يطرحه الكَاتبُ إخراجَ البَلاغةَ الحديثة المتعلقة بنظرية الخُطاب، من مرحلة الصّمت والتوقّف، من النسقية المغلقة، ومن جماليات النصّ إلى حيازة المعانى الحية، وروحانية الخطاب التي تحتفل بالجمال الوجوديّ.

-4 هناك مُجموعة مبادئ متحكّمة في الإبدال النقدي الذيّ يقترحه الْكاتب، وهي:

- الراهنية؛ الجاذبية؛ النفعية؛ الشمولية؛ الجدّة.

الاشارات

-1 لا يدّعى الأنموذجُ المقترحُ أنّه يحملَ حقائقَ مطلقةً، ولكن غايتَه أن يثير فكرَ القارئ، ويدعوه إلى الحوار وتأمّل الأفكار التأويلية والنقدية السالفة من منظور مغاير؛

-2 يقود هذا النموذج مجموعة دوافع، وهي:

- تُحدّي وهنَ الفكر، وأماني النفس؛

- مقاومة المنظورات التأويلية المقيّدة بالأنساق الدنيوية التقليدية المغلقة؛ التخلص من هيمنة الفكر الغربي الهدّام، وبناء الهوية التأويلية والحضارية انطلاقا من الاجتهادات العصريّة المكنة.

-3 النموذج المقدّم لا يدّعي بلوغ الكمال، ولكنه يزعم أنه يقدّم أمثلة تنطلقُ من المنجزات السّابقة، ويحاول أن يحقق لنفسه بعضا من الاستقلالية في الرؤية الوجودية.

-4 التجديد في التأويليات العربيّة الإسلامية يقوم على الإلمام بالمنجزات السابقة في العلم، ثم نقد فرضيات النظريات السابقة، ووضع فرضيات جديدة يتمّ تمحيصها، اقتداء بالغربيين في هذا

القسم الأول، وفيه سبعة فصول:

الفصل الأول: ركز فيه الباحث على بيان الفروق الموجودة ين النموذج العلمي والأنموذج المعرفي، محدّدا سمات كل واحد منهما، وعناصر صناعته المعرفية، مركزا على بيانَ أهميَّة النموذج المُعرفي، محاولا تمهيدُ الطريقِ أمام الباحثين لوضع إبدالات معرفية حقيقية، مبيّنا أن الإبدال الحقيقَى هو بناء معرفي قائمُ على الاستدلال يتجاوز الطرح السّابق، تحركُه في هذا المسعى عناصر موضوعية وهيُّ: الجُدوى، والمصداقية، والتّماسك، والقوَّة الإجرائية، لا العواطف والأهواء.

الفصل الثاني: اهتم فيه الباحثُ ببيان كيف يمكن استثمار التراث البلاغيّ في بناء تأويليات جديدةٍ، وذلك استنادا على أساس التناغم بين العلوم الذي عدّه الكاتبُ حقّيقةٌ علمية وعملية كونية لا مجال لتكذيبها أو دحضها، وقد وضع سمات النموذج المعرفي العالِم فيما يأتي:

- التطابق الكامل مع الحقيقة الطبيعية؛

- القابلية لتطبيقات توسيعية؛

- التجاوز والتأسيس

الفصل الثالث: يتناول النظيرة التأويلية وسؤال النمذجة.

يبيّن الكاتبُ أهمية النمذجة في اختزال الحقائق الكثيرة، مما يجعل الحاجة إليها ملحة لدي الباحِثين. وقد ذكّر بجهوده السّالِفة في تقديم نماذج تأويلية، ولكي يكونَ النموذج منتجا، فإنه يتطلب، حسب الباحث، مجموعة من الْقومات، وهي:

حول كتاب «التأويليات الجد ِيد َة» للدكتور محمد بازي

وهذا سرّ تميز نظريته عن كل النظريات البلاغية الحديثة، فالرجل يتجاوز بنظريته البعد الملكي الدنيوي إلى البعد الملكوتي الأخروي، وينظر للخطاب، كيفماً كان، بأنه من كسب صاحبه، وهو مسؤول عنه وعما يُحدثه

في قرّائه وسامعيه؛ لذلك ينبغي أن يتناغم كل خطاب مع

المقاصد العامة للشريعة، ويتناغَمُ مع الرؤيةُ الوجودية القَائمة أساسا على البعد الاستخلافي الذي من أجله وجد الإنسان على الأرض.

وُّفي هذا الإطار وضع بازِّي أسس نظريته البلاغِية التأويلية من خلال محطات متعاقبة، ومتكامَّلة يتأسَّس اللاحقُّ منها على السابق، ويتفاعل معه، يعمَّقه ويكمَّله ويملأ ثغراته؛ فكانت البداية بمفهوم «القارئ البليغ»، ثم تبعته «نظرية التأويل التقابلي»، فـ «الاستعارة المنوالية»، وبعدها نظرية «البلاغة الكبرى». ويأتي هذا الكتاب الذي نقدّمه للقارئ بعنوان «التأويليات الجديدة من مناط الحدود إلى بساط الوّجود، أنموذج التناغم» عن دار كنوز بالأردن 2023،

- -1 وضوح الأهداف؛
- -2 تحقيق وحدة المعرفة؛
- -3 التناسب وقابلية الاندماج بين المؤتلفات في العلوم؛
  - -4 الامداد و الاستمداد؛
  - -5 القابلية للتقويم والمراجعة النقدية؛
    - -6 القابلية للتقاسم والتعميم.

الفصل الرابع: قدّم الباحث مسحا أوليا لأهمّ انشغالات جهود التألف في البلاغة العربية، باعتبارها جهودا بشرية تظلُّ نسبية وقابَّلة للدراسة والمطارحة النقدية. وقد حصر ستة وثلاثين مجالا للتألف البلاغي العربي، وقدّم أمثلة عن

الفصل الخامس: يطرح هذا الفصل إمكانيات إعادة بناء نظرية الخطاب البليغ انطلاقا من أسئلة جديدة، وحاجيات متجدّدة، مع استحضار أسئلة البلاغة الكبرى التي اقترحها الباحث في أعمال سابقة. وغايته هي تحميس البلاغيين بإمكانية الإبداع النظري، واختراق الأطروحات الجاهزة، وقد عمد إلى التمثيل بعدد من النماذج منها: نظرية «النظم» للجرجاني، ومفتاح العلوم للسكاكيّ، ومنهاج البلغاء لحازم، والروض المريع لابن البناء العددي، ومن المحدثين اجتهادات أمين الخولى، وأحمد الشايب، وستعد مصلوح.

الفصل السادس: يتناول التطوّرات التي عرفتها البلاغةُ الحديثة، ولا سيما البلاغة الرقمية، في علاقتها بتحديات التأويليات الحديدة.

يقترح الكاتب في هذا الفصل مجموعة من المبادئ الأولية لبلورة تأويلية رقمية من منظور نظرية البلاغة الكبرى إيمانا منه بإمكانية توسيع الدرس البلاغي التي عمل بها في مشاريعه السابقة التي وسّعت عدة مفاهيم منها «التقابل»، و»التأويل»، و»النصّ»، و»الاستعارة»، و»الأدب».

الفصل السابع: يضع فيه الباحث معالم بلاغة تأويلية متناغمة مع حاجات الإنسان المستقبلية.

يفتتح الكاتب هذا الفصل باستعراض لأهم تعاريف البلاغة التي ذكرها القدماء، ويسطر بخصوصها ملحوظة مفادها أن مفهوم البلاغة في كتب البلاغيين لا يخرج عن مُلكة إنتاج الخطاب البليغ، أوَّ صفة الخطاب البليغ، أو علم البلاغة أي القوانين الصناعية للأساليب، ومعايير تقويمها وهذه العناصر هي التي يسميها «البلاغة الصغرى»، أما مفهوم «البلاغة آلكبرى» أو «البلاغة الوجودية» الذي يقترحه هو فيعنى الوجود بالقول والفعل وفق ما تقتضيه حقيقة الابتلاء الكوني للإنسان. كما تناول البلاغة المدرسية وما يحيط بها من إشكالات تحول دون تحقيق الغاية منها. القسم الثاني، وفيه ستة فصول:

في الفصل آلأول يعرض الباحث تعريفا لإبدال تأويلية الوجود بوصفها أنموذجا لإمكانية بناء الرؤية التأويلية الوجودية للكون، تلك التي تستعير أدواتها الفلسفية والروحية والأداتية من التراث العالم، ويؤكد على أن الدعوة إلى بناء الهوية التأويلية الحضارية والفلسفية لا يعنى التفريط في المنهجية التأويلية العالمة، فهي من ضروريات ممارسة التأويل وتحليل الخطابات. وللوصول إلى هذه الغاية يرى الباحث بأنه لا بد من أخذ مسافة نقدية متحرّرة من الفكر الغربي مهما بلغ من الدقة العلمية.

الفصل الثاني: يقترح أفكارا اجتهادية تأصيلية حول مجالات التناغم وجمالاته، ويوضح معاني مجموعة من المفاهيم المفاتيح في التأويلية الوجودية المتناغمة مع الرؤية القرآنِيةِ، وهيّ: التناغم، التناغم الوجودي، التناغمّ مع الكون المسَبِّح، السَّياق ومبادئه، التَّناغم الثقافي، تناغم الفُّهوم، تناغم التقابل، التناغم الاستعاري. ويعرض بعض آليات تناغم الخطاب، وتناغم استراتيجيات التأويل، وتناغم التأويلات والفهوم.

الفصل الثالث: في هذا الفصيل دراسة لقصة موسى مع الخضر يجدُ فيها الّقارئ رؤية مفصّلة المشروع تأويلية التقابل في تعاملها مع الخطاب القرآني، انطلاقا من أساس توسيعيّ ينقل التقابلية من تقابلية نصيّة إلى تقابلية وجودية. فرهان هذه الاستراتيجية القرائية لا يتوقّف عند مطمح تحليل الخطاب من أجل التحليل فقط، واكتشاف معناه ومبناه الجمالي، وإنما يتجاوز ذلك إلى تحصيل الوجود الدَّال بدراسة الخطاب من أجل الانتفاع به، ونفع الآخرين، والإسهام في بناء وجود عابد قاصد يذكر الإنسان باستمرار بمعنى وجوده. ويقدّم الباحُثُ اجتهادات تحاول ربط الخطاب القرآنى بواقعنا وترهينه فيه، إيمانا منه

بصلاحية القرآن لكل زمان ومكان.

الفصل الرابع: فيه دراسة تطبيقية تعَزِّز مقترحات الباحث المنهجية في تحليل الخطاب وَفْقُ منظور الاستعارة الطرازية اللنوالية المتخدِ فيها عينية إبن سينا التي مطلعها:

مُحَمَّد بازِّي

التأويليّات الجديدة

من مناطِ الحُدود إلى بساطِ الوُجود

أنموذج التناغم

الرقمية

هُبَطتْ إليك من المُحَلّ

الأرْفع أ ورثقاء ذات تُعَزَّز وَتَمَنع

أموضوعا للوصف والتأويل.

وقـــدّم فــى هــذا الفصل، على شاكلة سابقه، نموذحا تأويليا للمشتغلين بتحليل نوع خاصٌ من الخطابات الشعرية يقوم أساس صناعته على استعارة النماذج والرموز، مثل قصائد المتصوفة التي تتضمّن استعارات كبرى، وهي خطابات لا تُقدّم لها مناهِج البلاغة قديمة وحديثة مفاتيح تأويلية ملائمة، بخلافٍ ما تتيحه الاستعارة الطرازية التي يقترحها الباحث.

الفصل الخامس: جاء هـذا الفصيل كسابقه يقدّم نماذج تطبيقية يعزز من خلالها الباحث المنظور

التحليلي الاستعاري بمقترحات لتحليل نمط من الخطابات

والتشكيلية، عملا بمسعاه لتوسيع مجال عمل الاستعارة المنوالية، فقدّم نماذج من استعارات الرسامين التشكيليين فى بيان «فضل الكتاب»، راصدا بعض جوانب اشتغال متَّخيَّلهم الفني، ومقاصدهم، واجتهاداتهم الاستعارية، وفيّا لنهجه في التحليل.

الفصل السادس: يتناول فيه الباحث أحد النماذج الفلسفية التي يرى أنها تتناغم مع البلاغة الكبرى التى بسط أسسَها في كتابه هذا، وهو نموذج الفيلسوف المغربي طه عبد الرحمن. وينطلق من فكرة يعدّها كمسلمة مفادها أنه لا ينجح نقد أو تنظير أدبي بلا خلفية فلسفية محلية تتسم بخصائص التداول الإسلامي وتطمح إلى الأفق الكوني بما تقدّمه من مبادئ عامة. وهذا ما يتوفر في فلسفة طّه عبد الرحمن ويجعل منها فلسفة متناغمة مع رؤية الشريعة الإسلامية.

وفيها يفتح الباحثُ مجموعة من أفاق البلاغة العالمة مؤكّدا أن أكبر المشكلات التي يعانيها العالم اليوم هي سوء التوافق بين متطلبات الروح ومتطلبات الجسد، وبين علوم الدنيا وعلوم الآخرة، بين العقل والقلب، بين النفس ومتطلباتها وبين قوى العقل، بين ما تريد النفس وبين ما أمرت به. والمخرج من هذه المشكلات يراه في تحقيق التناغم كما بسطه في مؤلفه.

وقد دعا في النهاية الباحثين إلى السّيْر على المنوال النقدي الذى حرّك تأليف هذا الكتاب؛ لأن من شأن ذلك أن يمكن الدارسين العربُ من إيجاد جسور كثيرة تسمح بتأسيس إبدالات نقدية وتأويلية وبلاغية انطلاقا من تراثنا البلاغي والنقدي، وتكون بداية لإسهامات الجيل الجديد من محللي الخطاب في بناء أصول نظريات تأويلية وبلاغيّة عالمة.

### تقييم وتقويم

يشكّل هذا الكتاب لبنةً أساسا من لبنات المشروع التّأويلي البازيّ الذي بدأه منذ سنوات، واشتغل به بتأنّ حتى ينضجه على نار البحث والتقصيي الهادئة، فاستطاع أن يبلور نظرية تأويلية وجودية تجمع بين رؤية فلسفية للعالم قائمة على ربط خطابات الإنسان وأفعاله بالمجال التعبّدي،

وبين التحقيق المنهجى العلمى المبنى على خطوات علميّة منطقية وموضوعية. إنها تأويلية جامعة للبعدين الدنيوى والأخروي؛ تتناغم مع الحقيقة القرآنية الحاملة لرسالة االله

تعالى إلى الإنسان في كل زمان ومكان، كما تتناغم مع القيم الكونيّة والإنسانيّة التي تُجمع عليها الفطرُ السليمة أيا كان دينها وجُنسها ولونها.

لقد قدّم بازّی اجتهادا محمودا فیه كثير من الشجاعة والأصالة والإبداع وربط الجسور مع التأويليات الحديثة يتفاعل معها نقدا واستمدادا، ويتميّز عنها في شمولية الرؤيا وأصالة المنطلق؛ فإذا كانت هذه التأويليات الحديثة قد حصرت اهتمامها في الخطابات الدنيوية، فإنّ التأويلية الوجوديّة البازيّة تعنى بالبعدين الدنيوي والأخسروي معا؛ تنظر إليهما بميزان واحد هو ميزان الاعتدال، فتجعل من الدنويّ مطيّة للخلاص الأخروي. وينطلق بازي من أمرين أساسين؛ أولهما الإقرار بقصور النظريات التأويلية الغربية عن تقديم نماذج تأويلية وتحليلية للخطاب شاملة لسيمياء الوجود الإنساني وعلاقته بالمعرفة، وبالتالي فحقها النقد والاستعاضة عنها بإبدالات معرفية تتجاوز نواقصها. وثانيهما اعتقاد أساس مفاده

النظر إلى الخطاب بمنظور التناغم مع حقيقة الشريعة ومقاصدها العامة؛ فهو يحظى بمكانة مهمّة وخطيرة في الآن نفسه؛ فإما أن يكون أداة فعَّالة في بناء الإنسان السُّويِّ التقيّ المتزن فكرا وسلوكا، وإمّا أن يكونُ معول هدم وإفسّاد وإقبار وضرب لقيم الصّلاح والخير.

إن أهم ما يميز مشروع «االتأويلية الوجودية» عن جلّ المشاريع التأويلية الحديثة الغربية والعربية على حدّ سواء هو مفهوم «التناغم» باعتباره مفهوما ناظما وجوهريّا عليه قيام النظرية التأويلية الوجودية؛ وما التناغم في مفهومه العامّ إلا ذلك التجاوب والتوافق الذي ينبغي أن يتّحقق بين مختلفٌ الخطابات الأدبيّة والنقديّة والبلاغيّة من جهة، وبين الرؤية القرآنية الإيمانية من جهة أخرى.

إن «التأويلية الوجودية المتناغمة» مشروع عامّ يمكن أن يطرح نفسه ندًا للتأويليات الحديثة، كما يمكن أن يكون بديلا عنها، كيف لا؟ وهو يحفل بالإنسان عموما وبخاصية التكريم التي ميّزه بها الخالق سبحانه بغض النظر عن جنسه ولونه ومكانته، مشيدا بكل القيم الكونية التي فيها صلاح الفرد والجماعة على حدّ سواء، وهذه النقطة هي محط إجماع عقلاء العالم ومفكريه اليوم.

ولعل من أبرز مزايا هذا الكتاب الذي قدّمناه أنه لا يُغرق في البحث النظري، فذلك بحر يتقن كثير من الباحثين السباحة فيه، ولكنه يخوض بشجاعة كبيرة خليج التطبيق والتنزيل، فيقدّم عددا من النماذج التطبيقيّة يُجرّب فيها مقترحاته النظرية، مبرهنا على إمكانية تنزيل هذه المقترحات النظرية عمليًا على نصوص مختلفة، مانحا بذلك مقترحاته بعدا بيداغوجيا تعليما إجرائيا، ينقلها من المعرفة العالمَة إلى التنزيل العملم

ندعو في حاتمة هذا التقديم الباحثين والدارسين إلى الاطلاع على هذا النموذج التأويلي الجديد ومناقشته مناقشة علمية وموضوعية سواء بتثمينه وإغنائه أو بنقده وبيان هنَّاته، وإن كنَّا نعتقد أنَّ النظر فيه بعمق وموضوعية، وتحكيم الفطرة السليمة عند نقده، من شانه أن يجعل صاحبه يؤمن بجدوى هذا الطرح وصحّته في أصوله الكبرى ومنطلقاته الفلسفية. وأما التفاصيل والأفكار الفرعية فباب مناقشتها ونقدهاٍ متاح أمام الجميع، فهي اجتهادات بشريّة غير مقدّسة، ولكل فيها وجهة نظره.

محمد بازي: «التأويليات الجديدة من مناط الحدود إلى بساط الوجود - أنموذج التناغم»، دار كنوز المعرفة العلمية/2023، يقع الكتاب في 425 صفحة



الَّاالْقَلِيلُ أَلْجَمِيلَ من أَلْحُتِّ هُوَّ الأَسَاطِيرُ والمعجزات وَالْمُسْتَحْيِلُ (

3 - إلَى أجَل

أَنَا فِي ذِمَّة اللّه لا وَأَرْدَفْتُ: مَنَّسي لَا

إِلَى أَجَلِ لَا يُسَمَّى وَمِهِما يَكُنُّ لَنْ ... {

لأغدأ وَلَا اِلْيَوْمَ وَلَا أَمْسَ لِ

لَمْ أِرْبَحِ الْعَالَمَ لَكُنَّ مَا خَسَرْتُ فِيهِ نَفْسِي (

4 - سُلْوَانَة

يَرْتَجُّ قَلْبِي كُلَّمَا ضرَّجَ وَجْهِي وَفَحَّرَ الدُّمْعَةُ من مَحَاجِرِ الأَجْفَانُ 1

في ذمَّة اللَّه وداعأ أيُّهَا الغالي لرُوحك السَّلامُ وَلذَوَيكَ الصَّبْرُ وَالسُّلْوَانْ لا

وَقَبْلَ أَن يَنْبُتَ عُشْبٌ ويرشالماء عَلَى أديم الْقَبْرِ تُنْسَي كُلَمَاتُ إِلَنَّعْي – وَالْعَزَاءُ في شاهدَة النسْيَانُ لِ

هُنَا...لكَ دَائماً جهة ما من القلب سُوْف تَظِلُ فارغةأبدأ لَيْسَ يَمْلأَهَا

إلى ر'وح

يشقّ على النّفس أن تصدّق رحيل الصّديق العزيز بنعيسى بوحمالة. رأيتُ أم لم أر صورته، ذكر أم لم يُذكر اسمه، ملء العين والقلب، يتراءَى لى دائما في شريط فني طويل جميل جدا، يمرّ سريعا أمامي، صاّمتا وياطقا لله بالأبيض والأسود والآلوان، في ٧ أماكن شتّى، داخل الوطن أو خارجه، هناك، على سبيل المثال، في ليالي القاهرة وأحتفالية الشاعر صلاح عبد الصبور، وهنا، على سبيل الجمال، في احتفائية جرسيف، بنا معا والصديق العزيز الفنانَّ

التشكيلّي محمد سعود. وفي لقاءات أخرى كثيرة، كان فيها جميعا، موسوعّة معرفية شاملة، ومعلمة جمالية كاملة، وقامة فنية عالمة، راسخة، وباذخة، وشامخة، في

أعالى الجمال والمعرفة والفن.

وكم كان يحلو لي أن أحييه بالناقد الأسطوري، منذ احتفائنا الجماعي بتازة المحروسة شقيقة مكناسة حوريتي الجبل والغابة والماء، وأن أناديه بترجمان أشواق المحبين والعشاق من كل الآفاق، التي أسرى إليها جسدا وأسرّت إليه بالروح.

وفى كل تلك المواقف والمخاطبات والمناسبات، كنا معًا كثيرا ما نردد هذه العبارة، لأزمة موسيقية صادحة وفاتحة وخاتمة لأحاديثه المرحة، بمختلف أساليب اللغو والنَّدو : الخسياراتُ الْحَمِيلَةُ، ياصاحبي، ما أجملها من خسارت، إن هي إلا خساراتنا التي بها نحيا! وَكُم كُنَّا نُرِدُهَا مُبِتَسِمُينَ وَمُبْتِئُسُينَ، بِنَعِيسِي بِوحمالُهُ تعليقا على مواقف إرضاء الناس حساب النفسُ، ومصداقا لقول المصحف الشريف: «يا أيها الذين

أمنوا عَليكم أَنْفَسَكم لا يضرُّكم من ضلَّ إذا اهتديتم» والكتاب المقدس: «ماذا ينفع الإنسان لو ربّح العالمُ كلّهُ وخسرَ نفسَه»!

وعسى أن يستجيب العالم كله لجمال لَى بُوحْمالَةُ والْكَامِلِ الهاديُ بَنْ عَيْسَى الفادي شيخ مكناس وكل أنواع الإبداع الإلهي والطبيعي والإنساني!

2 - الأسطوري

لَكُمْ كَانَ بُوحْمَالَة بَنْعيسَى إلى جهة مًا مَن الْقلبُ سُوْف تظل هُنا...لك دَائماً فارغةأبَدأ لَيْسَ بَمْلأَهَا غَيْرُهُ:

هُوَّ الْمُسْتَحِيلُ نِحَققهُ الأَنَ فوراً ،وكلِ الذي يُتبَقى من المُعْجزات التي ليْسُ يُعْجَزِهَا مَنِ في خَضيضَ السَّمَاوَاتَ ولا يعوزها مِنَ الْوَقِتِ إِلَّا الْقَليلُ الَجَمِيلَ الْخُسَارَاتَ (

الخميس 9 مارس 2023