

المدير، عبدالله البقالي سنة: 54 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 2 نونبر 2023 الموافق 17 من ربيع الثاني 1445

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

■ Bach1969med@gmail.com

بعيدا عن الإنسان الذي جعلتنا وحشيته هذه الأيام نشك في أدميتنا، أستحضر منحازا لعالم الحيوان، هذا المقال من كتابي «هزائمي المنتَّصرة» الصادر عن

مؤسسة مقاربات بفاس عام 2019.

بعض البشر، لنْ يضيرني أن أَكْسُلاً مُع الكالثُينَ وآكِل العشب دون أن أكل الشعب فخبر االله نابتُ في حزامنا الأخضر على امتداد الطبيعة حتى أعالى الشبجر، ولا أحد يُهدِّدُ بأنَّ يَحْشر رأسي في علافة تجعل التفكير لا يتجاوز حدود البطن واحتياجاته بمقدار منُ الشُعير، سأتزاوج بكل ما أوتيتُ من رغبة وأنتمْ أعْلم أنّ رغبة الحمار مَهيبة في العرض والطول، وأغدو بَين الأتَأن سُلطان الْحَمْيِر، سَأَنْجَبِ مِن صُلبي أَسْراباً مِن الحُمُرِ الوحشيَّة ما

أجملها وهي جُحوش صغِيرة تكاد تُزقّزق عوضٌ أنْ تنِّهق، تحسب خطوطها مع انْعكاس ٱلشَّمس وهي تَعْلِن النَّفير، جسورا يمكن أن تتبيَّن من حوافرها الدقيقة رغُّم ما تثيره من غبار الطُّريقُ إلى المستقبل، والمحظوظ من أغُرتُه بامتطائها فبلوغ المآرب بنجاح اليوم لا يكون إلا على ظهور الحمير!

أقُلب القناةِ إلى عِالم الحيوانات، فصغيرتي تُحِبُّ برامجهاٍ أكثر من قنوات عربيةٍ أصبحت بشدَّةً تعطَّشها لتغطّية الحروب، مسرحاً لسّفْك الْدِّماء، صغيرتي تُصفَّقُ فرحاً حتى تُطيِّرني من مكاني حين ينتقل مُخْرج الوِثائقي بكاميراه إلى مُجتمع إِلقِرِوْد، ولا أَعرف مَا الذيِّ يسْتثيَّره إِلْقرَّد فيَ خيالَهَا بِسُلوكيَّاتَهُ الشَّاذِة فَهِوَ معْفونِ يُقزِّزني، خصوصاً حِين يُقْرُفِص ليسْتَفَلي القَمْل مِن رأس صغيره توا إلى فمه، لذلك ربما ٍ ادَّعي داروين أنَّ الإنسان كان في أصوله قردا، وهو لا يريد بادَّعائه سوى الانتقام من ظلم وعَدْوان الِبشرِ، أعِتقد أن صغيرتي تجده أقرب في هيئته من الإنسان وتتساءلَ فى نفسها ناسية أنه مُجرَّد قرد، كيف لامْرّىء أن يتعايش مع كل هذه القذارات فاسدا فيُّ الأرض دون أن يطاله عقابٌ من أحدٍ: إنه َّ يقفز.. يقفز.. صَّاحتٌ صغيرتي أكثر من مرّة في طبّلة أِذِنِي كما لو وجدتْ جوابًا عَنِ السؤالُ الذِّي يُخالِجها، أما ۖ أنا فاكتُّفيتُ بالابتسَّام مُحدِّثاً تَفسي بما لا يعني أحداً، فالقرد قد يقَّفز على الأشجار كما يقفز البعض هِذه الأيام على كل القوانين، ولكنه لن يستطيع القفز على قانون الطبيعة، خصوصا حين يقع فريسة بين فكيْ تمْساح يلتهمه ويرثيه في نفس الآن بالدموع!

لعالم الحيوانات أقلب القناة، فلا أجد مكرا في ذئاب البراري وهي تجتمع متأزرة في عشيرتها تعطي أِبِلغ الأمثلة عن التكافل الاجتماعي، كما تُعْطِيه في الحُبّ وهي تُمارس

طقوسَها في الغزَلَ بطريقة العُواء والنداء حينَّ بزوغ القمر، ولن أبالغ إذا قلتُ إنّ من اختلق قصُّة الناطور حارس حقل العنب الذي مكريه الثعلب، قد شوَّه سُمعة كل الحيوانات، وذلَّك شرُّ ليس ببعيد عن مكر الإنسان، فلا وجود لملك في الغابة أو وزير أو مستشار أو قاضي أو وزير إعلَّام اخْتاروْه مَّنَّ صنف الطيور هدهدا بعد أن أتي بالنباعلي غير ما هو عليه من سبأ، فقط نحن بمُحَيِّلتنا المُسْتَعْدة وهِي تبتدع من يحْكمها، ورّعنا على الحيوانات هذه الأدوار، بينما هي تحيا على طبيعتها بريئة من كل التفاوتات التي تنخر المجتمع الطبقي، للأسف حتى الحيوانات ونحن نثقل كاهلها بوظائف بشرية، لم ندعُها تعيش في طبيعتها بسلام!

انصرام السنوات، خبرة في اسْتُقراء النَّفوسُ وفهم الدَّوافع وحتى المدافع، تلك الَّتيٰ تُحرِّكُ سُلوكُنِات بِعُض بَنِي وبناتُ الْبِشْرِ، وستزَّدادٌ في فهمكُ لِهِذَّه النُّزوعات النفسية عُمْقاً لن يُوصلِكِ إلا لِلسَّطح، فما أكثر ما تختِلط في شِعْر رأسك الأفكار بالقشور، وما ذلك إلا لأنك مَللَت المشاهدة من مسافة تِجعلك عُنِصرا غير مُشارك في صُراع كِلْسيكي دائر منذ الأزل بين الخير والشَّر، ثم تُقرِّر فجَّاةً أن تقُلَبُّ مع المُعُطف القِناة للتَّفرُّج على عالم الحيوانات، صحيح أننا نستطيع بسُلوك الحيوانات، المعالمة القينات المُعَلِّد اللهِ الله علَّى اختلاف أجناسها تُفسير بعِضُ السَّلوك البشريُّ الْسُتشِّرس الَّذِّي حوَّل مجتَّمُعاتنا إِلِي غابة مترامية في أطراف القرَف، ولكنني لا أقلبَ القناةِ لعالم الصّيوانات إلا لأجل المتعة، أو ربما لأشعر للحظة أنني أعيش ولوّ استيهاما قريباٍ من طِبيعةٍ بعض الناس.. أقْلب القّناة إلى عالم الحيوانات، الشَّاهِد الأسد الذي نصَّبِه المتخيِّل الإنساني على الغابة، ولكن بمعايير قد تكون غير مُنْصفة، فليس فروة أشبه بالتاج على الرأسَ، مع احترامي الكبير لجلَّجُلة الزئير إذا أرسلت خُطابًا قوياً يهزُّ الْأَشْجَارِ، وقد لا أَكْتَفَى أحيانا بالمشاهدة، بل أسْتِنجد بسُعة الخيال لأنخِرط بوجداني هارباً من الأسد معَّ الهاربين حيث ينتظرني حتَّفي، كانَ يمكن أنْ أتصوَّر نفسي فيلا وأواَّجِه الأسد برفْسة والمِدة من قدمي الثقيلة أرديه صريعا، ولكن أفضَّلني دائمًا مُصْطفًا إلى جانبٍ كلّ الضَّعفاء دون أنَّ أنوي التَرشَيح للإنتخابِات، وهل ثمةٌ أجْمل من الرَّكض ِجِزَعا بعدٍ شرْبة ماء صافية وهنيَّئة من اليِّعدير قرنا لقرن بجوار إحدى الغزالات، لن يُحْزنني أنّ أقع فريسة بين أنياب الأسد، لأني أخضِع لسلَّسلة غِذائية مِشروطٍة بمنطق الغابة غير المحكوم بعقل، والطبيعة لا تظلم أحداً فهي ليست مُجتمعاً بشرياً سنَّ قوانين وشحذ سكاكينها بالمضاء الذي يُبرِّرُ ذبْحى، أو وفق مصالح تجعل الأسد يأكل لحْمى نيِّئا وهو

أقْلب القناة إلى عالم الحيوانات، ولأنِّي لم أتعوَّد على المُشاهدة دون أن أعيش كل الأَدْوار لدرجة الحُلول الوَبريُّ طَبْعاً وليس الصوفي، فلنْ يضيرني أن أكون حماراً وحشياً مُخططاً في فريق أو قطيع من لباسٍ مُوحَد، ستَعْجبني بلادتي التي اخْتلق وهْمَها البشر عن كل حمار، والحقيقة أنَّنا لا نحْتاج رؤية أذنينَ طويلتين للاستدلال على بلادة

تعيشُ مقدار ما تعيش مِيِّتاً في هذه الحياة، وحتى لو كان وجودك كعدمك

مِنَ الذين لا يفعلون شبِيئا، يكفي أن تكتفي بالسَّمع والنظر، لتكتسب مع



محمد بشكار bachkar\_mohamed@yahoo.fr



وقالت الحائزة إن

بنعبد العالي قد تُوَجّ

بنجائزة التدراسات

الإنسانية والمستقبلية؛ لأنه «من رواد المدرسة

التفكيكية في الثقافة العربية، وهو يرى في الأدب والكتابة والترجمة

مداخل مهمة للفلسفة.





كتب من قصص قصيرة ونصوص وأعمال أخرى تدل على أنه متنوع الثقافة متعدد الآهتمامات».

وجاء قرار تتويج عبد الله إبراهيم لكون مؤلَّفاته تتسم «بوضوح الرؤية المنهجية والانشغال بموضوع السردية العربية ومنجزاتها وسياقاتها المتحولة، والاهتمام بالقضايا الثقافية، وإعادة تأمل

العلاقة بين الشرق والغرب.»

وأفادت جائزة سلطان بن علي العويس الثقافية بأن «جائزة الإنجاز الثقافي والعلمي سيتم الإعلانُ عنها لاحقاً، لكوَّنها تمنحَ بقرار من مجلس أمناء الجائزة، ولا تخضع لمعايير التحكيم أسوة بالجوائز في الحقول الأخرى».

وبلغ عدد مرشّحي الدورة الثامنة عشرة 231 مرشح لجائزة الشّعر، و490 في القصة والرواية والمسرحية، و290 في الدراسات الأدبية

والنقد، و485 في الدراسات والنقد، و485 في الدراسات الإنسانية والمستقبلية، و270 في صنف الإنجاز الثقافي

وتُمّنح جائزة سلطان بن علي العويس الثقافية «للمبدعين الذين يعكُّسون أصالة الفكر العرَّبي، وطموحات الأمة العربية، وهي جائزة مستقلة ومحايدة لا يُخضع منحها لأية تأثيرات أُو ضَّغُوطُات، ولا تخصَّع في معايير منَّحها إلا إلى الجانب الإبداعي دون النظر إلى الاتجاهات السياسية أو المعتقدات الفُّكرية للمرشَّحين، كما لا تميز بين لون أو دين أو جنس».

عمل روائي جديد صدر أخيرا للكاتب والروائي المغربي شعيب حليفي، وقد اختار له عنوان «خط

فى الرواية الموزعة على عشرة فصول، عن يوم واحد من حياة موسى الزناتي وباقي الشخصيات التي ينبه المؤلف في الصفحات الأولى للعمل إلى أن ‹ الْأَحَدَاثُ بَكل تَفَّاصيلها .. حقائق وقعت بالفعل. ويشهد .. أنه نقل كل ما جرى بأقصى ما يمكن من الْأَمانَة والمسؤولية، وحينما أُطلع كائنات هذه الرّواية على ما كتبه.. أَذْهَلَهُم لَمُعَانِ التَطابِقُ، فقرروا الخروج من الواقع، بشكل جماعي، والهروب إلى الرواية لمواصلة العيش فيها".



فاطمة بوهراكة

## موسوعة الشعر المغربي الفصيح 1953 – 2023

إصدار توثيقي جديد أطلقته أخيرا الأديبة المغربية فاطمة بوهراكة تحت عنوان: (موسوعة الشعر المغربي الفصيح 1953 - 2023 م: جذوة عطاء متجددة من ثورة الملك والشعب إلي عهد محمد السادس)، تضم هذه الموسوعة بين طّياتها 350 شاعر وشاعرة من شعراء المملكة منذ خمسينيات القرن الماضي إلى يومنا هذا، مورعة كالتالي: 255 شاعر، 95 شاعرة.

وتتميّز أعماله بأسلوب سهل يقارب بين المتخصّص وغير

«في تجربته فرادة وغزارة وتنوعًا، إضافة إلى وجود مشروع

شعري متكامل ومتنام لديه يتسم بالتجريب ويمازج بين الشعرية والصوفية والرؤى الفلسفية».

والمسرحية لـ»امتلاكه تجربة إبداعية مغايرة، تمثّلت فيما

وظفر القاص أمين صالح بجائزة القصة والرواية

كما ذكرت أن الشاعر حسن طلب قد فاز لأن اللجنة رأت

ُ الْأُحياء منهم: 48ً2 ، و 66 من الأموات. وقد جاءت الموسوعة في جزءين ، وتضّم 1778 صفحة، من الحجّم الكبير.

وقد صرحت بوهراكة لصحيفة العلم قائلة: ( أن التوثيق الشعري له أهمية قصوى في الحفاظ على الذاكرة والموروث الشعريّ العربيّ بشكل عام والمغربي بشكّل خاص ، و هُذه الموسوَّعَة تعتُّبْرُّ أوْل منجز تُوثِّيقي للشُّعْرِ المغربي بلغة الضاد بعد استقلال الوطن ليشكل بذلك مكتسبا مهما يضاهى به أمام بقية الدول خاصة المشرق العربى الذي عرف التوثيق منذ

حقب غابرة فدون لشعرائه وكرس اسماهم بالمشرق والمغرب على حدُّ سُواءً ، واليوم يمكننا من خلال هذه الموسوعة أن نقدم تعريفا واضحا لشعراء الوطن ونعرف بهم داخل وخارج المملكة خلال السبعين عاما مضت )

تجدر الإشارة إلى أن الأديبة والباحثة المغربية فاطمة بوهراكة قدمت للساحة الثقافية العربية العديد من الكتب التوثيقية في مجال الشعر العربي المعاصر نذكر:

كتّاب ( الموسوعة السكسبسرى لسلشسعسراء

العرب1956-2006) التي انطلق العمل عليها بتاريخ 1 يوليوز 2007 وتم إصدارها كمجلد شمل 2000 شاعر و شاعرة عام 2016 م

كتاب 100 شاعرة من العالم العربي / قصائد تنثر الحب والسلام 2000/1950 صدر عام 2017 م بأربع لغات هي : العربية , الفرنسية ( ترجمة الأستاذة فاطمة الزهراء العلوي) الإنجليزية ( ترجمة الدكتورة سعاد السلاوي ) الإسبانية (ترجمّة الأستاذة ميساء يونو أ.

كتاب (77 شاعراً وشاعرة من المحيط إلى الخليج (2007

كتاب إشعراء سياسيون من المغرب (1944/1944م) كتاب (موسوعة الشعر السوداني الفصيح (1919/1919 م) . كتاب ( 50 عاما من الشعر العماني الفصيح في ظل السلطان قابوس (1970/2020م) .

كتاب لموسوعة الشعر النسائي العربي المعاصب (1950م المعاصر /2020) يضّم 1011 شاعرة .

كتاب (الرائدات في طباعة أول ديوان شعري . نسائي عربي فصيح 2011/1867ما

كتاب ( 50 شاعرا وشساعسرة مسن دولسة الامارات العربية المتحدة (2021-1971م)

كتاب الموسوعة الشعر العراقي الفصيح (2022/1932م) في ثلاثة

وبحسب ورقة تقديمية للرواية، فإن هذا العمل «ينهض على ذّاكرة مركزية بوصّفها إرثاً جريحا تحكي عن حياة يوم واحد، من أيام الحصاد، نهارا وليلا، يحضرهما موسى الزناتي الذي أقنع نفسه أنه سليل الشيخ الزناتي (من مغربُ القرنَ الثالَث عشر الميلادي) صاحب كتاب الرمل والخط الزناتي، فخاص معامرة ملامسة الغيوب مع كائنات مفارقة وإشكالية، فقدت حاضرها المعلوم أو كادت، وتتطلع للقبض على المجهول». وتسرد الرواية، في فصول النهآر، الحياة تحت الشمس وما يجري، بعيدا عن عالم المدن، من تفاصيل لا تقصى تُفاعلُ الشَّخْصِّيات مَّع الحيوانات والطيور والحشراتُ والطبيعة. أما الجزء الثاني، والذي تُجْرِي فصوله بالليل، فيروي لوحة من البهجة المسية في حياة موسى الزناتي وباقي أصدقائه احتفالا بنهاية موسم الحصاد. وانطلاقا من ذاكرة وفضاء اليوم الواحد، يضيف المصدر ذاته، تولد عوالم متعددة من الخيال الجذري نهرا تسبح فيه كافة كأئنات الرواية ومنه ترتوى.

يشار إلى أن شعيب أستاذ جامعي بكلية الآداب والعلوم الإنسانية ببنمسيك بالدار البيضاء. وصدرت له عدة روأيات منها منها «مساء الشوق»(1992)، و»زمن الشَّاوية» (1994)، و»رائحة الجنَّة» (1996). مجازفات البيرنطي» (2006)، و»أنا أبضا» (2009)، و الله المديستطيع القفز فوق ظلّه» (2010)، وُ»كتاب الأيام – أسفار لا تخشى الخيال» (2012). وفاز حليفي بجائزة المُغرب الكتاب في صنف السرد سنة 2020 عن عمل «لا تنس ما تقول».

وإلى جانب أعماله الروائية، صدرت لحليفي في النقد «شَعْرِيةُ الرواية الفانتاستيكية» (1997)، و"الرحّلة في الأدب العربي: التجنس، اليّاتُ الكتابة، خطاّب الْمتخبلُّ (2002)، وْ»هُوية العلامات: في العتبات وبناء التأويّل» (2004)، و«مرايا التأويل: تقكير في كيفيات تجاور الضوء والعتمة» (2009).



أود أن أطرح، في هذه المقالة، تساؤلا قد يبدو «سانجا» ولكنّه يشغلني منذ تعرّفت على نماذج من النثر الصوفي ولاسيّما عبارات أبي يزيد البسطامي المتوفي سنة 261 هـ. أصوغ هذا التساؤل على النحو التالي: ألا يمكن اعتبار اختيار احتيار اصطلاح «الشطح» كصفة لأقوال ونصوص المتصوّفة جنى، بصورة ما، على هذه الكتابات الجريئة فكرا وأدبا؛ ألا يكون المتصوّفة استحسنوه لأنّه يدرأ عنهم المخاطر ما دامت أقوالهم المستغربة متمخّضة عن أحوال وجد غير عادية لا تتعرّض للإدانة؛ لكن ليس كل اصطلاح فكرى أو أدبى أو فلسفى بثمّ اختراعه من أحل تسويغ ظاهرة ما يكون لها ملائما،

كل اصطلاح فكري أو أدبي أو فلسفي يتم اختراعه من أجل تسويغ ظاهرة ما يكون لها ملائما، قد يمثل، على النقيض، عامل تحجيم لقيمتها أوعامل حيطة من خطابها، فيدفعها إلى الهامش أو إلى النسيان. ثم ألا يكون اصطلاح «الشطح» من جهة أخرى قد أرضى خصوم المتصوفة إذ وجدوا فيه مبرّرا، في أحيان كثيرة، لغض الطرف عن تصوّراتهم «المتشككة» في ثوابت الدين، والكف عن معاقبتهم، وفي هذه الحالة أيضا يكون هذا الاختيار يمثل جناية لأنه يظهر ما يقوله المتصوّفة، وهو على قدر كبير من التنظيم الفكري والأدبي، في شكل «هذر» و «وسوسات». هناك ارتياب من الطرفين تخفّى وراء اصطناع لفظة الشطح.

الآن أتّي إلى توضّيح الحوافز التي أفضت بي إلى طرح التساؤل السّابق.

فيما يتَّصِبُل بكلمة «شطَح»، لا نجد لها ذكراً في معجم «لسان العرب» على سبيل المثال. على ما يدل هذا الغياب؛ يدل على عدم انغراس هذه الكلمة في تربة الثقافة العربية، وهي،

لذلك، ليست من صميم نسقنا المعجمي والفكري، ومن ثمّ ليس في مقدورها أن تتحول إلى اصطلاح يسمّي كتابة متميزة هي بواكير النثر الصوفي. نقرا في بعض المصادر ربط لفظة «الشطح» بلفظة «الحركة» أو تشبيها لها بفيضان ماء النهر على ضفتيه تصويرا لحالة الوجد عند الصوفي وما يصدر عنه من أقوال في هذا المقام، لكنّ هذه الوضعية النفسانية جزئية ومؤقّتة، ولا تتمّ إلا في خلوة وانفراد، فكيف تصير سمة عامة دالة على نمط من الكتابة؛ أمّا إذا كان المقصود بالشطح هو الكلام الذي فيه بعد عن الدّلالة، فثمّة في معاجم اللغة ألفاظ تفيد هذا المعنى إفادة واضحة كلفظ الانزياح مثلا.

إذا تتبعنا أحوال الصوفي في الشطح من غلبة الوجد والمناجاة والغيبة عن الذات، فإن هذه التجربة الروحية تطابق إلى حد كبير تجربة وجدانية أخرى هي تجربة شعراء الغزل العذري. تكاد تكون العلاقة بين الشاعر ومحبوبته هي نفسها العلاقة بين الصوفي وخالقه؛ علاقة عشق مطلق إلى حد الجنون عند قيس وحد الحلول عند الحلاج. كان عند الصوفية من الشعراء شعر يسمى «الغزل الالهي». ليت هذا الغزل شمل أيضا ما كتبوه من شذرات نثرية أ التجربتان

الغزلية والصوفية متقاربتان ومترابطتان بشكل يدعو إلى السؤال: لماذا لم يُقل للشاعر إنه يشطح، وهو الذي كان شديد الحركة، هائما على وجهه، يدور حول دار محبوبته مناجيا وغائبا عن ذاته؟

إنّ من أختار الشطح كتوصيف لكلام المتصوفة الأوائل سعى أن يسوّغ معانيه «المستغربة» وهي معان نجد حضورا لها في قصص الخوارق والأساطير، أو «المستنكرة» ولها في قصص المجّان أثرا، وابتغى إيضاح ازدواجية دلالته بين ظاهر وباطن وهو ما نلمسه في عدد من آيات القرآن الكريم، أو إبراز ثنائياته الضدية وهو ما نطالعه في أب الجاحظ مثلا. هذه خاصيات أيّ نص أدبى رفيع؛ وميزة ما يتلفظ به المتصوفة هو اندراجه في مجال الإلهيات، وهو مجال بالغ الصعوبة والخطورة لقداسته.

تبقى الإشارة إلى ميدان برع فيه المتصوفة بشكل كبير وهو الشكل التعبيري عن مضامين تصوراتهم، وهم ، في هذا الجانب، تعمقوا وجددوا، أقصد أنهم نهلوا من خيال خلاق مبتكر، وتوسعوا في الرمن والمجاز بصورة مدهشة، واستثمروا التشبيه والاستعارة بشكل يتجاوز ما اتفق عليه البلاغيون من معايير ما يعتبرونه مقبولا لدى المتلقي أفي التشبيه غاب وجه الشبه وفي الاستعارة انمحت القرينةا، كما وظفوا مسجع، وفي هذه الأساليب تفننوا، ولكنهم مع ذلك، لم يعارقوا، من الناحية التعبيرية الفنية، النص يغارقوا، من الناحية التعبيرية الفنية، النص العربية الإسلامية القديمة.

إنّ وسم نصوص بعض المتصوّفة الأوائل بالشطح قد يكون حجب ما تتميّز به من جرأة وجدّة في الفكر وفي اللغة، وأشاع عنها صورة صدورها عن الصوفي الغائب عن الشعور، الهائم في حالة سكر لا يعي منطق قوله. وقد تكون هذه الصورة أيضا يسرت لخصومهم نعتهم بالضلالة والبدعة والدروشة، وساهمت، بشكل ما، في الجناية على أدبهم بأن وسّعت الهوّة بينهم وبين

مخاطبيهم ما دامت غاية كل الخطاب هو الوصول إلى المتلقي والتأثير فيه ذهنيا وجدانيا. لكن أكبر أثر لهذه التسمية هو هذا التهميش الذي طال النثر الصوفي. تقول الباحثة السورية وضحى يونس في كتابها «القضايا النقدية في النثر الصوفي حتى القرن السابع الهجري» (منشورات اتحاد كتاب العرب، 2006):»إن حظ النثر الصوفي من النقد كان معدوما لأنه هُمش ولم يعر الاهتمام (...) أهمل النقد روح الأدب التي تسري في نصوص النثر الصوفي على الرغم من ظهوره المبكر.» نصوص النثر الصوفي على الرغم من ظهوره المبكر.» أمت المؤكد أن لهذا الإقصاء دوافع سياسية (واقعة مقتل الحلاج على سبيل المثال)، لكننا نرجّح أن تكون هذه التسمية «الشطحات» وما أشيع حولها من أحوال وأوصاف سببا آخر في الإعراض عن هذه النصوص



نلاَّحظُ كذلك أنّ «الشُطحَّات» ظلَّت، إلَّى اليّوم، محلَ ارتياب ونفور ليس بسبب محتواها فقط، وإنما بسبب ما تشيعه التسمية من إيحاءات ومضمرات تكون مدعاة لعدم الاقتراب منها، فزكي مبارك وشوقي ضيف، وقد ألفا في النثر القديم، لم يعيرا النثر الصوفي سطرا واحدا! حسب ما أشارت إليه الباحثة السورية.

بقي أن نطرح هذا السؤال: هل «الشطحات» نوع نثري حتى يكون له أسم يُعرف به؟ إنِ الأنواع هي من تملك تسميات متعلقة بخصائصها ومميزاتها.

هذه عناصر ما أفترضه جناية تسمية نصوص المتصوّفة الأوائل بالشطحات.

سَأُعرض الآن إلى ما أعتبره إثباتا آخر يظهر أنَّ وصف «الشطح» لم يكن مفيدا لنصوص المتصوفة، وإنَّما حجب، إلى حدّ ما، قيمتها المعرفية والأدبية.

في كتاب «أبو يزيد البسطامي، المجموعة الصوفية الكاملة، تحقيق قاسم محمد عباس، دار المدى 2006) أورد المؤلف، في القسم المخصص للشطحات، هذه الشذرات التي تتعلق

جمبعُها بشعيرة الحجّ. نستعرضها ثمّ نعلّق عليها :

1 - «حَجْجَتُ أَوَّلَ حَجَّةً فَرَأَيتُ البيت، وحججت الثانية فرأيتُ صاحبه ولم أر البيت، وحججتُ ثالثا فِلم أر البيت ولا صاحبه»؛

2 - «خرجتُ إلى الحجّ فاستقبلني رجل في بعض المتاهات فقال: يا أبا يزيد إلي أين؟ فقلت إلى الحجّ، فقال: كم معك من الدراهم؟ فقلت: معي مئتا درهم، فقال: طفّ حولي سبع مرّات وناولني المئتي درهم فإنّ لي عيالا، فطفتُ حوله وناولته المئتي درهم.»؛

3 - «خُرِجُتُ إلى الحجِّ فرأيتُ في الطُريق أسود فقال لي: يا أبا يزيد إلى أين؛ فقلت إلى مكة، فقال: الذي تطلبه تركته ببسطام وأنت لا تدري، تطلبه وهو أقرب إليك من حبل المدرد.»

ّ 4 ـ «المؤمن الجِيّد الذي تأتي مكة وتطوف حوله وترجعُ ولا يُشعرُ به، حتى كأنّه أخذ.»؛ 5 ـ «كنتُ أطوف حول البيت وأطلبه، فلمّا

وصلتُ إليه رأيتُ البيت يطوف حولي».
تندرج هذه الشدرات ضمنِ الشطح الذي يوصف بأنه لغة رمزية تتضمن معنى باطنا يستره اللفظ (هذا هو جوهر الأدب على وجه وقد قيلت في أوقات متباينة، تكاد تنطق بنفس المعنى أي أن البسطامي، من خلالها، يعبر عن موقف واضح من شعيرة الحجّ ويعلن قدرا من عدم اليقين؛ فهي إذن ليست فيضا وكشفا ! ثم انها تشتمل على خطاب مزدوج: خطاب نقدي التصدق بالمال على الفقير أولى من صرفه في الحج ا، وخطاب رمزي (االله تعالى موجود فيك وفي بيتك وأنت تطلبه في بيت آخراً، في الحج مهذه الشنرات جاء متناسقا وكذلك معجم هذه الشنرات جاء متناسقا البسطامي للحكاية وما تنطوي عليه من مَثَل البسطامي للحكاية وما تنطوي عليه من مَثَل البسطاه.

كُلُّ هذه العناصر تشي بأنّ المتصوّف لم يكن في حالة غيبوبة روحانية، وإنما كان يؤلف نصّا بأدوات التأليف التي تخوّلها له ثقافته الدينية والأدبية.



تعتبر الشاعرة مليكة العاصمى شاعرة رائدة في التجربة الشعرية المغربية الحديثة والمعاصرة، فيفضل موهنتها وامكاناتها الفنية والثقافية

تمكنت من إغناء التجربة الشعرية المغربية خصوصا والتجربة الشعرية العربية عموما بمجموعة من المقومات الإبداعية والآليات ألفنية والجمالية، وساهمت في تجديدها وبلورتها من خلال فعل التجريب الشعري الذي وسم قصائدها بحداثة شُغرية، كَأَنَّ لها الأنسر والوقع المتميز على القارئ/

الْمُتلقي العَربي، والمُتجربة الشعرية للبكة إن المتأمل في التجربة الشعرية للبكة العاصمي، يلاحظ أنها من الشّاعرات العربيات الأوليات اللواتي كن يؤمن بأهمية الانفتاح على الأجناس الأدبية، و استثمار بعض عناصر الفنون الأخرى لتطوير تجربتها الشعرية، و تحقيق

حداثتُها و إكسابها لفرادتُها و لخصوصيتها الشعرية المتميزة، هذا

فضلا عن استحداث إمكانات تعبيرية للكشف عن مظاهرة الصراع مع الذات و الحياة و العوالم المحيطة بكل تناقضاتها، و لإبراز مظاهر انفتاح الشُّعر علَى غيره من الأنوَّاع الفُّنية، يرى النَّاقد محمد مفتاح أن الشعر مسرح إذا حضر الْمُتلقى و عايش الشاعر المنشد، و هو شريط إذا شاهده المتلقّي و لم يحضر الحّفل، و هو موسيقّي غنائية أمام جمهور متحمس، الشعر أيضا هو تشكيل ورسم و هندسة و نحت، حينما يكون مسطورا على صفحة أو مُنفوشًا على بناء أو مرقومًا على الثياب و الأنسجة.

لم يعد التمسرح خاصية تخص الخطاب المسرحي و حده، لأننا نجد له تمظهرات متعددة ومختُلفَة في مجموعة من الخطابات الاجتماعية و السّياسية و الأدبية و الفنية، لذلك لا غرابة أن نجد له بعض التجليات في الخطاب الشعري نظرا للوشائج الوثيقة بين الشعر و الدراما، خصوصا و أن الشعر يعد من المجالات التعبيرية القريبة من روح المسرح، و في هذا السياق يرى حسن يوسفي أن التمسرح هو تلك الحلول الشعرية التي تتوسط الأمكنة و الزوايا و الأشكال، و تزحمنا بالصور، إنه جوهر الحياة و مظهرها في الوقت ذات، و هو أسلوبنا في الاكتشباف و لاستعراض و التعرّف، و من ثمة فإنّ التواشيج و"التماهي و التّحاوّر بين الشيعرُّ والمسرح هوَّ دليل قاطع على هجِّنة الأَجناس الأدبِّية و الفنيَّة، لأنه لا يوَّجِد جنس أُدبَّى أو فنيّ خالص، و لا يعني هنذا أن هناك تشابها في السمات بين الشعر و

لأنهما و إن تداخلًا في بعض الخصّائص، يحتفظ كل بطبيعته النوعية، فإذا كان الشعر يتصف بالتكثيف و الإيحاء و المجاز، فإن المسرح يتميز بالحكى و السهولة و الوضوح، لكن ذلك لا يحول دون رغبتها في البوح و التغيير و إعادة صياغة العالم

وعلى غرار شعراء الحداثة عمدت الشاعرة المغربية مليكة العاصمي إلى استكشاف أساليب و تقنيات فنية وجمالية جديدة، وإلى توظيفها في نصوصها الشعرية للتعبير عن أمالها وأحلامها وألامها تجاه العديد من القضَّايا الإنسانية المحلية أو العربية أو العالمية و منَّ هذه الأساليب و التقنيات تجدر الإشارة إلى التمسرح الذي يضفى على القصيدة مسحة درامية من خلال أستخدآم بعض التشكيلات و المقومات الدرامية التي مكنت الشاعرة من تجسيد مجموعة من المواقف الذاتية و الجماعية بشكل جميل، و لذلك فإن استخدام العناصر الدرامية

الخطاب الشعري للبيكة العاصمي يعد وشيلة من الوسائل التعبيرية التي أكسبت الشاعرة قدرة فائقة على تصوير التجارب الحياتية للإنسان بأشكالها الركية و بأبعادها المتعددة و المتنوعة، و يتجلى ذلك بشكل واضح في استخدامهاً للحوار الدرامي بنوعيه الديالوج و المونولوج و لتقنيات السرد و الوصف و الحكى، و للتشخيص والصراع والمزجبين الواقعى الأسطوري و غيرها من الأساليد الدرامية التى تعكس مظاهر التفاعل

بينٌ الخطابُّ الشعري و الخطاب المسرحى، لذلك يمكن القول إنه من مظاهر التجديد الحداثي تميزت بها التجريا الشعرية لمليكة العاصمي، أنها استطّاعت في مجموّعة من دواوينها أن تنتقل من الخاصية الغنائية إلى الخاصية الدرامية، حيث نجدها في العديد من قصائدها تقوم بتوظيف بعض العناصر الدرامية التي أسعفتها في التعبير عن مشكلات الحياة عن هموم الدات الشاعرة و أنفعالاتها التي انعكست بشكل

للكةالعاصه

واضح على مستويات التشخيص و الحوار و الصراع و الحكى و السرد و الوصف و غيرها من العناصر الدرامية و بذلك تمكنت الشناعرة مليكة العاصمى تجربتها الشعوبا المزج بين الغنائية و الدرامية، بشكل لا يلغي أحدهما الآخر، إذ نجدها تتغنى بآلام الذات الشاعرة



و أحرانها و همومها، و تعبر في الآن ذاته عن مواقفها من الحياة و مَن قضَاياها الوجودية في قوالبُّ فنية جديدة موحية ومؤثَّرة، تُجمعُ بين الأفكار والمشاعر التي تتقابل وتنمو و تتحرك لتجسد إبداعاً شعريا صادقا، ترتقي به إلى المستوى الفني الدرامي الأصيل.

لقّد توسلت الشاعرة مليكة العاصمي في العديد من قصائدها الشعرية بتقنية السرد/ الحكي، حيث تمكنت بموجبها من تقديم أحداثٌ ومواقفٌ و شخْصيات حَّبلي بْالمعاني و الدلَّالاتُ التي أحدثْتُ فوارق فكرية و جمّالية لدى القارئ اللّتلقي، و من المقاطع الشعّرية التي

تحولت إلى مشاهد تعبيرية مسرحية تجدر الإشارة إلى ما يلى:

الحيوان من فصيلة الحمير يجلس في الأريكة الكبرى لكى يحاضر الرعاع و ينهق الشعارات الكبار الداء ينتشر داء التحامر ينفث المريض في النهيق أعراضه: أن يتبلد الإحساس ثم تموت النظرة الحنونه و تستطيل الآذان و ينبث الشعر على الجلود ثم يصير الشخص من فصيلة الحمير، يليق الركوب يحمل أثقال السادة و الكبار

وفي السياق ذاته تجدر الإشارة إلى أن الشاعرة مليكة العاصمي كثيرا ما تعمد إلى

(كتاب خارج أسوار العالم- ص 04-14)

يظل خانعا ، و ظهره مطية للأخرين

رفد تقتية السرد/ الحكي بملامح عجائبية كما يتبين مما يلي: يخرج غول أشقر ترمي أعينه المائة الشرر الأحمر

ذو أسنان تقلب صلب الأرض و تخرج جوف الهضبات و قلب الكرة الساكن قلب الكرة الساخن يجلب مصارينه ملح الأرض من الجب

و پرهن سبع عفاريت بسوالفه السبعة و رؤسا سبعا

أنزلته منزلة الإنسان المتلقى:

يقبضن شياطينا سبعا من قلب الغيم»

(أشياء تراودها- ص: 56-66) وإلى جانب تقنية السرد/ الحكي، عمدت الشاعرة مليكة العاصمي إلى توظيف تقنية درامية أخرى هي التشخيص، لأنها تدرك أن الشخصية هي الذات/ الأنا أو الذات/ الآخر التي تقوم بوَّظيفتها داخل المتخيلِ الجمعي، من خالال تناغم مع ذاكرة القارئ/ المتلقى، و الارتباط بلا شعوره بموجب الحمولات الإبدبولوجية و الثقافية و الرمزية لهذه الشخصية، و لعل ذلك هو ما وسم شخصيات شخوصها الشعرية بالعمق الدرامي سواء كانت هذه الشخصيات شخصيات حقيقبة أو معنوية، متخيلة كما يتبين من تشخيصها للوطن الذي

في نظراتك يزدهر البرتقال و منك تضيء الحقول بسمتها تتبدى زمردة و يصير المدى زمنا للتواصل

(تصبح فرسا: ص-74)

و اللهو»

أو من تشخيصها للنور، كما يتبين من المقطع الشعرى

يطل القهر القاتم من عينيك يفز القهر الغاشم من عينيك و أنت تضيء بشمعتك الوقادة

طراف الليل المتحكم فيك (دماء الشمس: ص-51-61)

كما اعتمدت الشاعرة مليكة العاصمي على اللغة الدرامية التي تقوم على أساس الحوار بنوعيه، و تخضع لتقنيات خاصّة تناسب الشخصيات و تتلاءم مع مواقفها بشكل يضفى على النص الشعري مسحة درامية تخلصه من الواقعَّية المبتذلة، و تساهم في خلق نوع من التواصل بين الدوات الفاعلة في النص الشَّعري مَن جَّهة، و بينها و بين المتلقي/ القارئ منَّ جهة أخرى ، و من أمثلة ذلك تجدر الإشَّارّة إلى الحوار الداخلي أو المونولوج الذي تبوح فيه الشاعرة بُمِّاناتها، كما يتبينَّ مما يلي:

> غيرت اسمى منذ حين حينما العواصف تقذف الأغصان للأغصان

سميت نفسي كالمياه تنظف الأغصان والشجر وتكنس الأدران في القلوب والثياب والحجر قررت أن أدعى «مطر» ماذا ملكت سوى عذابي ماذا ملكت سوى اغتراب بين أحبابي

> أنا ما ملكت.... ولن أكون مليكة...

و أصحابي

إسمى مطر .... (كتاب خارج أسوار العالم: ص85)

و في سياق الحديث عن اللغة الشعرية، تجدر الإشارة إلى اهتمام آلشاعرة ببعض الأساليب الإنشائية كالاستفهام و الأمر و النداء في بناء حواراتها، و شحنها بمقصديات يتطلبها المقام و السياق الدرامي، و طبيعة ملفوظ الشخصية، و وظيفته في مد جسور التواصل بيت الدوات الفاعلة في النص الشُّعري، و بين هذا النص و القارئ/المتلقى، كما يتبين من المقاطع الشعرية التالية التي وظفت فيها الشاعرة الاستفهام/ التساؤل الإنكاري و الأمر والنداء على التوالى:

«هل مر الزلزال هنا

هل الأرض مادت

وهذى المدائن هل طمرت والصحائف

والأبراج

واللوح

أشياء تراودها كتاب العصف مليكة العاصمي

والقلم الرطب هل جرف السيل حبره هل حل وقت القيامة من قبل موعده فطوى العمر» (الأعمال الشعرية الكاملة) « عالج الموت أيها الغريب جرعة ، جرعة ، تتحجر في الحلق ، حجرا، حجرا لا علىك أبهذا الغريب لتدع خلف ظهرك ما يقضم الزمن الوحش عد للقيامة هناك بقايا الدمار

و من التقنيات الدرامية التي تحضر في مجموعة من القصائد الشعربة لليِّكة العاصمي تقنية الاسترجاع، حيث نجدها تقوم من حين لآخر بتوظيف ذاكرتها لأسترجاع أحداث سابقة أو الستدعاء أمكّنة أو أزمنة أو أشخاص من الماضي، مما أضفى على هذه القصائد معاني و دلالات عميقة ساهمت في إبداعيةً تجربتها الشعرية و إغنائها بأدوات حداثية جديدة ومتجددة ، كما يتبين من المقطع الشعري التالى الذي تسترجع

قتامتي اكتسبتها من الحياة القاتمة

فيه الشاعرة لحَظات ذكَّرياتها الأليمة:

من دكنة الحياة في كهوف الفقراء

التقطها و رمم بها ما تبقى من النكبة الدارسة و أخرج بقاياك» (الأعمال الشعرية الكاملة) « باصحبتي الأرض اعتمت

(أصوات حنجرة ميتة- ص: 70-17)

تكدس الليل بغرفة الضياء لا تعجبوا غرفة أعينى سوداء فكيف أبصر النهار»

من جوع جارتي، تعيش بالغصص من الصغار البؤساء، يقتاتون بالمخاط

#### المراجع المعتمدة:

من أدمع الأرملة التي بلا قمح و لا طاحون

من جهل بلدتي كيف تقود طفلها التعس(كتاب خارج أسوار

وفى السياق ذاته تجدر الإشارة إلى أن الشاعرة مليكة

العاصمي قد استثمرت عنصراً من العناصر الدرامية و هو

الصراع الذي يعتبر من المقومات الأساسية المُحققة للتَّمسرح، حيث تمَّكنت بفضل هذا العنصر من تزويد قصائدها الشعريَّة

بالحركية و الدينامية التي تساهم في تطوير الحكي، و في إبراز طبيعة الانفعالات و المشاعر، سواء لدى الذات الشاعرة أُو لَّذِي الْدُواتِ الأَخْرِي الْمَتْفَاعِلَةُ مَعْهَا، هذا فَضَلَا عَنِ التَّعْبِيْرِ

هذَّه الذُّوات بشحناًت درآمية متَّميزة، كما يتبين من المقطع

نستنتج مما سبق أن خاصية التمسرح قد أصبحت آلية

من الآليات الإبداعية المعتمدة لدى الشاعرة مليكة العاصمي

التي اتَّخذت مُنها وسيلة فنية و جمالية للحوَّار مع الذاتَّ

و مَّع الآخر من جهة، و لإعادة بنينة القصيدة السَّعرية من

جهة أخرى، من خلال التوسل بالحكي والوصف والتشخيص

والحوار و غيرها من العناصر الدرامية التي مكنتها من

صياغة أشّكال شعرية منفتحة و متحررة، ومتفاعلة مع التحولات والتغيرات التي أصبحت تفرضها الحداثة الشعرية

سواءً في الغرب أو في العالم العربي، و يؤكد هذا على امتلاك

الشَّاعرة مليكة العاصَّمي لوعي فنيَّ جمالي يؤمن بالتعدد و

الاختلاف، و الانفتاح على عناصر و مكونات تعبيرية جديدة،

أثرت خطابها الشعري و أكسبته طاقات إبداعية مؤثرة في

الشعرى التالي الذي يجسد مظاهر الصراع النفسي لدي

العميقَ عن أبعادها الإنسانية التي تشحن

كتباريح روحى (أشياء تراودها ، ص: 08-18)

كأنها وجوه مصدورين ينفثون روحهم

من أعين غائرة ثقيلة الجفون

من الوجود الشاحبة

العالم: ص-84-94).

الذات الشاعرة

حنيني لريم

و غسان

كبف أعالج

شوق عبير

هدى الرياح معذبة

القّارئ/المتلقي.

و أنغام

كيف أقاوم هذا المساء

مع النفس

عبد الناصر هلال: تداخل الأنواع الأدبية وشعرية النوع الهجين- منشورات النادي الأدبي الثّقافي - جدة - المملكة

عمصانعاا قكنلم

العربية السعودية (2012) ثَابّت الألوسي: شعرية النص – دار كنور المعرفة للنشر و التوزيع - (2016) رشيد يحياوي: الشعرية العربية الأنواع و الأغراض-افريقيا الشرق (1991).

مفتاح: تحليل الخطاب الشعرى: استراتيجية التناص – المركز الثقاقى العر الدار البيضاء (1986)

صلاح بوسريف: حداثة الكتابة في الشعر العربي المعاصر أفريقيا الشرق .(2012)

حسن يوسفي : التمسرح من الاستعارة إلى الخطاب - دائرة الثقافة و الإعلام -الإمارات (2013).

إبراهيم حمادة : معجم المصطلحات الدرامية و المسرحية - مكتبة الأنجلو ربة – القاهرة –

## .: •

# كمان هناك پشبهنى



[1] قد تكونُ الهويّة أكذه؛ أُ والسّماءُ تلوّنُها تارةً بالسّخام وتفضحُ أسرارَها المستسرّةَ بالشّمس أخرى. قد أكون وُلدْتُ بعيداً كما ابتسمَ الحظّ لي حينما كان يطرَبُ عامين قبل وصول الجراد المباغت برّاً وبَحْراً إلى كَفْر طفل نحيف هنالكَ يُشبهني رغم أبعد السافة ما بيننا. هل هو الدَّمُ يُخلَصُ دوماً لِحِكمة أَسِطِورة تتلألاً في الرُّقم ويصرّفُ أَحْرُفُها في خليقته؟ كانَ يلعبُ مثلى ، ومثلى يُحبُّ حكايات جدّته قى أماسى الشتاء، ومثلىَ تَرْفُو أَغَارِيدُهُ فِي البَّراري المديدة أعشاشَ حُلْمِ تُشاكسُهُ رفرفاتُ الفَراشات. مَثلِي َ تربّي تخاييلُهُ

دودةَ القرَّ في سطح بيتِهِ سرّاً، يجافيه نومُهُ لا تعاف وريقة توتٍ ويحزنُ يومينِ حين تموتُ. ويحزنُ يومينِ حين تموتُ. ويولا انحداريَ من دوحة

غَيرٍ دوحة كَتعانَ في عسقلانَ

لكنتُ أنا ذلكَ الطفلُ يخرجُ من بين أنقاض فردوسه عابسَ الوجه، مُنكسرَ الصّدر، يحضنُ دفترَهُ الأرجوانُ يؤاخي طفولتَهُ ، أو شهيداً يعزي التخاذل في حمحمات تقرُّ إلى فلوات ألبلاغة، ها هو في شاشة سيراها القتيل وقد لا يراها الرّصاصُ، يعرى نفاق الحضارة تحرق أجنحة الصّلوات مخابرُها ، فإذا بالبصيرة مقفلة بالغراء محاجرها (1)، وإذا بالعقول كراهية تتباهى بمحَق شُعوب تدبُّ على الأرض خانعةُ ، هل تجفف نبَعَ السَّلَّالة إسفنجة تحتمي بالحيط، وتَقَطَعُ دابرَهْا ۗ فيؤول اَلطّريقُ إلى يدُّ جُرّافةً ـَ تستطيل براثنها؟ هل تقصّرُ حبلُ المسافة يمتد في مهمة لِعبودية ، وتوسّعُ أهوالَها؟ لحياة وموت إنْ لم يكن خيمة على ً مفرشً الذَّعْر ينامان جنبأ لجنب يرثى لحالهما القمَرُ؟





من أعمال الفنانة فلسطينية بشرى شنان التي حولت الدخان المتصاعد من قصف المباني في قطاع غزة إلى لوحات.

وانتظرْ صرْخةً قد تهشّمُ كينونةَ العدم تتُهُعُدُ أحهالُها. [

وهب أننى ذلك الطفل إنّ رحِمَتْ صدفة في الطريق طفولتهُ جمرات الرصاصة والمدفعية والشهب، ومطاردة الحزمة العسكرية، والجوعُ والنَّارُ في خندق وأحد يشربان كؤوسَ دم نخبً مشنقة.

ذلك الطفلُ صار على شرعة النفي شيْخاً ىرى ولدأ مُقعَداً يتتبّعُ كرسيّهُ أثرَ الأمل الحرّ خلف الدّخان، ويبعثُ قَبلتَهُ لَحفيدِ يُنازلَ أَسوارَ سجنِهِ في رَهْب بيده ليس هنّالكَ مَاءٌ يُساقى حصاها ولا شجَرُ. فكيف الوصول إلى زهرة في بلاد يهرّبَها القادمون مع الرّيّح فَي عبّوة حبّة حبّة وجسور الأماني صراط تضيقُ بقسوتهُ النَّبضاتُ وتعتصرُ؟ /

وإنْ كانت الأرضُ ملغومةً بالقنابل، كيف الوصول إلى أرَج البرتقال وحقلَهُ بنيتُ أوبئةَ لا تُسالِمُ شَيْباً، وفأسُ الجفاف تقومُ بما يتبقى من العَمَل؟ آه، هل كان هذا الجحيمُ يُجانبني دون غيرى حقأ من المتعبين على مضض ومراجلة بالبراكين تستعرع إِذاً كُنْتُ فِي هَذِهِ اللَّحْظاَتِ انتهيتُ وأمرى قضى... /

> وهبْ أنَّكَ الآنَ مثلهُ شيخً تحاوز عمرُهُ خمساً وسيعين بَيْقِرُ أَيَّامَهَا الفقدُ مُستُوحِشاً، كيف لا تتعلمُ أنَّ السياسَة ناعورة للتفاوض بين هزار رحيم يغنى ورخ رجيم يطارد رقصته ، لا بُرجِّحُ ميزانهُ غيرَ كفة مقصلة

حدُّها النَّصْبُ مبتهجاً؟ كيف لا تتعلمُ أنّ المحكمَ فينا حثالة نغل يُمالئُ ذِئْباً ويشحَدُ سيفاً على عَنق الحمِّل ، والجِبالِ التي تعرف السّرَّ من بدئهُ لا تصيخ لجرح الجداول سمعا؟ (2)

ولولا انحداري من دوحة

غير ً دوحة كنعان في عسقلان لكئت أنا ذلك الشيخ يغرجُ من خربة في جحيم ترمّمُها الذاكرة، ثم ينهض منكسَرَ اتصدر يحضن شاهدتين على جُدُث القهْر:

شاهدة لنفاق يُوحّدُ أَفْئدة البشرية حلكةً ليل تحللهُ بالدُّموع،

وشاهدة تتنور شمس حفيد يعود بهالته النبوية تعلو إلى رحم في التراب شهيد. /

وهبْ أنّ طفلتَهُ وُلدتْ في الخلاء الشراسة قد دمرت بيتها، أحرقت كل ما هيّا الأهلُ قبل شهور لميلادها من لوازم: عشرين حفاظة والحليبَ وُطقمَ الرّضاعة، والمهدّ واللُّعَبَ الزّاهية. أدرضى لطفله ظل يراوغ شمس الحقيقة أن يلفظُ الرَّحَمُ الخصْبُ أوجاعَ آتيه في الأرض الهاريين من الموت تسمع أشواقها للموت يقذفه حُمماً ، ثم يفتحُ وقعَ أقدام عىنيە كرھأ على فوّهات القيامة. كيف بقاومُ حَقدَهُ طَفلَ كطفلكَ إِنْ شَاءَ أَنْ يرسمَ السَّلمَ خُلْماً جميلاً نُقَوِّضُهُ طاغية؟

المتحذر

ولولا انحداريَ من دوحة غير دوحة كنعان في عسقلان لكنتَ أنا ذَلك الأَبَ ينتشل الكيد المستغيثة من بين أنقاض فردوسه بين قصَفة دمَع وغارةً تُنهيدة تُلوَ قَصْفةَ دمعً وغارةَ تنهيدةً جائرة، هلُ ترمِّمُهُ الدَّاكرةِ؟ َ يتراءى له حاضرٌ يتهاوى ومستقبل يحتويه الغياب، ثم ينهض منكسرَ الصّدر يحضنُ طفلتَهُ يخجَلَ الغدرُ منها، ويَلْحَى نَفَاقِاً أَيُسربِلُ كُلُّ خَلَاسيَّة مِاكرة، في كهوف توحّد ألويَة البشريّة يرفّعُها عَبَث يتباهى على قبّة في أعالى الخُرابْ.

هامشان:

(1) ما أحزنني، وأنا أتقرّى شريّطَ المناشير في صفحتي أكتوى بالتفاهة تخلع سروالها:

شاعرٌ يُمطرُ الأصدقاءَ الذين بكوا بأسَهم صوراً في المحافل راقصة ىتمنى كعادته أنْ تُخلِّدَ فرحِتُهُ ، أَفَلا ترعوي وَالأسي والغُ دمَنا ، أيَّها الشاعرُ؟

> كاتبٌ همُّهُ أن تسوِّق خِردَتهُ وسُط بيت العزاءِ حداثتهُ ، أكتابُ الحَمِي لا بناسبُ عز عشير ته؟ أفلا يخجلُ الحرف من سوقه الكاسدة، والكتابُ الذي يقتفي همساتُ السّحابِ ملاحم في طرقات الجليل؟

> > غادة ، كلِّ صبح تجدُّدُ زينتها ، الْتمس العُذرَ للَّفاتنات،

فكنفَ تظلُّ النشاعةُ قائظةً تفسد العرصات الحميلة حلكتها؟ أين منها جمال يرقشه كَرَمَّ فِي السّهوب يُوزَّعُ أَزِهارَهُ النَّبعُ والشَّجرُ؟

بطل يحتمى بوشاح بطولته هانئا، لْتَكُنْ عَاقَلاً ، إِنَّ مَدِّرِسَةُ دَادَ عَنْهَا تَلامِيذُهَا ، أيها النرجسيُّ بربّك ، دعْ شرفا لصغار الخليلْ.

صديقٌ يعاتبُ عاشقةَ الليل، ينسى النَّهارَ الذي لا يفِيءُ إلى قلعة العزُّ تبكى وقد داهمت منتهاه فلول الغروب،

> طفلة تتخطى جدار طفولتها وتباعدُ ما بين حبُّ التّرابُ المعاند واللعب، وهْيَ تسخرُ من ناكر لفحَولتها عندما يتذكر أعوامَةُ العُمُرُ. َ

> > قطة في الدِّمار تودِّعُ معشوقها قبل دفته مبتسَماً للوداعة، طوبى لَهَا قطة تتلظّى مشَاعرُها، وقلوبُ الوري حجَرُ!

(2) مانعاً كلمات العزاء، مانعاً عبرات التضامن منعاً مع الأهل والأصدقاء، ينتشى زوكنبرغ بسلاسله حول أخرفنا تتعشِقَ أبيضِ ينفث سمَّهُ في زرقة تمكرُ، وتحز سليقته أحمرا بشموخ الأسنة يقتحم الأبيضا بين ليل بهيم وغاب يعانقه نهرً!

مكناس، 15 أكتوبر 2023

نوعها و طبيعتها.

تسعى هذه الدراسة من بين ما تسعى إليه ، أولا ، إبراز أهمية بلاغتي الإظهار والإضمار في الكتابة السردية عامة، والروائية منها على وجه التحديد، لدرجة بصعب معها البحاد نصوص لا تعتمد عليهما في تحبيك محكياتها وتقديمها وفق نسق معماري محدد ، يتناسب و مقاصد صاحبه، أيا كان

أمًا المسعى الثاني المرتبط، ارتباطا وثيقا بالسابق، فيخص العلاقة القوية الفائمة بين هاتين الآليتين التعبيريتين ، وكيفية تعالقهما في نسيج البناء الروائي، مع ما قُد يحصلُ أحيانا عديدة من تنويع مقصود و مطلوب حجم حضور كل واحدة منهما مقارنة بالأخرى، وأَنْعُكَاسُ ذلك كُلُّهُ على تحديد نوعية الخطاب الروائي، والمذهب الأدبى الذي ينتمى إليه، فضَّلا عن الطريقة المثلَّى لتلقيه. إذ المعروف أنّ علماء السرد يجمعون على أنّ الرواية الواقعية تتميّز عن شقيقتها التجريبية مثلاً بجملة من الخُصاتَص النّصية المعروفة، تلتقي جميعها، بشكل من الأشكال، عند هاتين الآليتين . بحيث تتميز الرواية الواقعية بكثرة الإظهار وقلة الإضمار، عكس الرواية التَّجريبية المعروفة بقلة الإظهار وكثرة الإضمار، بالنظر طبعا لأختلاف الرهأنات التعبيرية ، الفنية والفكرية، المتوخاة في كل واحدة منهماً . في ارتباطها بُّالْإستّراتيجية ، الحكّائية والخطابية، المعتمدة لبلوغ ذلك، ولعل هذا ما دفع بعض المنظرين لاعتبار قراءة الأولى ( الواقعية) ، أسهل و أيسر من قراءة الثانية ( التجريبية)، مرجعين ذلك أساساً لكثرة سوادها ( إظهارها)، مقارنة بكثرة بياض (إضمأر) نظيراتها التجريبية، وهو ما يؤدي طبعا لانغلاق بنية مقروئية النصوص الواقعية، ومحدودية هامش تأويلاتها، مقايل انفتاح بنية مقروئية النصوص التجريبية، واتساع هامش معامراتها التّأويلية المُختلَّفة، والمُتَّنَّاقَضه أحيانا، كما يؤكد ذلك أمبرطو إيكو في كتابه المعروف ( المؤلف المفتوح ) (l'œuvre ouverte) (المفتوح)

إذا أضفنا لذلك كله أن مسألة تحبيك الأحداث الحكائية من قبل السارد، وتخطيبها في الرواية، بغض النظر عن حجمها وطبيعتها، تتوقف، في جانب أساسي منها، على بلاغتي الإظهار والإضمار، فبدونهما لن تكسب الأحداث أبدا مظهرها الهندسي المناسب للمقاصد التعبيرية

المتوخاة من سردها. ولبقيت مجرد أحداث خام مبعثرة، ليس لها معنى ولا غاية (+).

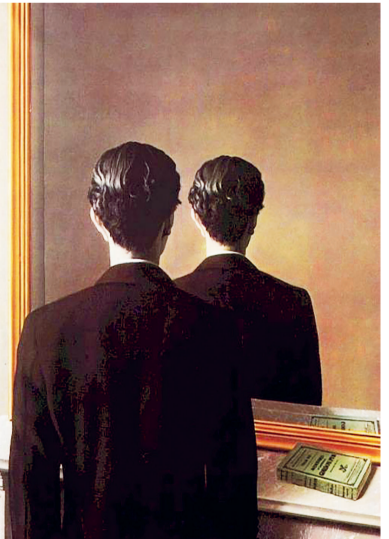
وبالمناسبة أعتقد أني لست في حاجة للتذكير بأن فعل تحبيك الأحداث وتخطيبها، كما يحلو للبعض تسميتها، لا تخضع لقوانين محددة ثابتة، ولا هي نمطية جاهزة متعالية عن شرطها السوسيو ثقافي العام والخاص، كما قد يعتقد خطأ، بقدر ما هي متحركة ومتطورة، تبعا لتطور الظروف والتصوراتَّ، الفنية والفكرية، الخاصة بكل روائي، في علاقتها طبعا بخصوصيات كل مرحلة تارّيخيّة معينة، مما يشكل الفيصل الفارق بين مختلف التجارب والأعمال، ويميز بعضها عن بعض، تماما كما لاحظ ذلك بحق بعض المنظرين:( فالحكابة يمكن أن تحكى بألف طريقة، و بوسائلَ تقنية جد مُخْتلفةً، و بموادّ متنوعة.... و بعبارة واحدة ، التمظهرات يمكن أن تتنوع، غير أن المحكي ما فوق اللساني يظل منطقياً سابقًا، وله الحق في تجليه الخاص)(1).

ولعل هذا ما يفسر سر اختلاف الكتابة الروائية الواقعية عن نظيرتها التجريبية، باعتبارهما اتجاهين إبداعيين مختلفين، يعبر كل وأحد منهما عن خلفية مرجعية، فنية وفكرية ، مغايرة، مرتبطة بشروط سوسيو ثقافية خاصة، مختلفة كليا عن الآخر، وإن كان ذلك لا يمنع أبدا من استمرار وجود كتابات لكتاب واقعيين في المرحلة التجريبية أو العكس، في إطار مبدأ تداخل التجارب والأجيال المعروف والَّمَالُوفُ عادةً في المجال الثقَّافِي ، بالنَّظر لاستحالة الفصل التاريخي القاطع بين مختلف الاتجاهات الفكرية من ناحيَّة، وارتباطُّها الوثيق بالمعطيات والشروط الموضوعية المتداخلة عادة من ناحية ثانية ، لذلك يمكن القول بأن : ( الكاتب حين يتخذ طريقة أو أسلوبا في كتابة الرواية، فإنه لا يفعل ذلك بناء على اختيار عفوي يجري بمقتضاه التمييز بين التقنيات، تبعا لبساطة بعضها أو تعقيد بعضها الآخر، أو أن بعضها يحقق جمالية من نوع، وبعضها الآخر يقدم جمالية مخالفة، إن ممارسة أسلوب ما في الكتابة تعبير عن رؤية جمالية و فكرية واجتماعية معا، لأن الأبعاد الجمالية، وهي

تتحقق وتتجسد في الأعمال الفنية و الأدبية ليست معلقة في سماوات الفن العلياً، أو متعالية عما يعتمل في المجتمع، بقدرً ما هي شديدة الصلة بتحول الرؤيات في علَّاقتها بالواقع، وأي موقف من طريقة معاينتها، وأعيا كأن أو غير واع، هو مُوقَّف من الإبداع و المجتمع)(2). وهذا ما ينطبق تماماً على الكتابة الروائية الواقعية والتجريبية، على حد سواء، في ارتباطهما الوثيق ببلاغتي الإظهار والإضمار، لدرجة نعتقدً معها، دون مجازفة، أن هناك إجماعاً حول ربط الواقعية بِالإَظهارِ، مقابلُ هيمنة الإضمار على شقيقتها التجريبية، لا لْشِيءُ سُوى لأَن الْمُرجِعِيةُ النظرية والفلسفية المؤسسة لكل واحدة منهما، كما تُجسدها إبداعيا التحققات النصية، تقوم عْلَى مرتكزات معرفيةُ، مرتبطُهُ بشروط تاريخية مخالفَّة تمامًا لشروط قيام الأخرى.

وبناء عليه يمكن القول بأن الكتابة الروائية الواقعية، بالمفهوم النقدي الحديث، كما سنحدده لاحقا، جاءت استجابة لْتطلباتُ مرحلة تاريخية كونية و عربية، تميزت، من بين ما

الجزء الأول



من أعمال الرسام البلجيكي رينيه ماغريت



د. عبد العالي بوطيب

رافقها من انتصارات كبيرة في مختلف المجالات، تماما كما لاحظ ذلك بحق بعض الباحثين قائلا: ( كانت هناك درجة من الوثوقية النّابعة مّن تُبنى إنجازات العلوم الطبيعية فأى التعامل مع الظواهر الإنسانيّة ، لذلك كان ثمة نزوع واضحّ إلى افتراضٌ أن الكاتبُ والقارئ، على السواء، يتعاملان مع حقائق مطلقة، وليست نسبية، وكانت هناك مجموعة مزّ الرواسي الاجتماعية والقيمية الصلبة التي يمكن الاطمئنان إلى تسلّيم الأغلبية بها، والتي تساعد على التنبؤ الذي تُتخلق به مجموعة من التوقعات التي لا سبيل إلى في حدوثها، فأصبح استشراف أبعادهًا العلميَّة وَالإِّدراكية، والسلوك القصدي منها يحتلان مكانة رئيسية في تناول ٱلظاهرة الإنسانية التي لا يمكن أن نفصل فيها بين الذات و الموضوع بالوضوح والصرامة نفسيهما اللَّذين تعرفهما العلوم الطبيعية)(3).

لذلك فإننا حين نقول بأن الكتابة الروائية الواقعية ارتبطت بالية الاظهار أساسا، فلاعتقادنا الراسخ بأنها الخاصية الأبرز المميزة لهذه الكتابة، وللرؤية الفكرية المعبرة عنها، لدرجة يمكن معها اعتبار باقي الخصائص الأخرى مجرد آليات فرعية مسخرة لخدمتها لاَّ أقل و لا أكثر. خصوصا إذا ما تعاملنا مع مفهوم الواقعية في الكتابة الروائية بطريقة نقدية حديثة، بعيدة كليا عن الفهم التقليدي المتجاوز القائم على مبدأ محاكاة النص للواقع: ( لأن الاعتقاد الساذج بوجود اتصال أو علاقة مباشرة بين الكلمات و المراجع ، إنما هو مجرد وهم )(4).

و عليه، فإن كل بحث في أوجه مماثلة الكتابة للواقع يعد مغلوطا من الأساس، ولن يفضي بالتالي لنتائج إيجابية ملموسة، لذلك ينبغي أستبدالة بالبحث في آليات اشتغال الكتابة الواقعية ، باعتبارها ألمجال الأنسب لفحص خصوصياتها التقنية ومقوماتها التعبيرية المميزة لها عن غيرها من الاتجاهات الأدبية الأخرى، والتجريبية أساسا، كما تشكل في الوقت ذاته مصدر إيهامها الواقعي: ( فبالنسبة لمنظري الأدب في النصف الثاني من القرن العشرين، الواقعية أسلوب أدبي ، لا أقلَّ ولا أكثر، بمكن وصنف قواعده، شئانه شئان أي خطاب آخر) (5)، أو كما قال إيان واط بحق: ( الواقعية في الرواية لا تقوم على نوع الحياة التي تقدمها، وأنما على الكيفية التي تقدمها بها) (6). ولعل هذا ما جعل البعض ينعته ( بالخطاب المقيد un discours 7) (contraint)، نظرا لحجم الإكراهات التقنية التي يخضع لها بغية تحقيق التماسك الضروري المطلوب بين مختلف مكوناته السردية لخلق الإيهام بواقعية الأحداث المحكية. وإقناع القاريء بها. وهو ما يعني بعبارة أخرى أن النُخطاب الروّائي الواقّعيّ يقوم أساسا على الإحكام السردي، أو ما أسماه البعض (بالسرد المحكم)(8)، بهدف تقديم الأحداث بشكل متماسك تلتقى عنده جميع العناصر لخدمة غاىتىن مختلفتىن، متكّاملتىن ومتلاّزمتين:

-الأولى: إظهار المحكي، و العمل على إبرازه (la mise en relief) (+) في ظل الاهتمام الزائد لروائيي هذا الاتجاه بمحكيات مَّحكمة البناء (+).

و الثانية : إيهام القارئ بواقعية الأحداث المحكية، وإقناعه بوجهة نظر الكاتب الخاصة لها، باعتباره الفهم المكن الوحيد المقبول. ولعل هذا ما يفسر التلازم الوثيق الحاصل، من هذه الناحية ، بين الرواية الواقعية و الرواية الأطروحية، وكيف أنْ هذه الأُخْيرة تتأسس بالضّرورة دائماً على الأولى لدرجة جعلت بعض المنظرين يعتبرون كل رواية أطروحية بالضرورة رواية واقعية ، وإن كان العكس ليس صحيحا دائما ، ما دام بالإمكان وجود رواية واقعية ، دون أن تكون مع ذلك بالضرورة أطروحية ، تمامًا كما تبهت لذلك بحق الباحثة روبان سليمان

في كتابها القيم (رواية الأطروحة le roman à thése)+). ولإعطاء فكرة عن هذه الخصائص، الحكائية والسردية، المميزة لهذا النوع من الكتابة الروائية، سنتوقف، بالمناسبة، عند شُعرية التفاصيلَ في علاقتها بالوقفة الوصفية والإيقاع السردي وديمومته الزمنية من ناحية أخرى، وارتباط ذلك كله بالرَّؤيَّة السردية المعتمدة في الحكي من ناحية ثانية ، و ذلك بغية تحديد السمات المميزة الفارقة لهذا المكون الهام والأساسي في قيام الكتابة الروائية، الواقعية منها والتجريبية. على حدَّ سواء.

فَإِذَا كَانَ الرَّمَنِ، العنصر الأساسي المميز للنصوص الحكائية عامة، والروائية خاصة، مما جعل البعض يعرفها، من هذه النَّاحية، بأنَّها فُن يُقوم على الزمن كالموسيقي، مُقابلُ فنونَ المكان كالرسم والنحت، فإن أهم ما يميز علاقة زمن السرد ( le temps de la narration ) بزمن الحكاية ) de l'histoire) في الكتابة الروائية الواقعية ، على مستوى de l'histoire) في الكتابة الروانية الواقعية ، على مستوى الديمومة (la durée) أو ما يعرف بالتقاطع الكمي بين زمني الحكاية و الخطاب ، عبر آليتي الانتقاء و الإيقاع السرديين ، حيث تتراوح سرعة الحكي في النص الروائي من مقطع لآخر، بين لحظات قد يغطي استعراضها عددا كبيرا من الصفحات، وبين عدة أيام قد تذكر في بضعة أسطر ، ما دام الخطاب الروائي الاركزية عدد أيام قد تذكر في بضعة أسطر ، ما دام الخطاب الروائي من المنطلاة المنطلاة المنطلاة من المنطلاة لا يمكنه، كمّا هو معلوم، بناء حبكته الحكائية 'دون الانطلاق منَّ أيقاع معين يتراوح بين السرعة المفرطة، كتلك التي تحدث في المقاع معين يتراوح بين السرعة المفرطة، كتلك التي تحدث في الحدف (l'ellipse) مثلا، والبطء المتناهي حد التوقف الزمني التام أو شبه التام، كما يحدث في الوقفة الوصفية (pause)، مرورا بما بينهما من درجات متفاوتة السرعة والبطء، تبعا لاقترابها أو ابتعادها عن هذا الطرف أو ذاك، وهي ظاهرة ليست غريبة طبعاً عن ممارسة إبداعية معروفة بتعاملها الانتقائي مع زمن المتن الحكائي المعتمد مادة وموضّوعا لها، ما دامت فتراته، وبالتالي أحداثه ، ليست كلها على نفس الدرجة من الأهمية: ( إن غاية القصة اليومية تكمن بالتأكيد في ألا تحتفظ سوى بالمُهم، أي ما كان ذا دُلالةً، وما يمكن أن يحلُّ محل الباقي ، لأنه يدلُ عليه، وبالتالي تستطيع ترك الباقي في طي الكتمان، فتطيل الكلام في الأساسي، وتمر مرور الكرام على الثانوي)(9) . غير أنه إذا كانت الرواية عموما محكومة، بحكم طبيعتها

الانتقائية بتوظيف جميع هذه الإيقاعات السردية، فإن ما يميز بعضها عن بعض هو هذا التنوع الكمي في استعمالها ، خصوصية كل كتابّة و رهاناتها الفنيّة و الفكرية، وفي هذا الْإطار فإن ما يميز الكتابة الواقعية عن غيرها من الكتاباتُ الروائيَّة الأخرى، هو ميلها الزائد عموما نحو توظيف الإيقاع السُّردي البطيء أو المتوازن، بنوعيه الوصفي والحواري ﴿ السَّرِدي السريع وفائق الوقفة و المشهد)، أكثر من الإيقاع السردي السريع وفائق السُرعة ( الخُلاصة و الحدف)، نظرا لقدرته الخاصة على تلبية مقاصد السارد الفنية والفكرية.

كما هو الحال مثِّلا بالنُّسبة للوقَّفَّة الوصفية المقيدة بمعنى قبلي محدّد يعتبر بمثابة المعيار الأساسي المتحكم في انتقاء العناصر الفرعية الموصوفة، خلافا للوقفات الوصفية الحرة ، التي لا تخضّع لأي ضابط دلالي مسبق، كما هو الحال في الكتابة الروائية التجريبية (+) ، لأنه أمام استحالة جرد مختلف جزئيات ( تفاصيل) الموضوع الموصوف، تطرح عملية الانتقاء بهدف الاحتفاظ بالجِرئيّات ( التفاصيل) الأساسية، والاستغناء عن الزوائد المشوشية ، انطلاقا طبعا من الفكرة العامة الذ يريد الواصف إعطاءها للموضوع الموصوف، خصوصا إذاً عُلْمنا: ( أن الوصف حين يهجر مَبِداه الموجه يغرق في فيض من التفاصيل الحسية التافية)(10)، مما دفع البعض القتراح تقييده بمعنى قبلي محدد، كما في الأعمال الواقّعية مثلًا، حيث: (الوصف يظّل أسير دوره الوظيّفي)(11).

لذَّلك فإن أهم ما يميز الوصف في الأعمال الروائية الواقعية طابعه الدقيق الهادف لتقريب القارئ من مختلف المُكونات الحُكائية ( شُخصيات / زمّنُ / مكان إلخ)، لدرجة يشعر معها القارئ و كأنها أصبحت ماثلة أمامه، ما دامت غَاية هذا النوع من الوصف هي أن: ( يجعل القارئ يري ) (12) ، أو كما قال البعض:( إنَّه يقوم بترجمة ما هو مُرتِّي ..إلى لغة) (13). إذا أضفنا لذلك الوظائف الأخرى الموكولة لهُذه المقاطع الوصّفية داخل العمل الروائي الواقّعي، والتّم لا تنحصر طبعًا في الوظيفة التزيينية التقليدية (14)، باعتبار تلك الموضوعات الموصوفة علامات على أثر الواقع فْقط (l'effet du réel) (15)، وإنما تمتد لتشمل الوظيفة التفسيرية أيضا ( 16)، مما يزيد، حتما، في إبراز و إظهار العلاقة القائمة بين الوصف والسرد، ويساهم بالتالي بدور فعال، في تكريس مقروئية النص الروائي الواقعي والإيهام بمصداقية أحداثه.

نفس الشيء ينطبق على المشهد تقريبا، باعتباره أسلوبا مباشرا مكلفاً بنقَل الأحداث الحكائية الهامة ( لغوية كانت أو مادية )، وتقريب القارئ من تفاصيلها الدقيقة الخاصة، مما يكسب هذه المقاطع طابعا مسرحيا يدمج القارئ أكثر

في تطوراتها: ( ويعطي المشهد للقارئ إحساسا بالمشاركة الحادة في الفعل، إذ أنه يسمع عنه معاصرا وقوعه كما يقع بالضبط قي لحظة وقوعه نفسها، ولا يفصل بين الفعل و سماعه سوتى البرهة آلتي يستغرقها صوت السارد في نقّله، لذلك يستخدم المشهد اللَّحظات المشحونة، و يقدم الراوي

دائما ذروة سياق من الأفعال وتأزمها في المشهد)(17). غير أن ما يميز الأعمال الواقعية في نقل المشاهد الحوارية بالذات هو اعتماد الأسلوب غير المباشر، باعتباره الوسيلة الأنجع لإبقاء هذه المشاهد ومساراتها تحت سلطة السارد ومقاصده، لذلك فهو يتفادى قدر الإمكان اعتماد نقلها بأسلوب مباشر خوفا من أن يفقده ذلك السبيطرة عليها.

ليس معنى هذا طبعا أن الرواية الواقعية لا تستعمل الإيقاع السردي السريع وفائق السُرعَة ( مُمثلاً في الخلاصة و التحدُّف ) لما لهما من دور كبير في الإضمار الكليُّ أو الجزئي لُبعضُ الأحداثُ الحَكانِّيَّةُ الْأَقْلَ أَهْمِيةٌ، وتجاوزُها بأسرعً وأقصر الطرق التعبيرية الممكنة، حفاظاً وتقوية للمكانّة البارزة الخاصَّة للإحداثُ الحكائية الهامة من ناحيَّة، وضمانا لتماسك الحبكة الروائية و أبعادها الدلالية من ناحية أخرى. وهو ما لا يتحقق طبعاً دون تنويع في الإيقاع السردي، بما يتلاءم وخصوصية الأحداث المروية وتباين درجات أهميتها، مما يجعل توظيف الخلاصة والحذف أمرا ضروريا لا غني عنه في كلُّ نصُّ روائي أيا كانَّ نوعه واتجاهه، لكنَّ ما يميزُ الكتابة الروائية الواقعية من هذه الناحية، مقارنة بالرواية التجريبية، كونها مقلة في توظيف هذه الإيقاعات السردية السريعة، ولا تستعملها سُوى في حالات الضّرورة القصوى فقط، وهنا تجدر الإشارة إلى أن الروائيين الواقعيين يميلون في مثل هذه الحالات لتوظيف بعض أنواع الحدف على أخَّري ، وهكذا نجدهم مثلاً يكثرون من استعمال الحذفَّ المحدد (l'ellipse déterminée) (18)، المعروف يتحديده الصريح الموجز للحجم الزمني المخصوم من زمن الحكاية، أكانا الما المحالية الأوالات المحدد ((Pellipse indéterminée) (19))، حيث يكتفي السارد بالانتقال من فترة لأخرى، دون أن يكلف نفسه عناء إخبار المسرود له، ومن خلاله القارئ، بحجمها، و الحذف الصريح (20) (l'ellipse explicite) المصحوب بإشارة السارد الصريحة لفعل الخصم دون تحديد مدته، أكثر من الحذف الضمني (l'ellipse implicite 21))، المعروف بسكوت السارد عُّنه، وترك مسَّئلة استخَّلاصه وتحديد مدّته لمؤهلات القارئ وذكائه، ونفس الشيء ينطبق طبعا على الخلاصة السردية .

وبذلك يتضح جليا على مستوى الزمن السردي، ما قلناه سابقًا، من ميل الكتابة الروائية الواقعية القوي لتفضيل الإظهار على الإضمار، والتصريح على الإخفاء، نظّرا لقدرتُهُ الكبيرة على تلبية مقاصدها، الفنية و الفكرية، الخاصة، ولنا في أعمال مجموعة من الروائيين الواقعيين، الغربيين والعرب، أكبر دليل على ما نقول، بحيث تكفي العودة هنا، على سبيل المثال لا الحصر، لأعمال بلزاك، زولا، محفوظ، غلاب، وطار، مبارك، شكري، زفزاف، وحنا مينة، للتأكد من ذلك •

نَّفس المُّلاَّحظَّة نسجلها بالنسبة للرؤية السردية أيضا، فمعلوم أن الطبيعة الاستعراضية المميزة للنص الروائي عامة، والمتمثلة في نقل وقائع متنه الحكائي وتقديمها فيَّ قالب لغوي، تستوجب حضورهيئة تلفظية تحول عجزً الحوادث في التعبير عن نفسها بنفسها، من ناحية، وتشبع بالتالي نهم المسرود له في الأطلاع عليها، من نادية أُخرى، إنها شخصية السارد: ( هذا الكائن الذي يمثل صوته مُحورالرواية، إذ يمكّن ألا نسمع صوت المؤلف إطلاقا، ولا أصوات الشخصيات، ولكن بدون سارد لا توجد رواية )(22). إنه الشخصية الروائية التي بدونها يبقى الخطاب الروائي: (في حالة احتمال)( 23)، ولن يتحول لحقيقة، ما دمنا لا نستطيع تصور سرد بدون سارد.

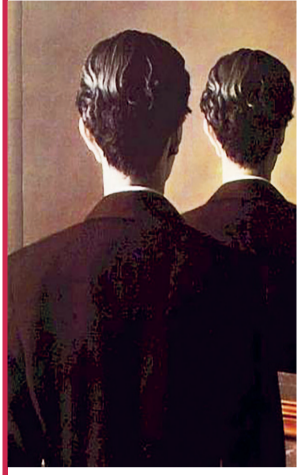
#### بيان الإحالات و الهوامش:

u éco: l'œuvre ouverte. traduit de l'italien(+ par chantal Roux de Beziaux.éd :seuil.1965

+) أصل الكلمة: (حبكة ) بفتح الحاء، من حبك حبكا أي السد الوثيق ، و حبك الشيء شده شدا وثيقا، وفي المعجم الوجيّز: أي أحكمه، ويقال حبك الأمر أحسن تدبيره، والثوب ثنى طرفه و خاطه، وفي مختار الصحاح، عن ابن الأعرابي: أن كل شيء قد أحكمته و أحسنت عمله فقد أحبكته. والحبكة اصطلاحا تعطي كاتب القصة التصور العام عن الكيفية التي يريد من خلالها أن يقدم الحدث الذي في القصة ( أو الرواية) للقراء، وكيفية تسلسلها، وذلك من أجل توليد أثر عاطفي أو فني لدى المتلقي. " J F Halté et A Petitjean: pratique du récit.C(1

117-E D I C textes et non textes 1977.p :116

2) دُ/ سعيد يقطين : أساليب السرد الروائي العربي ( مقال في التركيب)، ضمن أعمال ندوة : الرواية العربية ، ممكنات السرد ،



الجزء الثاني ، الكويت ، 2009، ص:134. 3) د/ صبري حافظ: الرواية و الواقع ، ضمن أعمال ندوة : الرواية العربية ، ممكنات السرد ، الجزء الثاني ، الكويت ، 2009،

M Riffaterre : l'illusion référentielle.in (4 littérature et réalité.éd :seuil.coll : poits.1982.p :92 T Todorov : préface de littérature et réalité. (5

éd :seuil.coll :poits.1982.p :7 I watt : réalisme et forme romanésque.in(6 littérature et réalité.éd : seuil.coll : poits.1982.p :14 PH Hamon et autres : littérature et réalité. (7

éd: seuil.coll: poits.1982 8) د/سعید یقطین: دراسة مذکورة ، الکویت ، 2009، ص:139 +) weinrich : le temps.traduit de l'allemand (+

par M lacoste.éd :seuil.1973.p :107 +) جان ريكاردو: قضايا الرواية الجديدة ، ترجمة: صياح الجهيم ، وزارة الثقافة الإرشاد القومي، دمشق ، ص: 169.

S R Suleiman : le roman à thésé éd : puf.1983(+ 9) ميشال بوتور: بحوث في الرواية الجديدة، ترجمة : فريد أنطونيوس، سلسلة زدني علما، عويدات ، بيروت ، باريس، الطبعة الثانية : 1882، ص:102.

+) لقد وصف جان ريكاردو هذا النوع ( بالوصف المخذول )، لأن صاحبه يسخره لخدمة المعنى لا العكس.

أنظر جان ريكاردو: مرجع مذكور، دمشق، ص: 171.

10) جان ريكاردو : مرجع مذكور ، دمشق ، ص: 171. B Valette : ésthétique du roman modérne. (11 éd: nathan.1985.p:73

12) ألان روب جرييه: نحو رواية جديدة ، ترجمة: مصطفى إبراهيم مصطفى، دار المعارف، مصر، ص: 139.

إبراهيم مصطفيى، دار المعارف، مصر، ص. 137. 13) عبد اللطيف محفوظ: وظائف الوصف في الرواية، دار اليسر، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1989، ص: 8. G Genette: figures II.éd: seuil. (14

coll:poits.1969.p:58 R Barthes.l'effet du réel.in littérature et(15

réalité.éd : seuil.coll :poits.1982 G Genette: op cit.1969.p:58 (16

17) سيزا قاسم: بناء الرواية، دار التنوير، 1985، ص:91. Genette :figures III.éd :seuil. (18

coll:poétique.1972.p:139

1985) سيزا قاسم : مرجع مذكور، 1985، ص:76. G Genette : op cit 1972.p :139 (20

G Genette: op cit 1972.p:139(21

22) عبد الحميد عقار : وضّع السارد في الرواية بالمغرب، مجلة دراسات أدبية ولسانية ، عدد : 1 ، سنة : 1985، ص: 24. F V R Ğuyon: critique du roman.ed:(23 gallimard.p:101



كلمات بالصور مع بعض الشواهد وتقدم القصة باعتبارها معرفة يقينية، تستطيع أن تفعل هذا، لكن الحاضر باعتباره امتدادا للماضي يثير أسئلة أخرى أصعب وأعقد، هناك أمور كثيرة يتخطاها الكبار لم تستو بعد في أذهان الصغار. طرحتُ أسئلةً، وجهتُ اتهامات، أجريت تحريات، ولم أصل إلى اليقين.

في الأسبوع الماضي جاء مالك الضيعة وأخذني مع نعجة، عرفتُ حينها أنه سيُفعل بي كما فُعل بأخي، عرفت أني سأقدَّمُ أضحية للعيد، إلى هؤلاء المتعطشين للدماء، يربطون الفرح بالدّم، يتبادلون التحايا، ويقيمون الموائد، ويشترون الثياب الجديدة،

والأواني، والسكاكين...، ألا يعلمون أن لدينا أبناء، وحفدة وإخوة، ولدينا كذلك تاريخ، ربما تاريخنا أعظم من تاريخهم، هل سمعت بكبشٍ ذبح أخاه الكبش؟! هل أُخبرت بكبشٍ تاريخنا أعظم من تاريخهم، هل سمعت بكبشٍ ذبح أخاه الكبش؟!

يُدس لأخيه الدسيسة والبغضاء، هل رأيت خروفا يأكل لحما ويرميً عظما وهو يقيم الحفلات ويبتهج مسرات على مآثم الآخرين، إنني أفكر في ذلك مليا. إن التّفكير لا يحمينا من المصير ما دمنا لا نملك القدرة على الفعل. فقد رمانا الرعاة في الهوندا كما يرمون قطعة لحم، تجاهلوا أنّنا كنا نشترك وإياهم المكان والزمان معا وكذلك الأحلام. قال صاحب الضيعة: إنه سيأخذنا إلى زبون له بمنطقة أخرى. ودّعنا عشيرتنا بالأطلس متوجهين إلى الغرب، ما أقساهًا من رحلة، كانت الرحلة تحت شمس يوليون الحارقة، مررنا بمدن وقرى، لم تنفع مأماتي، ولم تأخذ الرأفة إحساسهم. عرفتها حقيقةً يقينيةً، إنني سأذبح لا محالة، وأنها

رحلتي الأخيرة، سيحل موعد ذبحيّ، إنى أكرههم وأمقتهم، فی عمق حزنی وفی ذروة تعاستي وأنا أساق سوقا إلى المذبحة ستصوب نحوي كُامَيراتهم، سيلتقطون معي السلفى وهم يبتسمون، كأنّ حياتهم لن تستمر إلا بذبحنا، يتذرعون بشعيرة الأضحية، وفي الحقيقة يتوقون إلى الدّم والشراهة في الأكل، إنّ تاريخهم تاريخ الجوع، وما يزيد غرابتي هو أنهم يتقززون حين ينظرون إلى شعوب أخرى تأكل الضفادع والثعابين وينعتونهم بنعوت شنيعة، حتى المثقف الحداثي الذي بملك قدرًا من السلطة بحكم موقعه المتميز في التراتبية الاجتماعية، يعيش تناقضا وجدانيًا بين دوره في تعديل السلوك والتفكير، وبين ولائه لأيديولوجية المؤسسة التى ينتسب إليها، وادعائه التحدثُ باسم الجماهير المهمشة، لسانه يلهج بالأفكار الغربية وسلوكه يمتح من التراث، عجبا، إنهم مقسمون إلى يمين ويسار في الأيديولوجية وإلى إخوان ورفاق في الفصائل وإلِى أحراب في السياسة، لكنهم مجتمعون جميعا في أكل اللحم وإراقة الدماء، إنى أفكر بجدية كيف بدأت هذه العادة؟! لماذا نحن بالضبط؟

سمعتُ أن النبي إبراهيم كان عازما أن يحقّق رؤيته بذبح ابنه إسماعيل، لكن االله عوضه بكبش مليح، فهمها إلا من خلال صبها في حالات السرد، إني أتخيل جدي الأول الذي ذبح وقتذاك وكان القربان والضحية معا،

يحسبُ المرءُ قصةَ حياته أعظم قصة، يعتبرها جديرةَ بالاهتمام. لهذا سأحكي الكم قصتي حين كنتُ خروفاً يافعا بين الخرفان، كانت أمي ترعاني وتخاف علي، أكل العشب بجانبها ثم أهرع إلى ضرعها أرضعُ حليبا، أحيانا يسبقني أخي التوأم إلى ضرعها فيشرب الحليب كله، وأحيانا نرضع معا، كان ذلك في بداية خريف العام المنصرم، هو العام الوحيد، الذي ولدتْ فيه أمي خروفين اثنين، أنا وأخي، وكان ذلك راجع إلى وفرة المأكل والمشرب، وكانت الأكباش قويةً صلبةً، تتصارع لتثبت هيمنتها وسط القطيع، والأرجح أن أبي كان قويا صلبا، ولو لم يكن كذلك لما ظفر بتخصيب أمي. تقول أمي؛ إنني أشبه أبي في قوائمه ويشبهه أخي في قرنيه. وطالما كنتُ أطمحُ إلى قرنين طويلين مفتولين حادين، كنتُ أطمح إلى ذلك وأتمناه، لكن للأسف لم يكونا بطول وقوة قرني أخي، كان أخي يتجاهى بقرنيه اليافعين وكنت أعجب بقوائمي الصلبة، كان أخي ينصرني ظالما أو مظلوما، ولا يتراجع عند القتال، كانت قرنا أخي سببا في إبعاده عن القطيع وحبسه في زيبة معزولة مع قطيع من الخرفان الجيدة وليدة هذا العام، عرفة فيما

رريب سروبه سع عليم سل المتردان البيدة وليدة هذا العام عني وعن القطيع في أول رمضان من هذا العام، وعرفت فيما بعد أن مالكنا ليس هو الرّاعي وإنما شخص ذو جاه وسلطة ومال، وأنّه هو النّاهي الآمر في الضيعة، وهو من أمر الراعي بعزل الخرفان الملاح ذات القرون القوية، ومذ ذاك والرّاعي يولي عناية خاصة لأخي وأقرانه في المأكل والمشرب، لم يعد مأكلهم طبيعيا، بل علف مصنع، وماء مالح. ومنذ ذلك الوقت لم أعد أرى أخي، أسمع مأمأته فقط وأميزها في بادئ الأمر، إلى أن تماهت مع الأصوات لتصبح مأمأة واحدة تتكرر. حزنت حزنا شديدا، هل أخي ما زال حيا أم أنّه بيع إلى جزار غير رحيم؟! منذ ذلك الوقت أصبحت وحيدا أعزل، أعجب بقوائمي وأكره القرون، أرعى على العشب في الضيعة الشاسعة بالقرب من أرعى على العشب في الضيعة الشاسعة بالقرب من

أكلموس، أتلهى بالاستماع إلى أغانى الفلاحين البسطاء، أمسيتُ وحيداً حتى أمي غدت تبتعد عنى شيئا فشيئا وتقترب من أكباش ملاح يتصارعون من أجل الظفر بتخصيبها. لم يعد شيء يغريني بالعيش، باتت حياتي رتيبة، مرعى ومشرب وزريبة تأوينا، أغانى الفلاحين تردد صداها جبال الأطلس، أغاني أماريغية ذات شجو حزين تعكس أنغامها ما بتُ أحسُّ به من حزن، يتغنى فلاحو الأطلس، بمعيشهم وأحاسيسهم وأحلامهم، جل حلمهم في الطعام، والمسكن، والمشرب، والتكاثر، أحيانا أشفق من حالهم وأحيانا أتشفى فيهم. هي الحياة جميلة، لكنها مملة حين لا تجد شيئا تناضل من أجله، أحنَ إلى أخى ولا أملك القوة ولا الحيلة للدِّفاع عنه، فالعادة تكرِّس الضعف، أرعى، وأشبرب، ثم أنام وأنا أجتر، يتكرر هذا الفعل كل يوم، لستَ وحدي، بل القطيع كله، حلمه لا يتجاوز المأكل والمشرب والتناسل. يحسبُ الرعاةُ أن القطيعُ ملك لهم، يكسبوننا ردحا من الزّمن ثم يذبحوننا أو يبيعوننا لمن يذبحنا بعد ذلك، منذ أن وعيتُ بهذه الحقيقة، بدأتْ الأسئلة تبحث عن أجوبة، فكنتُ أسأل النعجة الجدة، حينً كنا نرجع إلى الزريبة، ويبدأ الاجترار، لكنني لا أجتر ما أكلت فقط، وإنَّمِا أجتر الأفكار كذلك، أسئلة محيرة حقيقة أطرحها، وبصراحة ليس لدي طموح لأن أكون مميّزا، أو أدعى أني على صواب، ولعل الشعورَ الوحيدَ الذي يساورني حين أطرحُ الأسئلةُ، كما هو الشان في هذه الحالة، هو الغبطة، أشعر بالسرور والغبطة، حين لا تجد النعجة الجدة جوابا عن أسئلتي، خصوصا النعجةٍ الجدة التي تدعى أنها تملك معرفة واسعة، فهي تستطيع أن تخيط



من أعمال الرسام تشارلز إميل جاك (1813-1894)

أتصوره جميلا وقويا، بهي الطلعة، إنَّه البطل، إنَّه الأصل ونحن النسخ، وإني أتخيلُ سيدنا إبراهيم وبيده المدية وقلبه يخفق، كما أتَّخيل فرحه وهو يذبح الكبش عوض ابنه، إنِّ الفرحَ توارثه حفدة سيدنا ابراهيم، إنَّ جدي الأول قَدِّم فداء، أما أنا لا أدري كيف أصف نفسي. وما يثيرُ الضغينة حقا أولئك الدراويش الذين لا يملكونَ قوت يومهم، ويقهرون أنفسهم في الحصول على أضحية، أليس الفقراءُ والمساكين معفيين؟! وما يزيدُ الضغينة غلاً أولئك المتطوعون الذين يسمون أنفسَهم بالمحسنين؟! ألا تروا المتعوقون الدين يستون الدولة أبي إنهم يتذرعون بالصدقة وهم في الحقيقة يتصدقون بأرحامنا.

إن الذي اشتراني اسمه عبد الجبار، هو الذي أتى بي إلى هنا، صحبة نعجة إلى هذه الزريبة الحقيرة، مذ ذاكٍّ وأنِا منزو في ركن الزريبة حيث تنبعث في النَّهار أشعةُ الشُّمس الحارَّقة، وفي الليل يتسلل شبعاع القمر من شبقوق السطح المبنى من الّخش وبعض الأعمدة المهترئة، كنا قطيعاً من الخّرفان والنعاج، كثير منا كان يعرف مصيره، ومع ذلك كان يشرب ويأكل وينام. أثار انتباهي الخروف صاحب القرون الطويلة، كان مهموما جدا وعلامات الحزن بادية على محياه، أيعقل أن يكون هو؟! ضربتُ بقوائمي الأرضُ كأنِّي أبحث عن شيء ضاع مني للتو، اليأسّ والحزن، التقَّت نحوي الخروفُّ صاحبُ القرُّون، خفق قلبي في جوف صدري، وحركت ذيلي أرقص به، إنه هو، أخي ابن أمي، هرع نحوي والمأمأة الحزينة غشت صوته، تمسح بي وتمسحتُ به، أيعقل أن ألتقي بأخي بعد هذا الغياب، وفَّى هذا المكان؟! أيعقل أن أخى مَّا زال حيا؟! سررتُ بذلك سرورا عظيما، أنساني عذاب ذَّلك اليوم ومحنته، أضحى أخى كبشا مليحا، جميّلا وسمينا، غير أنّه مهموم وحزين، يدرك أن غدا هو يوم العيد، وأن المدية تنتظرنا صبيحة الغد. دنوت منه أكثر وهمست في أذنيه، لا رغبة له في التحدث، لعلنا نؤجل الموت بالسّرد، ولا رغبة له في الفعل. اقتريتُ من النعجة وهمست لها، إنها لا تمانع، لم تصرح بذلك ولم تعترض، لكن حالة الرضا تغلب عليها، خصوصا حين قلت لها إننا سنموت لا محالة، وقد يعفو عنك إن شبكوا أنك حامل، ورجعت إلى أخي الحزين وقلت له: قد تُذبح غدا ومن الأفضل أن تترك خروفًا يحفظ نسلك، وهذه فرصتك الأخير، وتحت جنح الظلام كان ما كان، دون أن تكون لهما نفسية تروق لذلك. وفي الصبيحة فتح باب الحظيرة وأمام مقاومة أخى جره فتيةً وسمعت مأمأته تتعالى ثم خمدت إلى الأبد، أصدرتُ مأمأة لعل أخي يبادلني إياها، فسمعت قهقهات وتهانى وتحايا وأصوات قرع كؤوس الشاي.

« مبروك العواشر، عيد مبارك سعيد، مبارك

ثم شممتُ رائحة الشواء. على من الدور الآن؟ أنا أم النعجة المنزوية هناك تجتر الخواء.

أذن الظهر ولم يفتح باب الزريبة بعد، إنّ الخوفَ أشد إيلاما من الموت نفسِه، إني أتخيل نفسي جثة معلقة من ساقي الخِلفية ورأسَـي إلىّ الأسفل، بلّ رأسـي بُتر عنِ جسمي وألقي على المشواة، كيف يكون منظري حينها ؟! سيأخذون لي صورا وأنا حي ثم وأنا أذبح وكذلك وأنا أسلخ وأنا جَّثة هامدة، لا حرَّاك فيها معلقة بين السماء والأرض والسكين تفرق الجلد عن اللحم، يا له من منظر!! أيعقل أن أصير كذلك، ما ذنبي ؟!

حكت لي جدتي أم أبي أن التّاريخَ انتصر لنا، في إحدى مِحطاته، فقَّد شنتَّق زعيمٌ عربيُّ مسلم يوم عيد الأَضحى، شُنق قبل الفجر، قبل أن يذبّحوا جدك، سررتُ بهذه الحكاية، وطالما كونت صورا من الخيال، أصبحتْ فيما بعد حقيقة أسردها لأصدقائي الخرفان، إن الزعيم شنق وقد اختاروا يوم العيد لفعل ذلك، إنّ تاريخ الدّم هو تاريخ الحرب وربط انتصارات الحرب عبر التاريخ بواقعة الدم وحدها تقصي كل المعاني وتَبقي على معنى؛ إن الذي يُذبح الآن، هو الوديع، المستسلم، الضعيف.

اليوم، يوم الأحد، خمسة أيام بعد عيد الأضحى، لا أزال حيِّا، فقد اكتَّفوا بذبح أخي، أجَّتر في الليل ما أكلتُه في النهار بمنطقة تدعى حد كوّرت، جل تفّكير أهلها في المأكلّ

والمشرب والنسل... هذه قصتي وأُعُدُّها أعظم قصة كما تحسبون قصص حياتكم هي أعظم القصيص وأقواها.

عاجزعن تجاوزعتبة المجزرة يحمل كمشة شعارات يتراجع للخلف بضرب رائحة الذبيحة بلكمة واهنة

التفت ظلى نحو اليمين راقص عارضة الأشلاء يرثى شهيدا بملأ خلفية الصورة لاأحداهتم بأنفاسي المكتومة لاأحدأكمل طقس المناحة

ازدحم سوق العبيد بلغط الباعة أبواق الإغراء تنافس الوهم تُدنس مرسى العاهرات وعلى يافطة الباب الكبير مرحبا بزوارأسرتنا الجاهزة

حلق الزعيم لحية الزعامة استعار شفرة الجلاد هاتف أبناءه حول ريع الخيمة هنية أحلامه الجشعة فمن يمسح لحية الثعبان؟

انتصب رأس الجبل المسوخ تآمر على المشنقة رماها بنظرة عاشق محروم توعد حبلها المفتول قريبا يُقطع أصل

الأسطورة

تجاوز معبر الشهادة نحو كفرالأسلاف المقدس فوق الرؤوس أعلام عُرس تستقبل ابتسأمة الأحفاد حيث الأرض الخصبة لا تخيب

وأخذتنا الأيام نحو محمية الأطياف نأكل وجباتنا طعاما مرا أعدته عجوز شمطاء حتى جاءتنا صدفة الفرح



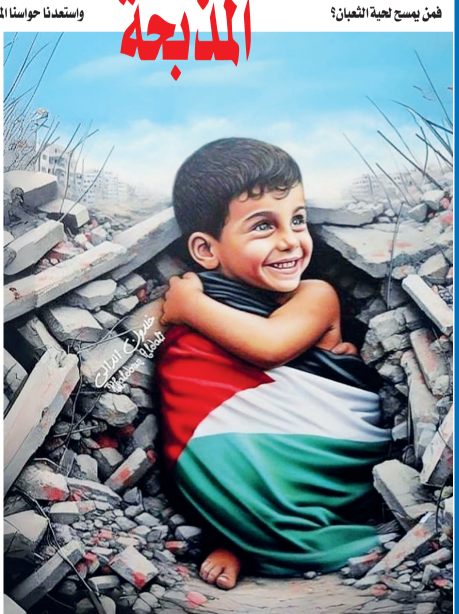
«في القلب غصن زيتون يحمى العش الدافئ» أهدى روضة العشيرة اسما يحضن ذكرى من عبروا نحه درب الشهادة

ارتعش نبض الحلم وغني

استعجل الرحيل دون أسي بملأالجماجم بمواعيد النواح حين هجمت الظلمة على بوم الحياة الفانية

هى أرضى قالت لغربان القتل لامقابرتقبل فوضى الجلاد لاأسلاك شائكة تمنع عشقى من نظرات تهفو لعاشقة أخفت مفتاح القلب عن عسس الأبراج الموبوءة

عفوا ،سأكمل الطريق وحدى لن أعود لبدايات الجرح لست من جبناءالتموجاتالوهمية ذاك السراب فخ صدئ اغتال انتظاراتي العطشانة



شارع

وسمسار الحقد الأعمى

الخميس 2 نونبر 2023

### حوار غیر منشور مع غارسیا مارکیز

نشرت مجلة «الحبر الحر (erbiLatniT)» في عددها الجديد ،محادثة واسعة مع الكاتب الكولومبي الحائز على جائزة نوبل ، حيث يتناول تجربته في الموسيقي والبحر الكاريبي والمال والحب وكتبه وأفكاره. وقد قدّمت جريدة «إل باييس ( . SÍAPLE )» مقتطفات من هذا الحوار. .

حوار: جون انتشوسيفي (IGETSUAXTNI NOJ)

الأساطيرالتي قيلت

حولى أكثر إثارة

للاهتمام من حياتي



( كان عمره 76،

اكتشف حينها جزءًا صغيرًا من

جذوره الأعمق)؛ هذا المقتطف

جزء من محادثة واسعة مع

غابرييل غارسيا ماركيز تم

تسجيلها بكاميرتي (NOJ

(IGETSUAXTNI

فى 6 مايو 91

بهافانا، بمشاركة الصحفي

الراحل موريسيو فيسنت

.(tneciV oiciruaM)

وقد نُشرت المقابلة، التي لم

يتم نشرها حتى الأن، في

العدد 711 من مجلة « الحبر

«(erbiLatniT)»

وهي مجلة ثقافية وفكرية ،

تفتتح حقبة جديدة نتيجة

التحالف بين «إل باييس

(SÍAP LE)» و « الخبر

العر « (erbiLofni) »

(نشرت سوم 10-10-

3202 على جريدة» باييس

(SÍAP LE)"). يتناول

الفائز بجائزة نوبل للآداب

عام 2891 بكل صراحة

ودون تحفظات، تجربته في

الموسيقى والبحر الكاريبي

والمال والحب وكتبه وأفكاره..

ويبدو فيها غابرييل غارسيا

ماركيز أكثر سرية واندهاشا.

#### ماركيز بتحدث عن رواياته..

- «لقد اعتبروها نكتة سبئة أو نكتة جيدة، وهذا صحيح، ولكن أعتقد أن «مائة عام من العزلة» هي «فاليناتو» 3 مكون من 450 صفحة، وأقول ذلك بكل جدية، فالجمالية هي نفسها، والمفهوم هو نفسه، والأداة هي نفسها، قصص تجوب هنآ وهناك وتضيع،

تضيع في النسيان الشعبي،

«الحب في زمن الكوليرا» هو «بوليرو» 4مكون من 380 صفحة وأقولهاً بكل جدية. عندما لم يكِن أحد يعرف ما هي أغاني «الفاليناتو»، أتذكر أننى كنت طفلا صغيرًا أذهب للآستماعً إلى عازفي الأكورديون الذين يأتون خلال الاحتفالات، لأن أصل موسيقي «الفاليناتو» هو هذا، إنها موسيقي الروّاة المتجولين: كانوا موسيقيين مسافرين يذهبون من قرية إلى أخرى يروون حدثًا وقع في مكان ما، كانوا صحفيين متجولين برفقة آلة بالأكورديون. كان كلّ ما يهمني أكثر في البداية، هو القصة التي يروونها، وليس بالقدر الكبير الموسيقي. ولكن بعد ذلك، ارتبطت القصة والأحداث وحتى حياة المنطقة في ذهني بشكل وثيق بالموسيقي، لدي الانطباع بأنه من جميع كتبي، فإن الكتاب الذي يلذَّص بشكلَّ أفضل بحر الكَّاريبيّ هو «عن الحب وشياطين أخرى»، أما في «الحب في زمن الكوليرا»، ليست للمدينة الأصالة الكاريبية المؤثرة بنفس القدر وبنفس الدهشة التي في رواية «عن الحب وشياطين أخرى»، وفي الواقع، إذا كان يمكن أن يُرى في أي كتاب منٍ كتبي إلى أي مدى نحن الكاريبيون حقًا نُعتبرُ مزيجًا من العديد من الأعراق التى نشئات منها ثقافة جديدة حقاً، فإنها في هذه الرواية».

#### نصالحوار

على الرغم من أن رواية «من الحب وغيره من الشياطين» تدور أحداثها فيُّ قرطاًجنة، إلَّا أنَّني أراهًا ذات طابع كوبي شديد، مع تجارب وأساليب حياة تستمر حتى اليوم،

لا يوجد أي مكان في الكتاب يذكر أن المدينة هي قرطاجنة، وهذا ليس صدفة بحتة، أنا مهتم بهذا الاشتباه والتردُّد لكي يكون واضحًا أن مكان وقوع أحداث الرّواية قد يوجد في أي مدينة في بحر الكاريبي، لم أتعامَّل مطلقًا مع المكونُ الأفريقي لَّثْقَافَة البحر الكاريبي بهذه القرب كما فعلتُ في هذه الرواية، في قرطاجنة، بسبب الظروَّف الخاصَّة

#### للفترة الاستعمارية والظروف الخاصة جدًا للاستعمار الإسباني، لم تتجذر هذه الثقافات ولم تحافظ عليها كما حدث في كوبا. كلّ تلك المعلومات، لم أكن لأحصل عليها هناك في قرطاجنة وربما في أي مدينة أخرى في بحر إنّه موضوع أقدِّمه، ولكن لا أحد

ترجمة: عبداللطيف شهيد /

أسبانياك

يرغب في الاهتمام به، الكاريبي ليس منطقة حغرافية بل ثقافية: لا يشيمل فقط بحر الكاريبي، بل يمتد برأيي من جنوب الولايات المتحدة، وما يشمله من ولاية لويزيانا وفلوريدا، وحتى شمال البرازيل، بمعنى آخر، فإنه ليس إقليمًا جغرافيًا بل إقليمًا ثقافيًا. لقد اعتمدت عناصر من الثقافة الأفريقية المدمجة في الكاريبي من البرازيل وكوبًا التي توحّي كما لو أن المحداث تدور في قرطاجنة، ولدتُ في

أراكاتاكا 5، وهي قرية كولومبية في الداخل البري، ولكن ليس في العمق الكبير، إنها الكاريبي النقي، وهذه المنطقة ليست فقط في كولومبيا، بل في جمّيع مناطق الكَّاريبي تتحدُّد تقافتها بشكل أساسى من خلال الموسيقى، ربما تكون باناما هي أكثر المدن كاريبية، المكان الذي يشعرُ فيه الإنسان أنه

كاريبى؛ هو في

بالمعنى الذي يبدأ فيه جسدي في الشعور بوجوده في وسطه البيئية في الكاريبي. يحدث لي ذلك بسهولة شديدة عندما عود من أوروبا، في المحطة الأولى التي يقوم بها أحدنا في الكاريبي، أنزل، أتنفس وأصبح شخصًا أخر، أعتقد أن هذا الأمر لم

يتم دراسته بما فيه الكفائة؛ إلى أي مدى يعد التكيف البيئي للبشر أمرًا

#### هل صحيح أنك قُمت برحلة عبر سفينة سيّاحية إلى الكاريبي في أول أجرة من البيزو $oldsymbol{6}$ نلتها؟ أظن أنه منَّ الأفضل تجمِّيع كل الأساطير التي قيلت حوليَّ، سُيكوِّن ذلك مهما في حيَّاتي.

ريما أنت من يستفزُّهم لفعل ذلك؟

لنر الأمر، لم أقم برحلة بحرية في البحر الكاريبي، ولكن عندما كنت أكتب في برشلونة رواية «خريف البطريرك»، في لحظة ما، أدركت أنني ابتعدت عن وسطي البيئي وأن هناك أشياء لم أعد أشعر بها، يتلاشى لون البحر من الذاكرة، تنسى الروائح البرية، فجأة وجدت نفسي لا أتذكر أشياء محددة، وَّأَننى بَجِاجَّة إِلَى عَناصَر للتعبير عن ذَّلك ِالواقع، الْانْفعال والمشاعر، فالوعيُّ بالمكان الذي كنت فيه لم يَّتَطَلُّبُ ذلكُ مَّنِّي، لأنَّ الكاتبُ يحمل عالمه، والشاعر يحمَّل عالمه، وأينما وَّضعوه، سوآء في القطب الشَّمالي أو القطب الجنوبي، فإنه يحمَلُه في داخله، لكنني لم أكن أتذكر جيدًا كيف كانت بعض الأشياء، الروائح، الأصوات، درجة الحرارة، من الصعب جدًا تخيل الحرارة عندما يكون هناك برودة والعكس صحيح، قلقتُ كثيرًا لأن الرواية انغلقت عليّ؛ لذلك توقّفتُ وقمت بجولة حملتني إلى مدينة سانتو دومينغو، وَمنها نزلت عبر قوس الكاريبي بأكمله حتى قرطاجنة واستعدت كل ما كنت بحاجة إليه، اسْتَعدتُ كلَّ ذلك الوَّقود الذِّي كنت بحاجة إليه لكتابة الرَّواية، لم أقم بتدوين ملاحظة واحدة، كان الأمر ببساطة مسئلة العيش والتجوال، استكشاف جميع جزر الكاريبي، واحدة تلو الأخرى، دون القيام بأي شَىء آخر سوى المشاهدة، وليس لمدة عام: ثلاثة آيام هنا أو أسبّوع هناك. عندما عُدت، تدفقت أحداثَ الرِّوَّاية كَالْنهرَ حتى النهاية؛ كُلُّ مِا في الأمر، أنه ببُساطة، عُدت للْأَنْغَماسِ مرة أخرى في لب الموضوع، لكنّ هذا يختُلفٌ عنّ أنني تناسيتُ نفسي، بمعنى أخر، لا يمكن أن يتخلّى الشّخصّ عن وجوده، حقيقةٌ، يجب أن يكون الشخص ما هو عليه: لا يمكن أن يتوقف عن كونه من حيث هو.»

إلى أي لون من موسيقي البوليرو كنتَ تستمعُ عندما كنتَ في برشلونة؟

كُنْت أستمع إلى بعض أنواع موسيقى البوليرو التي ليست من الكاريبي: كانت مقطوعات باتش (Bach)، التي لها أصول شعبية مماثلة، في النهاية، تتشارك كل الموسيقى، الموسيقى الثقافية والموسيقى الشعبية في أصل واحد من الأغاني الشعبية، هناك صورة في الأيقونات الضخمة لبيلا بارتوك (Béla Bartok) (التي تمتد لمعظم حياته وهي غريبة جدًا لأن الرجل لديه وجه جد تعبيري) تُحرِّكُ العواطف بشكل فظيع، حيَّث يظهر وهُو يَحمل مستَّجل أُسطوانات قديم لتسجيل الألحان الشُعبيّة للمزّارعين في ترانسيلفانيا، أرض دراكولا، لأن بيلا بارتوك كان ابن بلدة دراكولا. تأتى معظم موسيفاه من هذا ٱلأصلُّ الشعبي، كما كان الحال في حالة باخ، وكما هو الحال في موسيقي الفاليِّناتو، تماما \_مثل معظم الأدب الكاريبي، الموسيقي بالنسبة لي ليست مجرد الموسيقي الكلاسيكية أو الموسيقي الشعبية. إنها كل ما يُسمع، وبعد ذلك أبدأ في تمييز الأنماط التي تعجبني أكثر أو تعجبني أقل. ولكن، لا يمكن أن يُقال إن الموسيقيّ الكلاسيكية ليستّ موسّيقي أو أن المّوسيقي الشعبية ليست موسيقي أو أن البوليرو لَيس مَوسيقي، وَلَكن الموسيقي هي الشاّ-تشاّ-تشاّ (cha-cha-chá). أعتقد أنها جميعًا تُعبِّر عن قيمة كبيرة لأنَّ حتى التعبيرات الأقل شرعية لديها شيئًا ما، ولكن في الواقع لا يمكنني الكتابة وأنا

حين كنت في برشلونة، بعد انتهائي من كتابة «مائة عام من العزلة» وأثناء البحث عن وجهة أخرى مُقبلة، كنت أسَّتمُع إلَى الكثير من الَّوسيقي، كنتُ دائمًا أستِمع إلى الموسيقي، وخاصةُ الموسيقي الكَلاسيكية، ولكن دُّونُ تُنسيقٌ، كنتُ أستَّمعُ إليها هكذا، اعتباطيًا، بغُضُ النَّظر عن النَّوع. في برشَّلونة، كانت الْميزَة فَى أنه يمكنك ٱلاستماع إلى الْمُوسَيقى في كل مكان، ُفهي مدينةٌ موسيقيةٌ بامَّتياز. كُنتُ أستمع بشَّكل خاص إلى الكونشيرتُو الثَّالثُ للبيانُو لبِّيلا بارتوكَ، الذِّي يُعْجبني كثْيرًا، وكنتُ أستمع إليه كُتْيرًا خلال الأيامُ الَّتي كُنت أَكتُب فيها «خُريفُ الْبطريركُ»، عندماً تُم نَشْرُّ الكتَّاب، حاول بعضُ الخبراء في الأدب والموسيقي أن يثبتوا لي بطريقة ما، أنِ بنية وهيكلة الرواية تستندان إلى هذا ميرتق لبيلا بارتوك، على الرغم من أنني لم أتمكن أبدًا مَنْ فهم التفسير الذي قدموه، من المثير للاهتمام أن نتساءل إلى أي نوع من الموسيقي تنتمي إليه رواية «عن الحب وشياطين أخرى». أنا، ليس لدي أدنى فكرة، ولكن من المحتمل أن يكون لديها موسيقاها الخاصة، ما كنت أرغب فيه هو أن تكون موسَّيقي دونَ نشأرَ، ولتحقيق ذلك، كانَ عليَّ العمل على كتابة رواية من مئتِّي صفحةٌ لمدة أربع سنوات، يوميًا، وضمان عدم وجود أي نغمة تتعارض مع الأخرى.

#### هوامش:

-1مؤلِّف أفلام وثائقية من سان سيباستيان (شمال إسبانيا)

-2مترجم مقيم بين المغرب وإسبانياً، صدرت له مجموعة قصصية مترجمة «الشاب الذي صعد إلى السماء: مختارات قصصية من أمريكا اللاتبنية».

- قنوع من الموسيقي والغناء مصدرها منطقة البحر الكاريبي في كولومبيا، وعادةً ما تكون مصحوبة

-4ٌأُعْنَيَّةٌ راقصة وبطيئة الإيقاع، أصلها من كوبا، تحظى بشعبية كبيرة في منطقة البحر الكاريبي.

-5أراكاتاكا (Āracataca) هي بلدية بمقاطعة ماجدالينا في كولومبيا. ونالت المدينة شهرتها بعد حصول أديبها غابرييل غارثيا ماركيز على جائزة نوبلٍ في الأداب عام 1982 وشهرة مصورها ورسامها الكاريكاتيري ليو ماتَيْثُ إِسْبِيْتُوتًا. وَبِعْدِها أَصْبِحَتْ البِلْاية رَمْزًا وُواحِدةً مِنْ البِلدياتُ الْأَكْثُر شهرةٌ في أَمْرِيكا اللاتينيّة. -6عُملة مكسيكية.

النص الأصلح

Una entrevista inédita a Gabriel García Márquez inaugura la nueva época de 「""TintaLibre

المرجع: entrevista-inedita-a-garcia-marquez-/01-10-https://elpais.com/cultura/2023 a-lo-meior-las-layandas ous harral a-lo-mejor-las-leyendas-que-hay-sobre-mi-son-mas-interesantes-que-mi-vida. html?ssm=whatsapp

## بدة تستنف شاعرتها وشعراءها في أمسية تناصر بالكلمة الحرة



استنفرت مدينة وجدة ثلة من شاعراتها وشعرائها لنصرة القضية الفلسطينية، وقد التأموا أخيرا في أمسية شعرية بمقر جمعية «النبراس للتنمية والثقافة»، وقد جاءت هذه الأمسية أيضا حسب تعبير رئيس الجمعية المنظمة للأمسية مصطفّى شِبعيب؛ «لأنه من حقّ مدينة وجدة وشعرائها ويحقّ لنا حميعاً أن نغضب وننتفض ونعبّر ونحرّر تعبيرنا لصالح الحق والحقيقة الفلسطينية».

وقد أقيمت هذه الأمسية في ظل استمرار الحرب على غزة، التي بلغت يومها الـ23 حين تنظيمها، وارتفع عدد ضحاياها من الشهداء إلى ما يزيد عن 8 الاف، فضلًا عن 20 ألفا و242 مُصابُ منذ السَّابع من أكتوبر 2023، يوم انطلاق شعبية عارمة نظمت في عدد من المدن المغربية.

وبينما تساءل الشاعر حسن الأمراني، الذي غيبته عن الأمسية دواع صحية، في قصيدة مسجّلة بصوت نجلته أروى الأمراني عن «الشبهامة»، وذكر «من يزرع الأشبواك في عمق الثرى» بأن «لا يرقب الأعناب من بستانه»، تساءلت أبيات الشَّاعر محمد فريَّد الرياحي عن «العروبة»، فيما تمنَّت قصيدة الشَّاعر محمد علي الرباوي «لو يشهر الشَّعب في ىلدى غضىيە».

في الأمسية ذاتها رثت الشاعرة البتول محجوبي «يوسف الغزي»، وهو طفل في السابعة من عمره اغتالة الاحتلال الإسرائيلي في حربه الأخيرة على القطاع، بينما كان «القدس تشكو جرّحها الدامي» هو عنوان قصيدة الشاعرة دنيا الشىدادى.

وفي «بطاقة حب لمحمود درويش» تساءل الشاعر الزبير خياط «هل ما يزال الحمام يطير»، ووعد بأن يأتي «جيل جديد.. على صهوة الخيل.. في بزة الفاتحين»، وب النات الشهادة لا تحزن مؤمنا»، ذكرت قصيدة الشاعر الطيب هلو، قبل أن يُخاطب الشاعر بوعلام الدخيسي الشاعر المصري أمل دنقل «أنا لم أصالح.. لم أصافح».

وعن عملية «طوفان الأقصى» العسكرية، التي أطلقتها فصائل المقاومة الفلسطينة يوم السبت 7 أكتوبر 2023، أنشد الشاعر سعيد عبيد قائلاً: «السبت أو فرحة بين سيدة الكرامة.. الفرحة نير مندفع.. من وجه القدس إلى المريخ.. شكرا ملء الدنيا شكرا.. يا أجمل سبت في التاريخ».

وبين قراءات شعرية وأخرى غنت فرقة «الأطلال» للغناء العربي قصائد قال قائدها، رشيد بووشمة، إنها «صلة رحم مع القضية الفلسطينية».



بشير القمري واحد من الأعلام البارزة فى مشهدنا الثقافي المغربي المعاصر، بما امتلكه من حضور وأزن في السَّاحة الثقافية، والَّأكاديمِّيةٌ، والنقدية، والإبداعية، فقد توزع انتاجه بين كتابة المقالة، والنقد الأدبي، والنقد السينمائي، والترجمة، والكتابة الإبداعية، والتى شكلت مشروعًا فكريا للكاتب، قبل أن تكوَّن مشروعا أدبيا بمقوماته الفنية الخَّاصة، حيث راكم جموعة من الأعمال السردية، منذ صدور مجموعته القصصية «المحارب والأسلحة»

(1995)، وما تلاها من أعمال: رواية «سر البهلوان» (1997)، ومسرحتى «رجعة العامرية-التنين» (1998)، قرواية «حرب البسوس» (2006) -موضوع الدراسة-، ثم مسرحيات «اللجنة» و»فتنة» و»ثرثرة على ضفاف أبي رقراق» (2007) لم ينضب للكاتب قلم وهو يعبر عن مجموعة

القضايا في إطار قالب فني، يكشف عن إلمام بشير القمرى بدهاليز الكتابة السردية والأدبية عموما.

تطرّح رواية «حرب البسوس»1 لبشير القمرى مداخل عدة لقراءتها، يتعلق بعضها بالجماليات التي صنعتها لغة النص، بينما يتصل بعضها الآخر ُّ بمواضيعها المتشابكة مع الواقع الاجتماعي، والسياسي، والفكري، وقبل كل شيء النفسي للذات الإنسانية، وهو ما جعلها تستأثر باهتمام عدد من الباحثين: هشام مداحى الذي قارب « اللغة وتشكل النص في رواية حرب البسوس للكاتب المغربي بشير القمري»2، وهي دراسة اهتمت بالنص من زاوية بنياته السردية (الشخصيات، المكان، الزمان، الرؤية السردية)، كما انفتحت على دراسة التعدد اللغوي وطابع التهجين الذي وسم الرواية، صبرينة بوسحابة التّ اشتغلت على «التناص التراثي وشعرية المناقلة والتحويل رواية حرب البسوس لبشير القمرى «أنموذجا»»3، حيث سعت الباحثة إلى تتبع التوظيف التراثي للموشيح، ولحدث حرب البسوس داخل الرواية، إبراهيم الحجري حيث

> بسوس» أخرى في المغرب»4. ويظل النص الروائي بشكل خاص كما يذهب إلتى ذلك بر القمري نفسه «من أعقد النصوص (الخطابات) على مستوى الأدبية والإيحاء والتشخيص والتخيل، وما إلى ذلك من استقطاب إواليات ألرمز والتسنين السيميائي، ی جانب اعتماد أواليات الحكي والزمن والفضّاء»5، قَـيَ ظل

أنجز قراءة في مجمل الرواية مضموناً وشّكلاً بعنوان «بشيّر القمري يكشف «حرب

ما يحفل به من مواضيع إشكالية تتجاوز حاضر الكاتب، لتلامس حاضر القارئ حاملة

من القلق،

البسوس»، لاسيما من خلال لغة تشكيلها،

أهم معالم الرؤيا المأساوية في رواية «حرب

والتساؤلات ما يضاهي قلق مبدعه، وهو ما يكسب النص حركيته،" ومنه تستمد دراستنا شُرعيتها في إعادة قراءة هذا العمل، في ظل حاضر مأساوي، وفق تصور يتغيى القبضَّ على

يتخذ الكاتب شخصية «المبروك» بطلا لروايته-وهو الذي لم يكن مباركا في حياته-ليكشف عن جملة من الصراعات التي تعيشها

الذات، فبعد أن تزوج المبروك بفريدة الخُراط انطلق مسلسل ماسيه، بدءا بزوجة أحكمت الطوق حول عنقه، مرورا بفساد علاقته مع أهله، الذين خرجوا من دائرة اهتمامه،

مفسحين المحال لعائلة الزوجة في الاستفادة من «المبروك» ماديا ومعنويا، فصراعات «المبروك سياسيا، ومشاكل ابن زوجته المدلل فاروق،

د. سناءالسلاهمي

أمور وأخرى عجلت بانهيار الرجل، ورحيله، بل فراره من جحيم امرأة استولت على كل أملاكه، لينتهى وحيدا جثة في أحد الفنادق، تاركا خلفه جملة مّن التساؤلات حوّل أسباب وفاته: هل انتحر المبروك، أم أن الأمر كان بفعل فاعل في ظل صراعات

الرجل الخاصة مع زوجته، والعامة بسبب مواقفه ولقد كان طبيعيا في ظل هذا الصراع من جهة،

والنّهاية المأساويّة للمبرّوك من جهة أخرى أن يتسم المحكى بتعدد أصواته السردية، المتسائلة حول أسباب الوفاة، والمنددة بجبروت الزوجة، ودسائسها، التي فاقت الحدود، محاولة كشف المستور، فصوت واحد لا ينهي، ولا يحل شيئًا كما يذهب إلى ذلك باختين6، يقول أحد الرواة: «الرتيلاء فريدة الخراط التي هندست وظلت تهندس ما راق لها وطاب وهي تنظم رقعة شطرنج عائلتها وعائلة زوجها المبروك وأفلحت غاية الفلاح في التجميع والتشتيت ونسج المؤامرات ونصب الفخاخ إلى أن تمكنت في النهاية من غُسل يديها من زوجها وقد كتب لها كل شيء إلا الفتات الذي احتفظ به سرا عنها ولم تهتد إليه عندما فر بجلده خوفا على نفسه من اللوت البطيء "7، وأمور أخرى يلخصها قول سفيان: «أما ثقافتها الشعبية الذاتية فكانت تتزود منها بكل ما تملكه وتسعى إليه من

مكاره السحر والشعودة والتوكال والنميمة والحسد والغيرة والحقد... ولعل أخي كان ضحية هذه الثقافة التي مكنتها من الإمساك به وخنقه والسيطرة عليه وجعله تحث رحمتها إلى أن تنازل لها عن كل شيء تقريبا وفر ناجيا بجلده قبل أن تجهز

لم تكن شخصية فريدة الخراط سوى شر دخل حياة أسرة الفارسي، فسرى في شرايٰينها ، فهي بلغة الْزَهرة، ويّامنة أخّتي الْمبروك «بنْت الحّرام»، وهيَّ التي ّحارتّ أمهما في شأن عدائها لهم، تقول مخاطبة إحدى بناتيها «كول لي مالها معانا»9، لكن لا أحد يملك الجواب لشرور فريدة الخراط، فالإنسان يظل لغزا بالنسبة لنفسه، فما بالك بالنسبة للآخر، وكان أن هجرت فريدة الخراط أيضا صديقاتها، اللواتي نلن حقهن من الأذى في السر والعلن، ولم تزدَّهَا عزلتهَا إلا إمعانا في مزيد من صبيغً التنكيل بالناس والأفراَّد والجَماعات: «مُخلاَّت ماداّرت بأعثُ وشراتَّ وتكرّفست علَّى بنات الناس. استغلت فقرهن وجهلهن، أغرتهن وقدمتهن أبكارا للذئاب من المغربّ والخليج وأوربا، وصورت ذلك بالفيديو للمتجارة والمساومة معا. هذا جزء من أَفْعَالُهُا الدَّنيئَةُ لأَنها، في مجالُ ما حرم الله والمخدرات، فاقت عصابات

الرجال»10. لقد شنت فريدة الخراط حربا على كل المحيطين بها، ولم تستثن إلا أفراد

عائلتها وابنها، معتمدة والتحييل، وتسارة لأصحاب القرار، وفي عدة طقوس السحر والشعوذة، مجسدة نموذجا لإنسان اليوم الذي بات له من ألوسائل الفعالة ما يستطيع بها أن يحقق ميله إلى الشر، وبقدر ما معت واعيته وتمايزت، بقدر



ما تخلفت طبيعته الأخلاقية 11 «دارت إيديها في كل شيء البرنس والصحافة والسياسة والثقافة والرياضة وحلمت تولي وزيـرة، لما ترشحت للإنتخابات، إنما الناس الشرفاء عاقوا وكالوا للسبى المبروك راجلها اللي كان براسوا ماكادش عليهاً ولأكاد يتفك منها، كان ولى عجينة في يديها»12، فكل طغيان بحكم طبيعته اللاأخلاقية يبيح لنفسه مختلف الأساليب والطرق، وتظل السيادة هدفه المطلق، التي من شانها ?في تصوره الخاص-أن تكون سند أمأنه.

تقوم كتابة بشير القمري في رواية «حرب البسوس» على فكرة الهم الوجودي، فنماذج فريدة الخراط لا تزال تؤثث مجتمعنا، و»مثيلاتها كثيرات متمنعات على الزجر في مغرب اليوم، ومحصنات ضد الاجتثاث والاقتلاع في مجتم مركب كمجتمعنا المنفلت من عقال المنطق»13، أما ابنها المدلل-الذي اضطر المبروك في الكثير من الأحيان إلى التغطية على فضائحه-فأمثاله أصبحوا العنوان الأبرز للمحطات الإعلامية، متى تعلق الأمر بجرائم القتل، والفضائح الأخلاقية، «ديما سكران، ديما مبوق، ديما مخطوف ومرفوع، ماسخرش ليه االله فلي عندو حيث مشي ديالو، ماتعنب فيه ماعرك، مع ذلك يحكون عنه حكايات غريبة، يكون جالسا وشيئًا فشيئًا يبدأ في البكاء بلا سبب، وكم من مرة حاول الإنتحار، هذي خمس سنين أو أكثر دار كسيدة خايبة فطريق مكناس، كان غدي يمشى فيها، الي كانت معاه ماتت، بنت شي برلماني، لكن القَّضية دمصّات... فظل على ديدنه، يوغّل في المتع والملذات من كل صنف بما في ذلك الشذوذ الجنسي ﴿14، والكاتب حين يتقن تُصويِّرُ هذه الشُّخصيَّاتِ الْمُعقدةِ فَي عواطفهَّا، ُفهو إنما «يسعى إلي الكشف عن بؤس الإنسان، ومواطن ت ال تحلل الإنسانية، تنبيها على خطورتها، وإيحاء باتخاذ موقف حيالها، ونشداناً للقضاء على أغتراب الإنسان في الحياة ... هذا الاغتراب الذي يسلب المرء حُقوقه، فيشُّعر بٱلعجز والضياع والتمزق»15، إذ تظل الشخصية الإنسانية الطريقة الفنية المثلى للتعبير عن حدس الأَّديبِ من جهة، وأماله من جهة أخرى.

تتجاوز الكتابة الروائية عند بشير القمرى مستوى الوعى بالقضايا الكبرى السياسية، والاجتماعية...التر ابتدعتها الرواية العربية إلى مستوى الوعى بالإنسانية والإنسان في حد ذاته، في إطار رؤية فجائعية «رافضة للواقع فى صورته كمعطى وكنتيجة وكممارسة يوميةٌ×16،ّ وهي رؤية تسجل حضورها نصيا في صور متعددة، وفق سمّات شعرية خاصة، نوردها كالآتّى:

-الذات والمأساة: مسار سردي إشكالي، ومشتحون، اختار الروائي أن يستهله بسرد داتي لراويه الأول المبروك، بعد أن تعدّر على هذا الأخير فعل الانتماء، فاختار أن يترفع بنفسه نحو عزلة في إحدى الحانات، عزلة لم تكنُّ سلَّبية، بقدر ما أسعفته في الوصول إلى تأمل عميق، لم يصل إليه قبلا، يقول: «مضى زمن (أبي فوق الشبجرة) مضى زمن (الوسادة الخالية)، وانصرمت عهود (لوف ستوري) و(الموت حبا)، (موريرديمي)، (رجل وامرأة)، إلى غير رجعة ولم نفز بطائل سوى أشباح نساء ورجال عابرين في (فن الهوى) (ذم الهوى) وهوى هذه النار، لم يعد أحد يُصدق عشق (التيتانيك)، ولم يبق لنا سوى نزر يسير من (سفر إلى أعماق الجحيم) أو (رِقصات مع الذئاب) لنحقق بعض التوازن المستحيل»17.

تستمد مأساوية الذات شعريتها من التكرار الذي عمد إليه الراوي في بوحه، مفجرا قدرا كبيرا من غنائية التكرار الشبجي، ف «إذا كانت الغنائية تعنى فرضا إرادة البوح، وضرورة التعبير عن الوجدان الذي يعكس وحدة الشخصية فإن من يمارس البوح بقوة هو الذي يقترب من روح الشعر»18، والذات في كل ذلك إنما تتمرد على اللغة المعيارية، مختصرة في جمل كثيفة ما يمكن أن تفرد له صفحات عدة، في إطار شعرية سمتها الجوهرية الفَجوة والتوتر حسب تعبير كمال أبو ديب19، حيث يستثمر الكاتب الماضي السينمائي الجميل للتنبيه على بؤس الحاضر المعاش، وعيا منه بأن القارئ- والإنسان



«قيمة ثقافية ونفسية وثيقة الصلة بصور الماضي ونماذجه العليا»20، لكن تظل حقائق الواقع تفوقَ هذا الإنسان فاعلية وتأثيرا، ما يجعله في سعى دائم لتحصيل توازن قد يغدو مستحيلا في بعض الأحيان.

تأملات تعجز معها ذات المبروك عن تحقيق توازن داخلي يكسبها استماتة، لتجد نفسها قد أصبحت عاجزة عن الثقة في الآخر، بل في هذا العالم، يقول \*تعبت من عقلي ومن تعليق أصلي وفصلي على كتف أنثى غير محتملة تقصيني، مرة أخْرى، منّ هذا الذي نحن فيه، على مضبض من أمرنا، منذ الأبد، هذا الذي نسميه زمنا، نسميه الزمن، نسميه حياة، UNE VIE، أو نا فيذا، ببلاهة قاسية، بكل يقين أهوج، بقناعة راسخة، بكل رغبة كاسحة تذبح كل مغامرة سخية قد نحيًاها، فجأة، ثم نسْلُم الروح، منذ أن ًاختارتٌ أمنا الغامضة أن تقضّم تفاحة نتنّة وتغرى الشيطان ويغريها وتخرج إلى العالم لتلقى بنسلها إلَّى القارِعةِ، لكننا نداري ونحيا بالتي هي أحسن، ما أمكن لنا»21.

وسواء تعلق الأمر بالمقطع الأول أو الثاني فإن مكونات الفجوة القائمة في البنية اللغوية هي عبارة عن مواقف فكرية حول الانتماء واللاانتماء، بيّن تجدر الإنسان في الزمن، وإحساسه بالأمان، وبين عدم الشعور بهذا الإحساس، والإقصاء من دائرة الحياة، وضمن حركة هذا التوسيع تصبح الفجوة قائمة في التصور الرمزي للوجود.

وتستمر مأساة المبروك، ويستمر بوحه الشعري بها، وهو يستحضر في محطة أخرى مسار حياته ونهايته المذلة، مسدلا الستار على حكاية لم تكن إلا جحيما لصاحبها: «تشرئب الحكاية، حكايتي، حكايتك، والرباط مثواي وقبري، أصرخ لا يسمعني أحد إلا الذي خلقنى وأسقط مجندلا مضرجا بدماء التحكاية، حكايةً أنت فيّها بوصلة، ماذا عساها تفيد البوصلة؛ أصرخ لا تسمعني شمس الضحى ولا ثا ميمونت ولا فاطمةً، لا تسمعني أطيافي، رحلت خلفها زحفا وزيفا. أي طقس هذا الذي يهددني؛ وكيف لي أن أعبر هذا الجحيم،... سأعلق على مشتجب الوقت أسئلتي وأرنو إلى شمس

هوامش:

وربما عجزت اللغة برحابتها، وشعريتها أمام فجيعة الوحدة، والانهيار عن البوح بكل التفاصيل، فكما

يرُوي سفيان: «لا أحد بإمكآنه أن يتحكم في حكاية

ما، في حكاية ما يريده أن يكون حكايةً، أنّ يكونّ

الحكايَّة، حكاية تحمل في طياتها ما يريده وما لا يريده، لأن الحكاية تخضع، غالبا، للزيادة والحذف

والتشطيب والتنقيح، كما تخضع للرقابة الذاتية،

الَّلازمة وَالْمَلْزَمة، ولاَّ توفر اللغة، رغم رحابتها، ما

نحتاجه ونحن لا نملك القدرة على ضُمان التوازن

بين ما نريد أن نحكيه وما لا نريد أن نحكيه،

وأحيانا أخـرى لا نقوى على القص، فتضيع الحكاية، تضيع حكاية، تضيع الحكاية، لتحل محلهاً حكاية أَخرى»23، فما أُوقع التكرار على

نفس القارئ، بعدما تجاوز مستواه التواصل

إلى مستوى كثافة شعرية تحمل من الضعف ما

يجعل الإنسان -في محطات عدة- رغم قوة الإرادة

1 -رواية حرب البسوس: بشير القمري، ط1، دار أبى رقراق للطباعة والنشر، 2006. تقع الرواية في ثلاث

2 -مجلة شيمال إفريقيا للنشير العلمي، المجلد الأول، عدد 2، جامعة ابن طفيل، القنيطرة، أبريل يوتيو 2023.

3 -مجلة البحوث والدراسات الإنسانية، عدد5، جامعة سكىكدة، دىسمىر 2017.

4 -جريدة المساء، 2008/04/17.

مستلب الحركة.

5 - شعرية النص الروائي: بشير القمري، ط1، شركة البيادر للنشر والتوزيع، الرباط، 1991، ص.2.

6 -شعرية دوستويفسكي: ميخائيل باختين، تر: نصيف التكريتي، ط1، دار توبقال للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، ودار الشُّؤون الثقافية العامة، بغداد، 1986، ص:366.

7 -الرواية، ص:27.

8 -الرواية، ص:72.

9 -الرواية: ص:25.

10 -الرواية، ص:95.

11 -التنقيب في أغوار النفس: كارل كوستاف يونغ، تر: نهاد خياطة، ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، 1996، ص:94.

12 - الرواية، ص:36.

13 -الرواية، ص:73.

14 -الرواية، ص:53-54.

15 -النمودج الإنساني في أدب المقامة: عبد الحكيم علي عبد المنعم، ط1، دار نوبار للطباعة، القاهرة، 1994، ص:10.

16 -الرؤية الفجائعية في الرواية العربية نهاية القرب العشرين: محمد معتصم، ط1، دار أزمنة للنشر والتوزيع، عمان، 2004، ص:24.

17 -الرواية، ص:18.

18 -أساليب السرد في الرواية العربية: صلاح فضل، ط1، دار المدى للثقافة والنشّر، دمشق، 2003، ص:107.

19 - في الشعرية: كمال أبو ديب، ط1، مؤسسة الأبحاث العربية ش.م.م، بيروت، 1987.

20 -الرمز والرمزية في الشعر المعاصر: محمد فتوح أحمد، ط3، دار المعارف، القاهرة، 1984، ص**:3**25**.** 

21 -الرواية، ص:13.

22 -الرواية، ص:20.

#### أحيانا يحسب المرء أن قصة ما انتهت، فإذا بها

غسان كنفاني

#### هل الروائي يكتب رواية واحدة؟

تذهب بعض الآراء في القول أو إلى القول، بأن الروائي لا يكتب سوى رواية واحدة، والبقية تنويعات. يصدق الرأي على روائيين، دون أن يشمل الكل.

كتب فلوبير روايته الشهيرة «مدام بوفاري» (1857)، وأرتبط أسمه بها. بعد خمس سنوات أبدع رُائعته ﴿سَالاَمنو» (1862). هل نقول بأنّ الرواية الأولى حجيت قيمة وأهمية الثانية. قد يكون. لكن من يذكرها؛ وهو ما دعا القارئ الكاتب البرتو مانغويل في كُتابُه «شَنْخُصْيات مذهلة من عالم الأدبُ» إلى القول، بأنَّ الجميع يتحدث عن «مدام بوفاري»، لكن لا أحد تكلم عن

جاء الطيب صالح إلى الأدب من المحيط. مثله في ذلك مثل إسماعيل فهد إسماعيل. وتدوول الاسم

إبداعيا بصدور روايته «موسّم الهجّرةً إلى الشمال» (1966)، وكانت نشرت بداية في مجلة «حوار» (العدد الخامس والسادساً. وفيما أبدع «عرس الزين»، «ضو البيت» (بندر شأه)، مريود( بندر شاه) و «دومة ود حامد»، ظلَّت الأعمال اللاحقة شيبه مغيبة لطبيعة نوعية النقد الذي طبع المرحلة. لكن قبل وفّاة الطيب صالح في (2009)، صدر له نص من أقوى النصوص. لم يحدده أجناسياً، بل تركه مفتوحا. ويقع في المسافة بين الواقعي والخيالي. وينبني على رسم وسم الراحل النص ب: «منسى: إنسان نادر على طريقته».

ولعل السؤال الذي يمثل: أترى ترتبط كتابة الرواية بالإحساس بالنهاية، بِالمُوتِ؟ فَمُثَّلِّمًا يِفْرِغُ الروائي الْجِهِدُ فَي صناعة الإسم وهو يكتُّب نُواة أعماله، يرى البعضُ بأن الروائي لا يكتب سوى رواية واحدة، فإنه يكرس طاقاته وخبراته في الكتابة الإبداعية لتخليد الاسم في الأيام الأخيرة من حياته.

كُتُب الرَّاحل محمد زفزاف «المرأة والـوردة» (71 أو 1972) وصدرت في بيروت فعلق بها اسمه. وبالمناسبة

يستحضّرها الروائي سعيد بنسعيد المواتية العلوي في روايته الثالثة «ثورة المريدين» (2016)، لتأتي المرحلة الوسطى في الإبداع الروائي وتجلت في «الثعلب يظهر ويختفي» (1989) (ظهرت بداية ضمن منشورات «أَوْرَاقّ»). لكن من يتحدثُ عن روايته الأخيرة «أَفُواه واسعة» (2001). وأعتبرها بيانا في وعن الكتابة، وتختزل تصوره العميق فيما يجدر أن يتأسس عليه مفهوم الكتابة، وبالتالي وظيفتها في ترجمة واقع الذات والإحساس العميق بالمجتمع، إنها الرد المباشر على من انتقدوا تجربته في الكتابة والإبداع.

رجل الفكرأم مبدع الرواية؟ وازي الأستاذ سعتد بنسقيد العلوي سن الكتابتين الفكرية والإبداعية. بالنسبة لي، لن أهتم سوى بالإبداعية، أي بالكتابة في جنس الرواية. فالأستاذ سعيد، رجل الفكر سعيد بنسعيد العلوي أصدر فاتحة كتبه في الحقل الفكري «الفقه والسياسة»،



سبع ليال وثمانية أيام

🕙 قوركز الثقافي العربي







ملاحظتين:

- الأولى تجسد الفارق الزمني بين الكتابتين.

والثَّانَّية تترتب عنَّ الأولى، ومؤداها كون الإبداعي لم يكن ليزامن الفكري في الوقّت ذاته. لنتأمل مثلاً حالتّين: حالة الراحل الأستآذ محمد عزيز الحبابي رحمه االله تعالى (1922/ 1993). وحالة الأستاذ عُبد االله الْعروي (1933) أمدّ الله تعالى في عمره. فالأول أصدر كتابه «مفكرو الإسلام» في (1954)، و «من الكائن إلى الشخص» (1962)، ورواية «جيل الظمأ» في (1967)، ثم «إكسير الحياة» في (1974) وكتاب «تأملات في اللغو واللغة» (1980)، إلى آخر آثاره. وأما الأستاذ عبد الله العروى، فنواة بداية الكتابة

سعيد ينسعيد العلوي

ثورة المريدين

🎒 المركز الثقافي العربي

#### ثلاث خاصات

«الخديعة» (2011)، «ثورة المريدين» (2016)، «شورة المريدين» (2016)، «سبع ليال وثمانية أيام» (2017) و»حبس قارة» (2021)، بأن اللحظة الإبراعية في الراهن

(راهن الكتابة لذى الأستاذ سعيد)، هي للإبداع في

الرواية. فما لم يقله الفكر في موضوعيَّته الصارَّمة يرسم التخييل الروائي صورته من خلال قواعد

اللعبُ: تقديمًا، تأخّيرا، حدفاً وإضافّة.

صدوق نورالدين

لدية إيداعية «ر

تستوقف قارئ المتن الروائى للأستاذ سعيد بنسعيد، ثلاث خاصات:

1/ الكفاءة الأدبية: ويستدل عليها تأسيسا من مكون اللغة. إذ يتأتَّى بنَّاء عالَم خيَّالي ينتَّج وعياً بالواقعي ليحيل عليه دون أن يكونه. وبالتأسيس على الإحالة، يتداخل الذاتي بالتاريخي والديني بالرحلي في تضام نصي صورة عن العالم ومحاولة لْفهمه وأدراك صراعاته وتناقضاته.

2/ ٱلْستمرارية: وتتمثل في مواصلة التأليف الروائي. والواقع أن الإمتداد خلق لتراكم وترسيخ لقاعدة المقارنة بين ما أنجز وما سيتحققُ إنجازه. ومن جانب ثالث، خلق لانتظارية القارئ الذي يتساعل: وبعد، ما الجديد؟ بالتألي، ما الصورة التي سيكون عليها؟ بمعنى، أية علاقة تصلُّ «حبس قارة» بـ سبع ليال وثمانية أيام» وب

"شورة المريدين". فما يثير - وهو الحد الزمني المكن للروائي المتمكن - أن بين الرواية الأولى والثانية سنة واحدة، وهي المدة بين الثالثة والرابعة، فيما تأخر النص الروائي الخامس أربع سنوات.

إن الاستمرارية ليس الكتابة والتأليف وحسب، وإنما القراءة. إنها البحث عن مادة الصوغ، والتمثيل عن روائي مثقف تشرب ينابيع الفلسفة، وانفتّح - كما سلف- على محكيات الذاكرة والتاريخ وأدب الرحلة. فمفهوم الرواية بالنسبة له يجلوه التكامل الأدبي المتمثل في بناء نص متماسك، وخلق الشخصية/ الشخصيات المقنعة من خلال

تعدد هذه المحكيات.

3/ الإضافة: إن تجربة الروائي سعيد بنسعيد العلوي - وانطلاقاً من التراكم المتحقق - تجربة إضافة للروائي، كما الرواية المغربية والعربية. وهي التجربة التي تقتضى شمولية الإحاطة، علماً بأن الحديث عن الكفاءة الأدبية والاستمرارية الدليل على تجارب روائية قادمةً.

ألقيت هذه الكلمة في حفل تكريم الأستاذ سعيد تنسيعد العلوي. وذلك في خيمة الإبداع بمنتدّى أصيلة. وهي توازي الدراسة الصادرة ضمن الكتات القيم الصادرة بالمناسبة.







ٱلتَّحداثة، بيروت في (1982). وأمـــا أرســاء

تقاليد الممارسية الروائية فتم

في (2010)، حَيَّث نشر

أولَّ تجاربه الروائية «مسك

يفضي السابق إلى أثارة

الليل» بدار رؤية، مصر.