

لم أكد أضع الكلمة الأولى في افتتاحية هذا العدد، حتى استعدت يدى أشد بياضا من الورقة البيضاء، لا لشيء إلا لأنَّ خاطراً لسعني وأوحى لي أن أتركهم يأخذون حصَّتهم من كتابة الافتتاحية ، إنَّهم/ هن الرائدات والرواد الذين سبقونا إلى هذا الطريق بينما كنا لا نزال في أول الطريق ، رائدات ورواد الإعلام الثقافي الذين زادهم الاشتغال بالأدب وزنا يُقاس بميزان الذهب ، أولئك الذين أفنوا حياتهم في الكتابة ، لا يجب أن يكون الجزاء نظير ما أسْدوه للثقافة المغربية التشطيب والإلغاء، بل الأجدر أن نستحضر بين حين وآخر ذكراهم ونرسِّخها بقوة الفعل ،ليس فقط بالاقتصار على رفع الأكف بالضراعات والدعاء، ولكن بإعادة نشر أعمالهم التي قد لا نجد اليوم ، مثيلا لأسلوب كتابتها البليغ وقوتها في إبداء الرأي ، عسى أنَّ لا نقلق راحتهم الأبدية ، ويقبلوا العودة للعيش بيننا للحظات بعد أن ذاقوا نعمة الخلود في دار البقاء (

> محمد بشكار bachkar mohamed@yahoo.fr

1 الكتابة واحدة من أقدم أشكال الصلاة.

الكتابة هو الإيمان بأن التواصل ممكن.

2

على المرأة أن تفكر خلال ساعات في صمت كما لو كانت تلعب الشطرنج، إذا شاءت أن تكون سعيدة، عليها أن تضبط خطوتها المقبلة وأن تحدد منذ البداية من يملك سلطة عليها، إن هذه المعلومة أساسية بعدها عليها أن تخلط الأوراق والأدوار وذلك أمر مهم. إن الحياة لعبة اعتبريها كذلك، واضحكي منها.

3

الفراغات التي بين أصابعك موجودة، لأنه هناك شخص آخر يمكن أن يملأها .

4

المرأة السعيدة هي التي تستطيع ممارسة حقوقها، بما في ذلك حق التجول والابتكار ومواجهة الآخرين وتحديهم دون خوف من ردود فعلهم تجاهها، وقد تكون مدينة في جزء من سعادتها لرجل يحب قوة زوجته ويفخر بمواهبها.

5

كل منا يحمل فى داخله كنوزًا مخفية، والفرق يكمن فى أن البعض ينجح فى استغلالها على عكس الأخرين، والذين لا يتمكنون من اكتشاف مواهبهم الغالية يعانون الشقاء فى حياتهم ويكونون مكتئبين .

6

يجب تعلم الصراخ والتظاهر، تماما كما تعلمنا المشي والكلام.

7

الطبيعة أفضل صديق للمرأة. تقول ياسمينة: إذا واجهتي مشاكل، يمكنك السباحة، التمدد في حقل، أو النظر إلى النجوم، هكذا تشفي امرأة مخاوفها.



سنة: 54 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 14 مارس 2024 الموافق 3 من رمضان 1445

الدير؛ عبد الله البقائي

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

14

كم نحتاج إلى المعتزلة الجدد.

15

الزمان هو جرح العرب، إنهم يرتاحون إلى الماضى.

16

وجود الكيد أي إرادة النساء في عرقله سلطه الرجل.

17

أريد أن تكونا متحررتين وسعيدتين، أريدكما مضيئتين كالقمر، أود أن تكون حياتكما سلسلة من الأفراح الهنيئة. مئة في المئة من السعادة، لا أكثر ولا أقل .

18

لم تكن شخصيات شهرزاد في ألف ليلة وليلة تهتم بالقاء الخطب أو الكتابة حول إمكانية تحررهن، بل كن يتقدمن إلى الأمام ويهربن ويعشن خطرًا دائمًا ويواجهن حيرة العواطف ويتمكن دائمًا من النجاة. لم يكن يحاولن إقناع المجتمع بتحريرهن، بل كن يحررن أنفسهن.

19

أروع ما قد يكون أن تشعر بالشوق، و لكن الأجمل أن يشعر بك من تشتاق إليه.

20

على الإنسان ألا يتخلى أبدا عن الأمسيات الرومانسية فى السطح على ضوء القمر، وأن يدفع بمن يحب إلى نسيان الضغوط الاجتماعية ولو لمجرد ليلة واحدة، وأن يستلقى ويضحك وينظر إلى القمر ويده تحضن يد من يحبه.

21

السعادة يا ابنتي هي أن نعيش مع الآخرين ونحس بوجودنا كأفراد وأننا لسنا معهم لمجرد إسعادهم. السعادة هي التوازن بين ما نعطي وما نأخذ، والسعادة هي أن يحس الإنسان نفسة مرتاحا وخفيفا ومبدعًا وراضيا ومحبا ومحبوبا .

22

إن مشاريع المرأة تنعكس على طريقتها فى اللباس، إذا كنت تودين أن تكونى عصرية عبري عن ذلك من خلال ما ترتدينه، وإلا ستجدين نفسك محاصرة وراء الأسوار .

23

قررت بأنه إذا كان علي خوض الصراع ذات يوم من أجل تحرر المرأة، لن أتخلى بالتأكيد عن مباهج الحياة، كما تلاحظ عمتي: لماذا نثور ونغير العالم إذا لم نستطع الحصول على ما ينقصنا وما ينقصنا أكثر في حياتنا كنساء هو الحب والرغبة والحنان، فبم تفيد الثورة إذا كان العالم سيظل صحراء قاحلة من العواطف؟ .

24

الحقيقة هي الشيء الوحيد الذي لا يصدقه الناس.

25

يمشي الكثيرون على شواطئ حياتنا، ولكن القليل من يترك الأثر. 8 النضبج هو حينما تبدأ في الإحساس بحركة الزمن كعناق حسي.

9 التشاؤم هو رفاهية الأقوياء.

10

الكرامة هي أن يكون لديك حلم، حلم قوي، يمنحك رؤية، عالم يكون لديك فيه مكان، حيث كل ما عليك المساهمة فيه يحدث فرقاً.

11

هناك ستين لفظا لقول كلمة أحبك مُحصاة من قبل ابن القيم في كتاب روضة المحبين.

12

بما أن جهلنا بالماضي يستعمل كسلاح ضدنا لنرد على ذلك ونقرأ الماضي!

3 الرجل المجرّب برَجُلين.



# حراس ابن خلدون

اختار الأديب المغربي محمد الهجابي، أن يسمي روايته الجديدة ﴿حراس ابن خلدوَّنِ»، وقد صدرت أخيرا عن دار القلم بالرباط شهر فبراير 2024 في 350 صفحة من الحجم

تشغل رواية ـراس ابـن خلدون»، مساحة زمنية افتراضية تبتدئ من أواخر الستيينات من القرن العشرين إلى غاية مستهل التسعينيات منه. عقدان من النومن طبعا جيلا من المناضلين تواترت أفواجه على السكن بدار بحي الأطلس بمدينة فاس، أطلق علیها اسم «دار ابن خلدون»؛ وهو الاسم الذى سارت به ألسنة مناضلين ارتبطوا ىمنظمة «23 مارس» اليسارية المغربية، ولا سيما ممن درس تحامعة محمد بن عبد أالله بفاس

وبالواقع، فمن النادِر

أن تلفى دارًا بفاس، أمُّها مناضلون، طلبة بخاصة، اجتمع فيها ما اجتمع في هذه الدار. ثم غادروها وهو يبطنون من آثارها غير القليل مماً بصم بقوة على مساراتهم النضالية والإنسانية. ولأن هذه الدار بهذا الاستثناء الضارب، فقد توسل بها الكاتب محمد الهجابي لجعلها بؤرة هذا العمل السردي، وعبرها، أي الدّار إياها، تابع مسارات لساكنيها بالوطن وخارجه في فرنسا وبلجيكا والجزائر.. من جهة، وبواسطتها تعاطى مَّعُ جَمِلةً أَفْكَارَ حَرِكَتَ مَنَاضِلِي هَذَا التَّنْظِيمَ، إناثا وذكـورا، و»ميزتهم» عن مناضلي باقي التنظيمات اليسارية ومناضلي القوى الوطنية والديمقراطية، ضمن مرحلة طويلة شهدها المغرب المعاصر عنوانها الرئيس صراع حاد في أغلب أطواره بين إرادتين شرعيتين إرادة نظام ملكى وإرادة حركة وطنية ديمقراطية من أجل إقرار نظام متوازن يتجه نحو طى صفحة «الحكم الأوليغارشي والثيوقراطي الفردي» وبما يفُسح المجال لتطور «الفكرة الديمقراطية»

وتغلغلها في الدولة والمجتمع على حد سواء. هِذا المد والجزر بين هاتين الإرادتين الشرعيتين حكما العقدين الزمنيين اللذين أطرا «الزمن السردى

وإذن، تفقد سعى هذا من مناضلي حركة 23 ما الله الله مارس، التي مرت بمرحلة العمل التسري وشبه السرى بالمغرب متذ أوائل سنةٌ آ1976، ثم باشرت مرحلة الشرعية القانونية في سنة 1983، عقت صيدور «عفو ملكي» على السياسيين المنفيين خارج الوطن بداية الثمانيّنات، ضمن وضع سياسى فرضته القضية الوطنية واحتدام الأزمة الداخلية. وكان ولا بد أن ينقل هـذا «الزمن السردى» غير قليل من الظلال التي أرخاها العقدان بانغلاقه وعنفه تسارة، وهو الغالب، وبانفراجه ومرونته تارة أخرى، على حيوات «حراس

ابن خلدون» شانهم في ذلك شان

تجدر الإشارة إلى أن لمحمد الهجابي مؤلفات

ّ زمان ّ كأهله (رواية)، 2004 - بوح القصبة (رواية)، 2004 - موت الفوات (رواية)، 2005 - كانما غفوت (قصص)، 2007 - إناث الدار (روايــة)، 2011 • قليل أو كثير أو لا شم (قصص)، 2013 - بيضة العقر (رواية)، 2015 - ذُرُا اللهِ العقر (رواية)، 2015 - نُواس (قصص)، 2015 - زُنُبركات (قصائد نثریة)، -2016 لك ولهم (قصائد نثریة)، -6ُ1ُ02 لَغُوُ سَائِرُ بِيْنِنا ۚ (قُصْص)، 2021 -



باقى فصائل الصف الوطنى الديمقراطي

إنّ رواية «حراس ابن خُلدون»، بهذّا المعنى تنتمي إلى النمط الاستبدالي في البلاغة، وبالتحديد إلى قسم «انزياحات التعويض» (من مجاز مرسل وكناية واستعارة) إذا جاز هذا التوصيف.. وبخاصة في ما يهم «ذكر الجزء وإرادة الكل».

المالغيقراط (رواية)، 2023..

ضمن المنشورات الجديدة لـ»بيت الشعر في المغرب»التي حظيت بالدعم برسم سنة 2023 ضمن برنامج دعم النشر والكتاب الذي ترعاه وزارة الشباب والثقافة والتواصل (قطاع <mark>الثق</mark>افة)، صدرَّ للشاعر المغربي جمال أزراغيد سليل مدينة الناظر ديوان بعنوان : «كأني ذَاهَب إلى حَرب»، الذّي يقع في 96 صفحة من الحجم المتوسط، ويتضمن ست عشرة قصيدة متعددة التيمات والمناخات الشعرية التي سبق للشاعر أن نشرمعظمها بالملحق الثقافي لجريدة العلم وجريدة «القدس العربي» ، وهي على الشكل الموالى: مرايا يلفها سكون الكون، حين يتجرعني <mark>صو</mark>ت الكون، ارتباك في فلوات الروح، صور بلكنة المجاز، نجوم تغزل وحدتى، زمن يتغبّش خلف الباب، لا شيء لي، خيوط سُلتُ مِن نار، نتوءات على خاصرة الشروق، قصائد طآرئة، حياة ف خصلة شعر، موسيقى الوجود، وشوشات عند باب القلق، جلجلةً السكون، شارع يخنقه الفراغ، حناجر تتفقد روحها.

يأتى هذا الديوان، الذي وضع صورة غلافه الفنان الفوتوغرافي عادل أزَّماط، خامساً في الريبيرتوار الشعري للشاعر، بعد دُواوينة الأربعة التالية: « أسماء بحُجُم الروى»(1998)، «غنج المُجازّ» (20<mark>11</mark>)، »حوريات بقدَم الكون» (2018)، «سمائى خفيفة... أيها البياض» (2023).

وقد جاء ظهر غلاف الديوان مطرزا بمقطع شعري مقتطف من نص»حين يتجرعني صوت الكون»:

ليس مهمتى أن أعمر بيت الزوجية أو أكتشف شعيرات ذقني ، كل صباح ، في المرآة

أزراغيد

كل ما أتمناه أنأعد أنفاسي التائهة بين أشجار الغابة

حتى أستعيد بهاء القصيدة إلى مملكتي.

جمال أزراغيد كأنّي ذاهبٌ إلى حرب

المنشورات أقام «بيت الشعر في المــغــرب» حفلا شعريا وفنيا يوم الأربعاء 6 مارس 2024 بالمقهى الثقافي التابع لسينما " النهضة بالرباط. استهلت فقرته الأولى بكلمة ألقاها الباحث خالد بلقاسم الكاتب العام ﻠﯘﺳﺴﻪ «ﺑﯩﺖ ﺍﻟﺸﯩﻐﺮ في المغرب» وتقديم العدد 43 من مجلة «البيت» والكتابين الجماعيين:» محمود درويتش قصيدة لا تنتهي» و» الشعر

ولتقديم هذه

والتاريخ». أما الفقرة الثانية التي أدارها الباحث حسن مخافى،عضو الهيئة التنفيذية للمؤسسة، فقد خصصت لتقديم الدواوين الشعرية العشرة متعددة التجارب والحساسيات <u>والت</u>عريف بأصحابها.

ومما ميز هذا اللقاء التواشيج بين القراءات الشعرية والمقاطع الموسيقية بطريقة جمالية، والحضور الكبير والمميز الموزع ما بين نقاد وأدباء ومثقفين ومهتمين بالكتابة الشعرية وتفكيرهاً.

# رحيل رفيقة حياة الناقد الدكتور حسن المودن



فُجع أخونا الناقد الأدبي المعروف الدكنور حسن المودن، في رحيل رفيقة حياته السيدة الفاضلة زهرة إد بن على، التي باغنتها المنية يوم الجمعة ثامن مارس 2024، وذلك بعد معاناة لسنوات مع المرض، وبهذه المناسبة الأليمة نتقدم بأحر التعازي وصادق المواساة إلى صديق الملحق الناقد حسن المودن، وكذلك إلى ابنته شيماء (مهندسة دولة بفرنسا) وابنه محمد وهو أيضا مهندس دولة بالمغرب، داعين العلى القدير أن يلهمهم جميل الصبر والسلوان، ويتغمد الفقيدة بواسع الرحمات

إنا لله وإنا إليه راجعون.



عكس «أكُـدالـوكـس»

التي ينتقل من خلالها البطّل من الهامش نحو

المركز، حيث يعكس

هــذا الـقـرار لحظة

«الاغتراب الطبقى»

الندى يعتبر حضوره

محفزا لفعل البحث

وضيامنا لتلك العين المتفحصة والتصويرية

الباحثة عن منغلقات

هذه الحياة المخملية

وكشيف تفاصيلها

وحقيقتها وزيفها، وكما

يُحدثنا عبد الله العروي: فإنه «عندما يغيب الشيء

في الواقع يتضخم في الّذهن»، وهو ما نرى انعكاسّه

فيّ محطةً أساسية منّ محطات الرواية، التي سيخبو فيها فضول ولهفة البطل لحياة الأكَداليينَّ، ليلَّتفْتُ

لأسرار وقصص سكانها ومن يجاورها؛ « ليس لـدى اسـتعداد لأن أسمع حكايات الفاسية والمهندس...أريد أن أسمع حكايتك أنت»، وهي اللحظة التي تُعتبر تمهيدا للانتقال من لحظة الدهشية والانفعال إلى لحظة الفعل، من خلال اقتحام البطل لعوالم الأكداليين المخملية من باب «الفاسية»، وهلو الحانب الذي سيكون محفرا للرغبة في إحداث تغييرات جذرية على نمط حياته وأسلوب عيشه، لينتهي به الطاف بلحظة شك تتنصل من هاجس المغامرة والفضول الذي ركبه، وتعانق العقلانية التي تُصدَّر عن اللُوقع الطَّبقي الذي يُنتمي إلية. إن المدينة باعتبارها فضاء للأحداث، وعنصيرا أساسيا من عناصر المعمارية الروائية، حيث تعتبر، على المستوى النظري، السُّبُ الأساسي لبزوغ الفَّن الروائي. وهي، إذ تعتبر حاضنة لتجربة البطل، فإنها تعكس، على حد تعبير العروي، رغبته في « تسلق السلم

الاجتماعي بمجرد المصادفة أو لقاء عرضي

على أحد شوارع المدينة الكبرى»، فالرواية منَّ

خلال الفضاء المديني تستبطن عنصر المقاجأة

الضامن للتشويق، ثمن خلال التقاء المصائر

والقصيص، وهي ليست معادلا موضوعيا في

العمل الروائي، بل تشكل ترميزاً يحاول من خلاله البطل القبض على المعنى. ومن هنا،

المعطى الشكلى المتمثل في استعمال ضمير المتكلم، الذي يرتبط بمقصدية جماليَّة، فإن هناك عنصرا مُعطى يحقّق مسألة الإيهام بالواقعية وهو عنصر الطول، حيث يعتبر تودوروف في سياق حديثه عن سر هنري جيَّمس في «شُعرية النثرَّ»، « أَن المرَّء عند قراءة عملَّ قصير ليس لديه الوقت لكي ينسي أن هذا من ينتمي إلى الأدب وليس إلى الحيّاة»؛ أي أن الطول يعتبرّ عُنصرا أساسيا من عناصر التخييل التي تنبني

ومن باب ضمير المتكلم، تتسرب للرواية سمة «التجريب» التي تتلخص في كون السارد لا يروي لنا «قصة محكمة البناء»، بل يروي بحثه عن قصص سكان عمارة يقطنها بحى أكدال وما يجاورها من فضاءات، وهي نفس الغاية التي يعكسها نص أحمد المديني الصَّفصاف» الذي تدوَّر أحداثه هو الآخر بمدينة الرباط، وبنفس تجريبي أيضا، ينقل لنا المديني بحثه عن الحكاية في هرولته الصباحية التي يجوب من

خلالها هوامش المدينة قادما من

إلى «الروبيو» حارس العمارة، الذي يعتبر مستودعا كد الوكلا



إذا حاولنا البحث عن عبارة جامعة تلخص هاجس الروائى والرواية، فإننا

سنحد ضالتنا فيما صاغه ألبيريس في كتابه «تاريخ الرواية الحديثة» عندماً اعتبرها «مرض الإنسان؛ هذا الإنسان الذي لا يكفيه ضميره، بل ينبغي أن نقدم له إغراء انتهاكِ ضمائر أخرى»، وبهذا الهاجس، تطلُّ علينا رواية «أكدالوكس» للكاتب المغربي يوسف توفيق، وهي تنبش في حياة الآخرين بحثا عن قصص، ليس القصص التي تستحق أن تروى لأنها تتضمن بين طياتها ما هو الستثنائي بل القصيص التي تستحق أِن تروى لأنها ترتبط بفئة بعينها، وهم سأكنة حي أكدال؛ حيث يشكل تمزيق «الستارة» وتعرية بعض التفاصيل المرتبطة بعينة من سكان هذا الحي، مبررا لإعتبار أن الأحداث، التي تعج بها الرواية، تستحق أن تروى. لقد حسمت الرواية مِ القارئ، منذ البداية، مفهوم البطولة الذي لم يعد مرتبطاً بتلكُ التمثلات الكلاسيكية التي تربطها بالفعل الخارق، أو بالمفاهيم الحديثة التي تعتبرها كامنة في الدفاع عن القيم النبيلة في عالم منحط، فقرار البطل السكن « بحي أكُدالُ مضحيا بَأكثر من نصف الأجرة الشهرية» هو في حد ذاته مغامرة تنقل الحياة - حسب السارد- من دائرة العادى والمبتذل إلى دائرة الاستثنائي الذي يستحق أن يُروِّي. وعلى المُستوى الشكلي، يكشنُّف لنا استعمالَ ضمير المتكلم الذي تضطلع من خَلاله الشخصية بمهمة السرد، عن هاجس الإيهام بالواقعية الذي يسير فيه الرواى والمروى له في خطين متوازيين من الفضول، ويَفتُحُ هذا البرّنامج السردي/المغامرة أمام احتمالي النَّجَاحِ أو الفشُّل، ويوطن القارئ أمام سؤال جوهريّ، هو سؤال الجدوى؟ وهو السؤال الذي لا يمكن أن نجد الجواب الشافي عنه إلا بربط هذا الفضول بهاجس أساسى ومركزي، هو هاجس الكتابة. وإضافة إلى هذا



قراءة شعر الأستاذة مليكة العاصمي هي قراءة مفتوحة ومُغرية بالنسبة للقراء والباحثين لِدى كل الأجيال بمختلف أطيافهم ومشاربهم وتوجهاتهم الفكرية ، وهذا يعد بيانا أوليا على قَبِولَ ذَلِكَ الشُّعِرِ والترحيبِ به ، واستيفانُه للرُّسُسُ الفكرية والجَّمالية التي تؤمَّله ، وتساعده على الحياة والبقاء ، وتزيد من مساحة انتشاره واتساعه يوما بعد

> وحتى لا أكرر ما قاله الدارسون في معالجاتهم ، ومعظمها في نظري يتسم بالذاتية الانطباعية، والرؤية المباشرة شَاتجه في بحثي هذا اتجاها جديدا وبأدوات ترصد أراء إضافيةً وعلمية، لم تأخذ حقها الضروري بعدُ في النقاش العلمي الحر بسبب هيمنة ضيق الأفقّ ، وقصور الفهم، وتَحَكُّمُ التعصبُ الأيديولوجي، آلمنتميّ لحُقبة السبعينيات والثمانينيات، وللأسف لا زَّلنا نعاني من ويلاته إلى الآن، والكلام هنا يُقصَد به مسار نهج القراءة على القراءة، ويتمثل بالنسبة لشعر شاعرتنا مضمون مقدمة الأستاذ عبد الكريم غلاب رحمه في مضمون معدمه الاستداد حبد الربيم الله لديوان ( دماء الشمس ) كما يُعني ذلك التفكيك "" ا " الله الكارة التر الذى تناول نماذج من معايير القراءة والنقد الكلية التي سادَّت وسيطرت على المنحى المعرفي النقدي المغربي إبانً حمأة التّجآذبُ الأيديّولوجيّ المنتشّر ّ آنذاك ، والمثاّلُ ٱلأُبْرِن

المذكورين ، وتقودنا جميعا إلى إعادة طرَّح نَّماذج مَّنَّ إشكاليّات القراءة والنقد لشعرنا المغربي المعاصر انطلاقاً من شُعر الشاعرة مليكة العاصمي.

# 1 - قراءة الأستاذ غلاب

ملاحظة أولية أريد أن أشير إليها وهي أن الشاعرة مليكة العاصمي لم تثبت مقدمة لدواوينها المتتالية سوى ما انفرد به الأستاذ غِّلاب ، ولم تكرره بحسب علمي ، وما أملك من شعرها : ديوان ( أشياء

تراودها) وديوان (تصبح فرسا). تتنوع قراءة الأستاذ عبد الكريم غلاب، وتتكئ على رؤيته للشعر ، وللإبــدّاع بصَّفة عـامة ، وتساير المُعطيات الفكرية والفنية التَّي تضمنها شُعرُ شَاعَرَتْنَا ، ويمكن أن نتتبع معالم القراءة المُذَّكورة وفَّق فهمَّ خاص وجامع للشِّتات عُلَّى شَكلَ متكامَّل ومحددٌ في عناويِّنْ مختَّصرة على

وب كي النحو التالي: أ- مليكة العاصمي شاعرة بحكم قواعد الشعر العربي:أشار الأستاذ عبد الكريم غلاب إلى ميزة تأصيل شعر الأستاذة مليكة العاصمي بطريقتين مختلفتين ومتكاملتين في الوقت ذاته: طريقة عامة حين وصفها بأنها شاعرة بالطبع لا بالصنعة ( تمثل نموذج الشاعرات المتفوقات اللائى يؤكدن استمرارية التعبير عن أحاسيس إنسانية ، أبيح لنفسي أن أزعم أنّنا لا نكادنجدها رائعة متوهجة كما نجدها في شعر المرأة «1»).

الطريقة الثانية إستحضر فيها قاعدة مهمة من قواعد الشعر العربي ، وقُلُ أن يُلتفَت إليها في معايير القراءة عند النقاد المعاصرين ، وتتمثل في ضرورة القول في بعض الأغراض الشعرية ، ولاسيما الغزل منها ، انتباه جيد منّ الأستاذ غلاب على اعتبار أن المبدع يبقى في البدء والنهاية إنسانا ، برى عليه نواميس الحياة ، ويجب أن يسخر

إبداعه للكشف والبوح عن المشترك بين ألناس ليتحقق المفهوم الإنساني العام ، وليقترب النموذج من بعضه البعض ، وللحفاظ على نسمات الإنسان الأصيلة ، يقول غلاب عن المنشأ العام لهذه الخاصية : ( عند الفنانين العرب إذا لم يتغزل الشاعر والشاعرة حينما لأ تتمرد على تقاليد المجتمع الوقور لن يكون شباعرا أو شباعرة « 2 « ).

ويقول وكأنه يؤكد على مستنده النقدى : ( ومن ثمة كان العرب وهم يتميزون بالشعر لا ينحرفون لشعِرُ المدح والهجو إلا بعد أن يمروا من عَنقُر الغزل لأن عاطفة إنسانية كانت تتملكهم في بدايتها ، وسموها وحنينها وصفاءً مُحَّتُدها « 3 « ) .

أظن أن ما قاله الأستاذ غلاب يحتوي على كثير من الصواب ، فالطبع والإحساس بنسمات الغزل ينبئان عن الفطرة العامة ، وهذه لا غبار عليها ، كما يدلان على مفهوم الفطرة الخاص وهو ما

تفرد به المبدعون الحقيقيون ، ويميز إبداعهم من ناحيتين متجاورتين : الناحية الأولى هي نجاحهم في استخدام فطرهم استخداما إيجابيا ، والناحثة التَّانية هي الْكشَفْ عٰن ميولاتهم الْإِبْداعْية الصحيحة حين يثبتون تلك الفيوضات الإبداعية برؤية

وأضحة وصافية ومميزة.

ى شىاعرة بطبيعتها الأنثوبة: مُعلم مُهم في سيرة شاعٰ تنا ٰ ، ٔ ٔ بكون هو المهتمن

على أشعارها ،

وهو المتحكم في مسارها ، ويخيل لي أن شاعرتنا لا تقول الشعر إلا عندما تكون في محراب الأنا ، وتتخلص من كل المشترك بين الناس ، وربّما يشكل متنفساً واسعا ، حافظ على توازن الشاعرة وقد مرت من مراحل المعاناة واليأس القاتل المتعاظم أمامها ، ولولا إنها كانت تهرع إلى الشعر ، أو يباغثها ، ويدفعها دفعا إلى حياضه لما كَانْتُ على ما

د. مولاي على الخاميري

هي عليه من الإبداع الشعري ما قلته عبر عنه الأستاذ غلاب بتأمل في حقيقة المرأة الوجودية ، وكأنها لم تخلق إلا لتهدئة الحياة

والتعريف بمباهجها المتنوعة ، يقول : ( مرة أخرى يحق للمرأة أن تدين أنانية الإنسان حينما حاصرها حتى لا تبوّح ، حتى لا تضوع من أردانها إشراقات الجمال والحبّ ، حتى لا تغازل ضياء القمر ، ونور الشمس ، وإشراقة النجوم ، حتى لا تغوص في أعماق الإنسان ، هي وحدَّها الـقادرة على أنَّ تحسها وتعزَّفها على وتَر الكَلمة الشُّعْرية الحميلة « 4 « .

قراءة على قراءة .. معايير موضوعية وإضافية لقراءة شعر الشاعرة مليكة العاصمى

الجزء الأول

هذا مدخل عام يصبح في حق كل امرأة مبدعة ولكن هناك تفاوت فيما بين المبدعات تبعا لعوامل ثقافية أخرى وهي ما أشار إليها غلاب حين استطاع أن يرسم حدوداً ، ويحدد مجالات التقاء الشعر بطبيعة الأنشى كما تجلى المشهد في شخصية شاعرتنا ، يقول : ( مليكة العاصمي تحدت الزمان والمكان وحصار الإنسان وقالت الشعر : شعرا لا يتصف بالخطابة وقعقعة الطبول ، وصراخ المأزومين ، شعرا يحتفل بهمس الشفاه ، ووشوشه الفراشة ، وسنقسقة العندليب :

وأنس مودتها ورضاها « 5 « ).

عجيب أمر الأستاذ غلاب هنا لما جمع بين لفظ « المرأة « ولفظ « الشعر – شعر « بالتعريف والتنكير وكأنه غلبته الفكرة ، ورأى في شعر شاعرتنا من البذخ ما لا يمكن حصره ، او مسايرته بنظرة القارئ ألخبير ، وبلفتة الناقد المتواري من وراء قواعده فأفسح بتعبيره السابق للقرآء المُقْبِلِين ، وترك لَّهُم فَضَاءات مستقبلية ، ومنَّحهم فرصة للتفكير في المسألة من جديد ، ما دمنا نعالج معطى إنسانيا لا يجتمع إلا في ذاتً الأنثى الشاعرة ، وكما وقع للأستّاذ سيقع لكل الدارسين ، فشُعر المرأة ، وإبداعها إذا كان متكامل الأركان هو إبداع خاص بخصائصه المستوحاة من طبيعة المرأة ، وأقتطف هنا فقرة من الكلمة المضيئة لهذا الإصدار

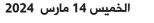
الثاني ، كتبتها وأنا أتمثل ما تمثله الأستاذ غلاب قبلي ، قلت : وأنا من المومنين بقدرة المرأة على العطاء والإبداع بحكم مجموعة منّ العوامل ، تستقر في دواخلها ، وتنفرد بها مقارنة بالرَجل ۖ، فعاطفتها الأقوى ۖ ، ونُطرتُها الفنيةٌ أوسع ، وقدرتها على المزج والتشكيل والاختراع ، وإنتاج الجديد انطلاقا من أحاسيسها ليس لها شبِبِيَّه ، وبسبب ذلك ظل حضورَها قُليلاً ولَّكنه عظيم منَّ جهة الَّكم والكَّيفِّ ، فقلَّتُها ليَّست نتيجة انحباس في العمل ، أو خمولٍ ف

الفُّطرةُ ، أو تأخر عن الرجل الصَّاخب دُوماٍ ، وَّإِنما الأمر يتعلق بِّحالَّةُ وجودية مُتفردة في كل شيء ، وكلُّ شيء لا تأتيه إلا بمراعاة حقيقة الخلق والإبداع ، وسُمُو الوظيفة الملقاة على عاتقها ، وشروط القول والإنشاء .

ج - مليكة العاصمي شاعرة الحياة : إذا لم تعبر المرأة المبدعة عن الحياة ومَّفاهيمها المختلفة فمن يعبر عنها إذن ؟ فالحياة تعني الرؤية ، وتعني الموقّف والختيار ما يتناسب مع طبيعة الأنثى ، وطبيعة المبدعة ، وعندما تقرأ إبداع النساء فأحرص على أن تبحث فيه عن الحياة ودروبها ، فالمرأة لا تنسى بسهولة ، وتتأثر بعمق لا يزول وإن تغيرت الحياة ، ولهذا فهي سريعة البكاء في أوقات الفرح والحزن ، وشديدة الارتباط بالجو العائلي ، وعندما يمر الحدث بعاطفتها يستقر على النحو الذي رأته، وهي أكثر الناس حلما وإقبالا على المحياة ، يُقول غلاب وهو يعلق على إحدى قصائد شاعرتنا ومطلعها:

> يحتل الليل بجثته المترامية الأطراف





# طلوع الباشق كل بقاع الأرض تضيق به....

الليل ؟ أي ليل يا ترى يجرح مشاعر الشاعرة، ويقُضُّ مضجَعها، الناس فيه نيام ، وهي الساهرة ، لا ترصد مفاتنه كما يفعل بعض الشعراء ، لا تحصي أنفاسه كما يفعل بعض العاشقين ، لا تستضيء بنجومه كما يستضيء التائهون في صحراء الرومانسية ، ولكنها ترصد جراحاته الدامية ، وتحتفل لتوديعه توديعا جنائزيا مع ضياء الشمس « 6 « .

زاويا الرَّوِية لمفاهيم الحياة عند شاعرتنا تتغير تغيرا واضحا تبعا للمنعرجات التي صنعــتها له في شعرها ، فالحياة ليل ، أو الليل هو الدال الموضوعي لجانب من الحياة ، وكذلك الأمر بالنسبة للألوان والكلمات المرسومة بعناية خاصة ، يقول غلاب : ( شعر مليكة العاصمي صور تنبض بالحياة ، تحفل بالرسم والكلمات ألوانا متموجة ، أنغاما هامسة ، وشوشات حافلة بالأسرار ، يعيها النوق قبل الأذن والعين ، تحسبها غزلا ، تخرج من نطاق الغزل إلى عالم الصور الحياتية الإنسانية « 7 « ) .

والأستاذ غلاب لم يقف عند حد ما قال بل وسع من دائرة استقصائه عن معاني الحياة في شعر الأستاذة مليكة العاصمي، وبما يوحي بمكامن التفرد لدى شاعرتنا ضمن المقارنة العربية بصفة عامة ، يقول بعد أن ساق مجموعة من الأبيات، هذا مطلعها :

# عذب هواها يؤذن في بلج الفجر حي على صبوتي وحنيني....

(أَقرأتَ لشاعرة عربية كلمات نابضة بالحركة والحياة تؤصل الشعور بيقظة إحساس عميق بالعذاب والجرح يقطر ندى وحنينا « 8 « ) .

ما استرعى انتباهي في كلام الأستاذ غلاب لحد الآن أنه عميق ومتجاوب مع نبضات شاعرتنا وهي تنزف شعرا عبر قصائد ديوان : « دماء الشمس « فماذا كان سيقول لو امتد به العمر إلى زمننا ، واطلع على ما كتبته الشاعرة بعده ؟ . الاحتراب المنابل ال

لا شَكُّ أَنَّهُ كَانَ سَيْفَطِنَ إِلَى المَزِيدُ مِن المَزَاياً ، ويكون له تأثير على عتبات كثيرة ، قديمة ومستحدثة ، وحسبه أنه أدرك ما أدرك وقته ، وفهمه بلمسته المستكشِفة والفاحصة لـ تـ جـليات أساسية في إبداع شاعرتنا .

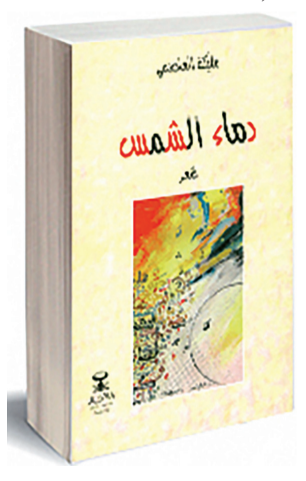
د – مليكة العاصمي شاعرة العوالم المختلفة: في ختام مقدمته وصف الأستاذ غلاب شعر شاعرتنا بقوله: ( الشاعرة مليكة العاصمي تحفر كلماتها بإزميل من حرير على جدران عوالمها ، وما أكثر هذه العوالم التي تسرق منها عشقها للشعر الجميل ، يعبر عن مباهج الحياة ومباذلها ، عن الحب والكراهية ، عن الملائكة والثعابين ، عن الصبوة والغيظ ، عن الربيع والشتاء ، عن الذئاب والكلاب الضالة.... مليكة ليست شاعرة الرومانسية الطافحة بالأهات....إنها شاعرة الحياة « 9 « ) .

إنه مقياس جديد ومتولد عما قلناه عن ارتباط شعر شاعرتنا بمفهوم الحياة، وجمعه ما بين المنحى الكلى والخاص ، وهذا هو الفرق المميز بين مفهوم العوالم ومفهوم الحياة ، فبعض البدعين يقفون عند حدود الحياة في شموليتها ، ولا يستطيعون التمييز بين وقائعها ، ولا عزل لحظاتها عزلا إبداعيا ، ومثل هؤلاء لا يمكن أن تجد عندهم مفهوم العوالم كما فصله الأستاذ غلاب ، وكما أشرت إليه كلمتي المضيئة ، وفي مكانين منفصلين منها ، المكان الأول عندما قلت : في الإبداع تتلاشى جميع الفوارق ، والمبدع الحقيقي هو منّ يقول ها أنذا ، ويكتبّ للإنسان ، ويقومّ بتذويُّبُّ الفوَّارِقِّ الشَّكلية والعقدية ، والْبيولُوجية المتَّحَّكُمَّةُ بغطرسة سلبية في بعضِ العقول لتتجلى لنا حكمة التاريخ وأجوبته الجمالية ، ومُتَّعُهُ الفكرية ، ويصبح الكون ابناً شُرِعياً ، تتشارك المرأة والرجل في طرح ماهياته وتشكيلاته المتنوعة بشكل إيجابي ومؤثر، وإذ ذاك تتلاشي كل الفوارق ، ويحس كل عنصر بيد العنصر الآخر القريبة منه ، وبأن الكون هو مجال الجميع ، وبأن التميز يستفاد من الفعل والإنجاز ، ومن القدرة على توفير المتعة الجمالية والفوائد الفكرية لكل إنسان شنغوف بهما .

شَاعرتنا حارت كل هذا المجد ، وترافعت عن قضايا الأنثى والرجل، وساقت من خلالها المزايا والسلبيات ، وظلت وفية لمسارها ، تضيف وتشرح وتبدع ، وتَحُدُّ حدود المنطق الحياتي المُلتقط من تجربة الذات، وتكتسب كل يوم جمهورا من القراء ، يتجدد مع كل جيل يطور المشوار،

ويعترف بالمنجز ، ويطمع في المزيد ما دامت قيم الفن والإبداع تتدفق، وتعلن عن الميلاد والإضافة المعتبرة في الهيكل العام للشعر.

والمكان الثاني عندما تحدثت عن خاصية استمرار الأستاذة مليكة العاصمي في قول الشعر على مدى العمر لحد الآن ، قلت : هي مثال بارز وملحوظ بين كواكب الشعر ، ونجمة مضيئة في سماء الإبداع عموما ، فقد ظلت على مدى سنوات العمر تقول الشعر ولكن بنخوة وانسجام مع طبيعة الأنثى ، ودوافع المكان والزمان ، اتخذت منه مجرابا للنضال والمناجاة ، وصار صوتها يتغلف بدفء وهي تنشد وكأن ملائكة الرحمان تملأ الفضاء أزيزا في وقت السحر ، تتعانق فيه كل الحواس ، وتتداخل فيه كل مكونات المرأة وفطرتها المتفردة .



2 - قراءة شعر الأستاذة مليكة العاصمي بنماذج من المعايير
المستحدثة في النقد المغربي المعاصر

اطلعت على نماذج من المقالات والدراسات التي أنجزت لحد الآن على شعر الأستاذة مليكة العاصمي ، وتوصلت بعدها إلى أستنتّاج أساسي ، يتمثل في خلو معظم الدراسات المنجزة من بُعد القراءة على ضوء أراء نقاد الشعر المغربي حصرا ، وقد أشرت سلفا إلى طغيان حضور الذات والانطباع الذاتي الضيق مما حرم القراء من زواياً كثيرة وإضافية نستطيع أن نستلهم منها معاييرها القرائية من أجل تنويع طرق البحث ، وإغناء فحوى الدراسات المتوالية على ضوء ما تضمتنه بعض المقدمات التي وضعها النقاد كما فعلنا فيما سبق مع الأستاذ عبد الكرِّيمُ غلاب ، أو على ضوء ما كتبوه في أبحاَّتُهم وكتبهم ، وتـذكرت هنا كتاب الأستاذ صلاح بوسريف: « المغايرة والاختلاف في الشغر المغربي المعاصر « وكنت قد قرأته في نهاية التسعينيات من القرن الماضي ، ودونت على طُرره مجَّموعة من التقييدات التي أزعجتَّني ، ولم أسُلم بها ، لأنها تحتاج إلى بيان مستفيضٌ في حالةً الإبداع الشُعري المغربي بصّفة عامة ، ورأيت أن أحول مناسبة الحديث عن شعر الأستاذة العاصمي إلى فرصة لمراجعة الأستاذ بوسريف في نماذج من موَّاقفه النقدية الكبرى ، إما تُـوافَّـقا ، أوَّ اختـالآفا ، وَلعلنِّي سأختصر كلامي ، وأقف به عند حدود العناوين الأربعة التالية :

> - مفهوم المجايلة . - مفهوم الذات والمضاعفات .

# - مفهوم المرجع . - مفهوم النص .

i – مفهوم المجايلة: يستشعر الأستاذ بوسريف بمعضلات مفهوم المجايلة منذ البداية، ويقسر بوجود اعتراضات واسعة على المفهوم ، ويطمئن الرافضين بأنه لن يستخدمه لغاية الإبعاد والإلغاء، ولا لتفضيل جيل على حساب جيل آخر، أو ( لاستألا ممتاكات جيل ومنحها لجيل آخر سابق أو تال عليه، هذه كلها محض أوهام ، لا تعنينا هنا ، ولا تعوق عملنا « 01») ومقابل هذا الموقف يبشر القارئ بضرورة الإذعان لسلطة مفهوم المجايلة: ( إننا نؤكد هنا على ضرورة وجود هنذا المفهوم ، وعلى قابليته للاشتغال داخل مفهوم المعاصرة.....» 11»).

وبعد ذلك ينطلق في التعريف المراد للمفهوم المذكور قائلا : (إن مفهوم الجيل كما نحده ، وكما نراه، وندافع عنه هو مفهوم به تتعين حدود بدايات كل جيل من الأجيال، وتعيين هذه البدايات في نظرنا أمر ضروري وملح ، لأن في هذا التعيين الزمني تتعين المفاهيم والرؤى ، وأدوات العمل لدى كل جيل على حدة، كما تتعين إبدالات كل جيل وممكنات المئلته في سياق المشهد الشعري المعاصر في المغرب بدءا من مطلع الستينيات إلى وقتنا الراهن ، وهو تصنيف يقينا من إسقاط أسئلة جيل ورؤاه، وذائقته الشعرية أيضا ، حيث تستعمل كمعايير للقراءة على حساسية جيل أخر، له زمنه وقلقه وجنونه الذي ليس هو بالضرورة حساسية وقلق وجنون جيل أخر سابق ، أو تال عليه ، وهــذا مطب بعض القراءات الغافلة « 12 « ).

تعمدت إثبات النص كاملا كما دبجه صاحبه ليتبين للقارئ مقدار الخلط الذي وقع فيه الكاتب، وعمق التعقيدات التي أصبح عليه مفهوم المجايلة، فقد انتقلنا من مرحلة الشرح والاحتراز والإصرار على الاستعمال إلى مرحلة التبسيط والسقوط، فالاعتبار الزمني وحده لا يمكن الاعتماد عليه في تحديد مفهوم الجيل في الإبداع عموما، ويمكن أن نذهب بعيدا ونجزم بخراب المفهوم الزمني حتى عند من يهتم بالزمن كالمؤرخين مثلا ، ومعه نشعر بأن الأستاذ بوسريف قد فصل موقفه على مقاسات ذاتية صرفة، إن لم أقل على نظرة فكرية قلقة، هي متذبذبة وخاسرة بكل المعاني .

تعره عدرية فعه، هي شريبية وكالمراه بس المحادي . ثم ما هو مفهوم الجيل الواحد المتجانس داخل الإبداع الشعري ، ألم تتولد كل حركات التحديث والمغايرة من رحم الفترات الإبداعية المتقدمة ؟ ألم تتداخل فيما بينها ، ألم يستمر القديم في الوجود إلى جانب الجديد، ألم تقع ردة، بل ردات عن الحديث إلى السابق عليه ؟ .

أِن الإبداع لا يستقر على حال، وربما مسئلة المجايلة هي التي تنعشه بتجددها وتفاعلها، واستمرارها حية وجامعة لكل أطياف الإبداع، ولم أعثر لحد الآن على زمن واحد متجانس في كل شيء بداعي مفهوم المجايلة الضيق، أو جيل واحد كان على هدي إبداعي قار وثابت ليس في المغرب فقط وإنما عند كل الأمم الأخرى.

وعندما نمثل بشعر الأستاذة مليكة العاصمي نتساءل إلى حقبة ، أو جيل يمكن أن تُحسب عليه ، ولا زالت تبدع وتقول الشعر إلى يومنا هذا ، وأرى سمة إضافية أخرى في شعر شاعرتنا يمكن أن تغني مفهوم المجايلة على الوجه الصحيح المبتغى ، فاستمرارها شاعرة في وسطنا يدل على أنها استفادت من كل الأجيال التي تعاقبت على مائدة الشعر ، وأنها حاولت أن تساير النزعات والإيقاعات المتجددة ، مع بقائها مومنة بمبادئها وتقاليدها الشعرية المعتمدة .

### الهوامش:

3 – نفسه : 10 . 4 – نفسه : 4 . 5 – نفسه : 4 .

6 – نفسه : 5 / 6 . 7 – نسه : 8 .

/ – بسه : ه . 8 – نفسه : 12 .

. 12 : فسه : 9

10 – المغايرة والاختلاف في الشعر المغربي المعاصر : 15 – الطبعة الأولى 1998 الصادرة عن دار الثقافة بالدار العضاء .

-------11 – نفسه : 15 .

. 16 / 15 - نفسه : 15 / 16

سيدتي الحميلة، أخيراً، تحقق حلمي ودخلتُ غرفتك! كم ترقبتُ واحترقتُ شُوقاً في انتظار هذه اللحظة حتى حسبتُها لن تأتي! لكنها أتت، وَّها أنَّا أقفَ قربكَ مُخدَّر الحواس، أمَّلي العَين برَوِّياكِ، من أخْمص قدميكِ الحافيتين إلى أعلى رأسك المتوج بشعر كستنائي طويل.

وأنت تجربين فساتينك أمام آلمرآة لانتقاء ثوبٌّ مناسب للسهرة، ربُّما لم تنتبه عيناكِ كيف اشتعل الوميض في عينيَّ وازداد توقدا إلى أن

صارت مُقلتاي جمرتين متوهجتين، تحولت معهما نظراتي، التي كانت تداعب جسدك المشوق بكل وداعة، إلى نيران مستعرة تود التهامه. ولا أظن قلبك فطن بقلبي الذي كان ينخلع من مكانه كلَما خَلَعت ٍقُستاناً لاستبداله بأخر، وكاد يتوقف نبُضه حين استقر اختيارك على فستان أسود طويل، والتفتتِ إليُّ بحدقتين فاحصتين قبل أن تُنحني مَادةً يندك نحوي، أنا الْغارق في الوجد، جلدي الأسود البراق ملتهب صبابة وكعباى العاليان مرتعشان لوعةً.

تلقفتني بين يديك كما يتلقف المنقذ من بين الموج غريقًا، وبرفق أدخلت قدميكِ في جوفي، ثم انتصبت واقفة، وخطُوت بضُع أمام المرآة لتري الشكل النهائي. تماماً

كما فعلت منذ أسبوع، يوم جئت إلى محل بيع الأحذية النسائية، واختَرتني من بين الكلِّ، إذ سمعِتَك تهمسين:

«أُرْيدك أنتُ، وحدكُ سَتفَى بِالْغرض!». خالجني شعور غريب عند ملامسة قدميك الطريتين الدافئتين وبشرتهما الناعمة العطرة، بينما أصِابعهما الرقيقة دغدغت ضلوعي جاعلة الدم يتدافع من جدید فی شرایینی، ویسقی طبقات جلدي التي دُبَّت فيها الحياة وانتعشت مسامُّها، فقمرتنى قشعريرة لذيذة خلتُ معها أن شعيرات دقيقة نمت ثانية على

من قال إن البشر وحدهم يبحثون عن أحذية تناسب أقدامهم؟! الأحذية بدورها تبحث عن أقدام تناسبها؛ وأنا وجدتُ ما

رغم آلمشاعر الجياشنة التى اكتنفتني مساء اليوم، تماسكتُ نفسي لأحافظ على رباطة جأشّي، وأقاوم رغبتّي الملحة في ضِمَكِ بقوة كما فعلتُ إُولْ أُمس، عندماً أخرجَتنى من الدولاب قربَ المدخل، حيث كنتُ قدَ قضيتُ خمسة أيام رفقة أحذيتك الأخري، أسترق النظر من بين الشقوق متابعا بشغف تحركاتك، وأنت تتجولين في أرجاء المنزل بخطُوات رَشيقة. من لهفتي واشتياقي، ما إن وجدتني أحتوي قدميك الناعمتين حتى جعلت إجلدي ينكمشَ ويلتصِق بهما، ضاغطا بكلُّ جهدي ومتلذذا بشعور مثير لم أعهده، بلغ بتي إلى حدِّ الرعشبة القصوى. ولم أفق من نشوِتي إلا وأنت تصرخين من الَّالم محاولةُ التَّخلُص منَّى!

فَى الغَرفة، لم أكرر فعلَّتي تلك. لسبتُ أحمق لأنسى التجربة المريرة التي عشتها بِعدما وضعتِني في كيس بلاستيكم أُسود، وحملتَنيَّ إلىَّ الإِسْكافيُ الذي كادُّ يزهق روحي حين أقحم القالب الحديدي في جوفي، وَشِرع يزيد من حجمه ليُمُدد

جلدي حتى أوشك أن يمزق أوصالى! هذه المرة، تصرفتُ بتعقل ولم أحَّدٍلك، بل حنوتُ على قدميك برفق واحتَضنتَهمَا

بلطف مقاوما مشاعري ورغباتي الجامحة. فكان جزائي أن أخذتني معكِ إلى السهرة، هَناك حيثَ اقتربت منكِّ عدة أحذِّية رجالية لامعة، أصحَّابها يرموَنكِّ بنظرات الإعجاب أكثر من باقِّي النساء الحاضرات، لكن لا أحد منهم كان محظوظاً مثلي! أنا الوحيد الذي حظيتُ بمنظر ساقيك المرمريتين، بينما كنتَ أمـارس لعبة حِدّيدة تمنحني المتعة وتقيني من غضبك في الوقت نفسه. أضغط على قدميك مراقبا الانقباض على ملامحكِ، فأخَّفف من ضغطيّ حتى تنفرج أساريركِ؛ ثم أُعيد الكَرة بالضغط ثَانية، وأناّ

هكذا دواليك في أحَتكاكُ لذيذ مع قدميكِ بلغٌ بي النشوة تدريجيًا! أمضيت الوقتسعيدا منتشيا وسط المدعوين، إلى أن اصطدم بي حُدَّاء رُجالِي أحمر، دناً منك صاحبُه يحيِّيك ويتودد إليَكِ، في حين لكَزني هو ساء النور أيها الحميل!». لم أستلطفه رغم أناقة شكله، إذ لم يرُقني جلده الطافح

ألثم أصابعكِ وباطن قدميكِ؛ أتراجع بعدها حالما ألمح الاحتقان على وجهكِ، وأرخي قبضّتي مرة أخرى...









وترشِقينني بنظرات نارية، فأحترقَ وجلا، كعباى المرتجفان عاجزان عن حمَل جسدي الذي ازداد سواده بريقا مع العرق البارد المتصبب من مسام جلدي. أنحشر في الزاوية حيد قَدَفت بي غاضبة منذ قليل، متسائلاً عن نَوع القصاص الذي ستنزلين بي بعدما أفسدت عليكِ سهرتكِ... اللعنة على ذلك الحذاء الأحمر، كل هذا

بروائح السَجائر والكحول التي لم يفلح دهن التلميع في

طَمْسِهَا، كما لم يُفْلح في إخفاء التجاعيد الظاهرة على سطحه. وإذ رآني نافراً منه، أضاف بنبرة وقحة:

صاحبي... هيّا، استرخ ودعنا نمرح قليلا!»َ.

«ما بك صديقى؟ أنظر كم تبدو صاحبتك مسرورة رفقة

أغاظني تصريحه . وددتُ لو أسدد له رفسة لتأدييه

قلبي وأخرجني عن صوابي، هوّ لمّا سمعتُكِ تضحكين من عليائكِ،

وأنت تتبادلين الحديث الهامس مع

صاحبه. حينها جن جنوني، فأطبقت على قدميك ضاغطا عليهما بأقصم

قوتى. وقبلاتى الحانية لأصابعك وباطن قدميك تحولت إلى لدغات

جعلت وجهك يمتقع، وأجبرتك على المغادرة وأنتُ تتأففين، تاركة صَاحب

تجلسين على طرف السرير مُمسكةٍ

بقدميك المتورمتين. تضعين مرهما للتخفيف من آثار الكدمات عليهما.

وبين الفينة والأخرى، ترفعين رأسك

الحذاء الأحمر في حيرة من أمره. الآن، بعد عودتنا من الحفل،

أنَّا أقبل منك أقسى العقوبات، بل وأعتى أشكال ألإذلال، سيدتى!

أنا الذي اقتنيتني من أرقى المحلات وأعرق الماركات، صُنعتُ منّ أجود أنواع الجلود وأفخرها، أقف بين يديك مستجديا مستعطفا!

ما رأيك سيدتي، يمكنك نزع كعبيَّ

واستعمالي كخُفَّ بنيس؟! لكن من فضلكِ، لا تبعديني عنك، ولا تحرميني من ملامسة تدميك

وبينما أنا غارق في توسَّلاتي، ها أنت تنهضين، وبعصِّبية، تفتح الىدرج لتخرجى كيسا بلاستيكيًا أسود ... يا الله، إذن هو الإسكافي وآلة التعذيب الرهيبة!

لكنك عكس كل توقعاتي، تفتحين

النافذة بعد وضعي في الكيس، وتُلوِّحين بي في الفراغ من الطابق السادس، وأنت

«لم أعد أريدك!».

الصورة من متحف برشلونة للتصميم

ينتفخ الكيس بِالهواءِ، ويطير عاليا باسطا مقبضيه ممثل جناحين يخفقان. ألتحم به ونصير جسدا واحدا. ولا يأتي الصباح حتّى نكون قد تحولنا إلى طائر أسود، نحلق في سماء المدينة، وكلما لمحنَّا حذاءً رجاليًّا أحمر، ذرقنا على صاحبه!



أسعد البازي

من ثُقب إبرة يَتردَّدُ السَّجينُ

مَنزلٌ مَهجُور العَصَافِيرُ أَكْثُرُ إِقْبَالِاً على النُّوافذ

يالَهُ من عَام جَديد ( حَتَّى رَجُلُ الثَّلج يَبِتَسِمُ فِي بِطاقَةِ التَّهنئَة

لَيلَةُ رَأْسِ السَّنَة عَلَى رُؤُوسِ الْمَارَّة تَتسَابَقُ نُدَفُ الثَّلج

عَامٌ يُحتَضَر وآخر ينتظر قرعَ أجراس الميلاد

عَلَى سُِطح البُحر يَتلألا فَجهُ القَمَر وعلى سطح البركة أيضأ

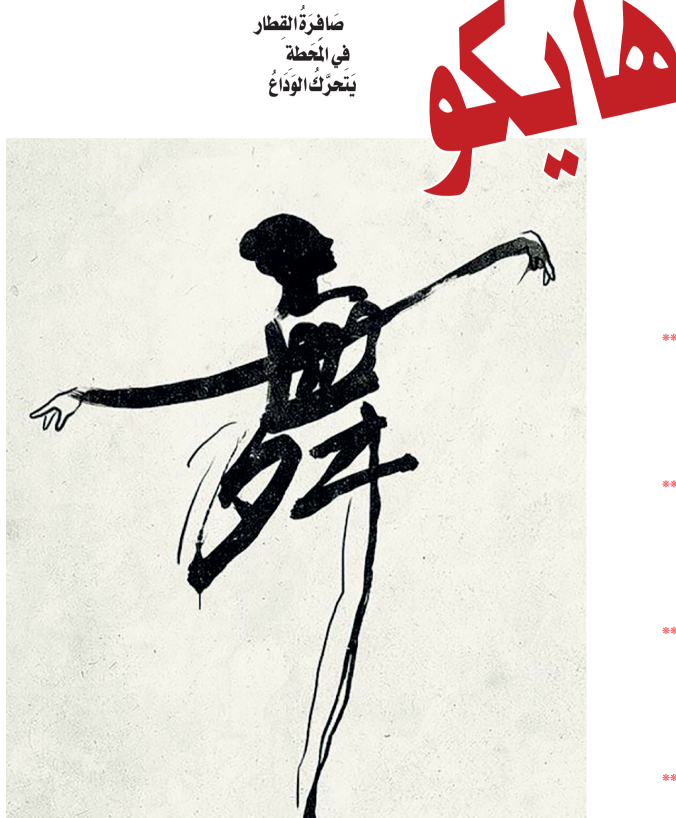
> لاَشَيْءَ فِي يَدي فقطٌ أصَابعي

لَمَّا صرتُ طفلاً أصبَحِتُ رُبَّانَها طَائرَةُ من وَرق

للمطروللشمسأيضأ وَإَحَتَّى لَلرَّيح تُدِيرُ ظهرَهَا المظلاَّتُ

علَى وَشَكِ الهُروب

صَافرَةُ القطار في المُحَطة يَتَحَرَّكُ الوَدَاعُ



«الرقص» في كاليغرافيا صينية

الخميس 14 مارس 2024

4.7 - الصهيونية حركة وحشية وبربرية

كشف «طوفانُ الأقصى» وقبلَه تهجّيرُ الفلسطينيّينْ أَثْنَاءُ «النّكبة» وما تلاه من مذابحَ فظيعة في حقّ هذا الشعب الأعزل من «دير ياسين» و »صبرا وشاتيلا» إلى اليوم القناعُ عن «وُحشية» المستعمر الصهيوني الغربي؛ هذه الوحشية التي لم يكن الأنثروبولوجيون يعتقدون أنها ستسمر في مجتمعاتنا الحديثة؛ إذ كانوا يرون أنها خاصة بمجتمعات بدائية. فقد قدّم الأمريكي لويس مورغان 1811 (1818 Henry Morgan) نظرية المتناف الذات المتناف المتناف التي المتناف المتن «تطور الثقافات الإنسانية» من حيث انتقالها من حالة «الوحشِية» (التي قسّمها إلى مرحلة دنيا وّأخْرِى متوسِّطة وتّالثة علّيا) ۚ إلى حالةُ أرقى نسبيًا أَطْلقَ عَليها لفظٌّ «البربريُّة» وّالتي رأى أنَّها تطورتْ، أيضا، خلالُ تُلاثُ مراحلٌ مشابهة للشكلُ الأوْلُ للحياة الْإِنْسَانية؛ أيَّ (الوحِشيِّةِ)، أمَّا عِن المرحلة الِثالثة والأَخِيْرة فَهي مرحلة الحِضَارة.» (قصّة الأنتُروبولوجِيّاً، ص 136)، ولكنّ الصهبونية بعيدةً كلّ البعير عن «التحضّر» المزعوم؛ فمعيار التّحضّر، اليوم، يُقِاسُ بمدَّى احتراَّمْ حَقَوْقَ الإنسان، وكلُّ تقدُّم صناعيٌّ وتكنولُوجيٌّ لاَ يَحتَّرم الإنسان ولا حُقَوْقَ الْإِنْسِانَ هِو تَقَهْقُرُ وأَنْحِدَأَرُ للحَضَّارَةَ المَادِيةَ، ومنهَّا الحِضَّارَةَ ٱلغربية وصنئيعتُها إسرائيل؛ لأنه مُسخرٌ لتدمير الحياة وتهشيم الكرامة، ورفّاهيّة القلّة علّى حسّات الكثرة... '

> 4.8 - البربرية والبدائية من الجدير بالذِّكر أنَّ الْإغريق استخدموا كلمة

«متبربرة» Barbarism عند الإشارة إلى الشعوب

التي لا تتحدث اللغة الإغريقية، ولا تتبع النَّمُط

الإغريقي للحياة، وهي لا تعني بالضرورة المعني الشائع الاستخدام وهي الوحشية أو البربرية.» (قصة الانثروبولوجيا، ص 75)، وقس على ذلك ما تنعت به

الشُعُوَّبُ غَيْرِ الأوروبية من «صَفَّات أَدنوية» تنحط عن

«مرتبة الإنسانية والبشرية» ليتَخذ الغربُ الاستعماريُّ ذلك ذريعةً لبسط قوته العسكرية وهيمنته الاقتصاديّة

على الشُّعوبِ الناميُّة والمجتمُّعاتُ التقلُّيديَّة، ما داَّمَ

يعتَّبر أنَّ كلُّ مُجِتمع مُحِافظٌ لا يتَّبع الطريقَّةُ ٱلغربية في ٰ التفكير ولا يسلك طريقة الحياة نفسها وأسلوب العيش

نفسه يُعتبر مجتمعًا بربريًا لا يستَحقّ الحياة، وإنما يُمرَّغُ أنفُه في تراب «السُّخرة» خدمة للأسياد في الغرب، وهو ما

تسعى إليه الصهيونية العالمية من تسخير غير اليهود لخدمة

مجتمعاتنا نحنُّ ٱلمحافظة على ثوابتها بأنَّها «مجَّتمعاتُ

ويَمكُّرون من أجل أهداف سياسِية، ويُخاتِلون من أجل مَصالحَ

ذَّاتَيَّةٌ لَّعْلُّ أَبْرَزُهَا ۚ الإِفْلاتُ مِنْ الْمُحَّاكُمَّةٌ بإطَالَةٌ أَمدَ الحَرِب على ۖ أهلنّاً في غزّة والتّفاخر بكُلّفَة عدد الضّحايا اليومي المرتفع

كما لا تُتَّفِي وَصَّمَها للمجتمعات غير الِّغربية وخاصِّة

بدائيةً»، وقد ظهر ذلك جَليًا في تَصريح غالانت ونتنياهو وغيرهما من السّاسة الصهاينة الذين يمتهنون إنسانيّة الإنسان باسم

الدِّينَ والعقيدة اليهودية، وهم في الدَّقيقة إنَّمًا يُوارَّبُونَ ويُرَّاوْغونَ ل

اليهود، وهي لا تُخْفي ذلك بل تُجاهر به وتُفاخِرُ.





4.10 - تنشئة أبناء اليهود المتصهينين على كره العرب

يُبرِز فيديو تمَّ تداولُه مؤخِّرا على مواقع التواصل الاجتماعي مدى كراهية أبناء اليهود

المتطرفين لنا نحن العربَ والمسلمين، حيث أظهر «هؤلاء الصّغار» الذين من المفروض أن تكون مُخيلتُهم في هذه المرحلة العمرية خالية من أي إيديولوجيا مُعادية للإنسان والإنسانية، أظهروا عداءهم المقيت لأبناء العرب ويقصدون أبناء الفلسطينيين، وتمنّى كل واحدٍ منهم قتل طفل عربي دون أيّ سبب مقبول، اللّهم ما زُرِع في كيانه من بُغْضَ العرب والمسلمين.

ولعل هذه التربية على الكراهية والحقد مرتبطة ارتباطا مباشرا بطبيعة المواد المدرسية والدينية الَّتِي تُلُقُّن فِي البيوت والمدارس والمُجتمع من قبل الآباء والمعلَّمين ووسائل الإعلام...، هاته التربية التي يدعوها أبرام كاردينر 1891) A.Kardner' (1891) \_»المنظّمات أو النّظم الأولية» التي ترتبط بتربية الأطفال في سنواتهم الأولى والتي تخَّتلفٍّ من ثقَّاقة إلى أخرىً. ويفترض كآردينر أنَّه نتيجة لآشتراك مجموعة من الناس في نوع معيّن من النشئة والتربية خلال مرحلة طفولتهم تسود سمات شخصية مشتركة بينهم عندما يكبرون، وترتبط هذه الصفات بالتشكّبل النهائي للثقافة السائدة بين هؤلاء الأفراد.

ومع أنَ النَّمِطُ أو التشكيلُ الثَّقَافِيُّ السائدُ لا يمكن أن يزيد أو يُقلُل من وجود الفوارق الفردية في نطاق الثقافة الواحدة؛ إلا أنَّ العلاقة بِين الأنماط الثقافية

والشخصية الفردية والتأثيرات المتبادلة بينهما أمرُ لا يجب إهماله في حالة دراسة الثقافات الإنسانية.» (قصة الأنثروبولوجيا، ض 182)

والكراهية في نفوس الذي يزرع الحقد والكراهية والعنصرية في نفوس الناشئة لن يجني إلا سفك الدّماء البريئة، و النرجسية»، و التغفول»، وحرمان الآخر من حقّه، وهو ما يُشَرُّعنُ حق الدفاع عن النَّفس واللَّرض والتاريخ لدي الإنسان الفلسطيني، وتستمرُّ بالتالي دوامةً هذا الصراع السلح في غياب القابلية للحوار أو التناظر الذي يُفضى إلى حلّ بالسّبلّ السّلميّة، ويزيد من طولٌ أمد هذه الحرب، ومعاناة الشعب الفلسطينيّ، وتفاقم هذه الهوّةُ الحَضاريةِ «غيبُوبةُ» المُجتمع الدولي الجاد في طلب الحوار وإنهاء هذا الصّراع المرير.

# 4.11 - المثاقفة (أو الاحتكاك الثقافي) noitartluccA والصهيونية العالمية

قبل مناقشة هذا الإشكال لائدٌ من تعريف «التثاقف»، و»لعلّ من أَفْضَل تعريفات عملية التّثاقف هو ما قدمه هرسكوفيتز ميلفن 1895) بالاشتراك مع زميليَّه رالف (1963-M.Herskövits) بالاشتراك مع زميليَّه رالف لينتون وروبرت ردفيلد 1897 (1897) ويتضمن هَذَا التعريفُ أنَّ التثاقف يشِمل التَّغيّرَ الثقافيُّ في تلك الطواهر التي تنشأ حين تدخل جماعات من الأفراد الذين يّنتمون إلى ثقافتينَ مختلفتين في اتصال مباشر مستمرّ معهما، مما يترتّب عليه حدوثٌ تغيّرات في الأنماط الثقافية الأصلية السائدة في إحدى هاتين الجماعِتين أو فِيهما معا.» (قصة الأِنْثروبولوجيا، ص 198-199) فَالمُثَاقَفَة، إِذًّا، في نظرنا: ﴿عمليةً تَبِادُلْ ثَقَافَيّ مُسالَم ومُتسامح مع الآخر يحتِرم خصوصٍياتِه ومشاعرَه وافتخارَه بِثقافته ﴿، وفي

غياِب القبول والاعتراف بالمثاقفة فلن يكونَ هَنِاك تقبّل للذَاتُ ولا للرَّحْر، ولن تكونُ قنوراتُ حوارّ يمْكِّنْ مِنْ الْتَفَاهُمِ وتَدْلِيلِ العقبات، وهُو مِّا يُميِّز اليوم الصهيوْنيَّة العالميَّة اِلتي تُصمَّ أَذْنُها عَنَّ ٱلقَبول والاعترافُ بِثقافَة اِلآخَرِ، وهذا دِّيْدَنَ الْأَستعْمَارُ في كِلَّ زَمَانٍ؛ إِذ يُهمِّشُ الثقافة الأصليّة المُحلِيَّة، ويعتبرها ثِقافة مُنحطَّة، ويقدَّس، بالمقابل، الثقافةُ الغربية وهو ما فعله الاستعمار

الغربي عندها تسلط على ثقافة شعوب يعتبرها «بدائيّة». وقُّد أصبحت هذه الظاهرةُ محلُّ دراسة الإثنولوجيا (وهي فرع من الأنثروبولوجيا) إذ «ركز الإثنولوجيون على ظاهرة الاستعمار، والنتائج المترتبة على التقاء الثقافة الأوروبية بِالنَّقَافاتُ الَّبِدَّائِيَّةٌ، وبمعنى آخَرِّ فإنّ دراساتِ الاتصالَ الثقافيُّ قد ركزتْ على نوع واحد معيِّن من عملية التَّغِيّر، وهو على حدّ تعبير رادكليف براون: «تغيّر الحياة الاجتماعيّة بفعل تأثر، أو سيطرة الغزاة الفاتحين الأوروبيين وخاصة في القارة الإفريقية.» (قصة الأنثروبولوجيا،

# قراءة عقدية وأنثروبولوجية في سيكولوجية اليهود

الجزء الرابع والأخير



إِنَّ تُوظيفُ مثل هذه النَّعوتِ من قبَل بعض المتطرِّفين والغُنصِريّين الصهاينة في حقّ الشُّعُوب غير الأوروبّية اختيارُ شَارَدُ عن الْحَقيقِةِ حتَّى من وجهةِ نظر علَّمْيَّة أوروبيَّة؛ الحديد الناتروبولوجيً البريطاني إيفانز بريتشارد Evans فقد ذهب الأنتروبولوجيً البريطاني إيفانز بريتشارد 1902 1902) Prichard إلى أن كلمة «بدائيّ» هي في حقيقة الأمر اختيارٌ غير مُوفَّق لوصف المجتمعاتِ المنعزلةِ غير الأوروبيّة وَّالواقّعةُ تَدُّت طاّئلةٌ الإستعمّار الغربي.» (قَصَّةٌ الأَنْثُرُوبِولُوجِيًّا، ص ٍ171) ممِا يؤشّر بأنّه استعمالً عنصريًّ للحطُّ مَنْ كَرَاْمة الشُّعِوبِ المُستَّعْمَرَةُ وتَثْبِيتِ هذا الاعتقَّادُ من خلال صناعة مثقَّفين مُزَيَّفي الوعي، أو إقناع يعض المنسلخين عن هُوِّيًاتهم، أو شراءً ذمَم البعض الثالث للترويع

بأنَّ الخلاصَ إِنَّما يَكُونُ في تبنَّيَ الحضارة الأوروبية والقيم الغربية، وهو ما تعمل على إشاعته بعض الإيديولوجيات المناصرة للصهيونية أو المتحالفة معها. ويستخدم الأنثروبولوجيّون مصطلح «المجتمعات البدائية» لينعتوا به المُجتمعات الصّغيرة سواء من ناحية عدد السَّكان، أو المساحة، أو تَشِعَّب العَّلَاقات الاجتماعيَّة، وتتُصِف المجتمعاتُ البدائيةَ عادةً ببشاطة الفنون، والأدواتَ، وَّالنَّظُم الإقتْصاديَّة، وقلَّة التَّخصصْ في الوَظائفُّ الاَّجتِماَّعيَة إِذَا قِوْرِنتَ بِالمجتَّمعاتَ الأوروبية، إليَّ جانب ذلك يُضيف بِعضُ الْأَنثروبولوجيّين بعضّ المقاييسُ والمعايير الأخرى مثل

عدم وجود تراث مكِتوَب، وبالتالي عدمٍ وجود أيّ فنّ متقدّم أو علم لاهوتيّ (ديني) منهجيّ منظمّ » (قصة الأنثروبولوجيا، ص 171).

4.9 - الصهيونية والعنصرية

تتغذَّى الصهيونية العالمية على «العنصرية» وتوظفها سلاحا سيكولوجيا واستراتيجيًّا لبثِّ الكراهيّة ضدُّ ٱلآخر، وتَفْتْ سَمومها تُجَّاه الشُّعوبِ العِربيةِ والْإِسْلاَميّة، ولا عُجبُّ إنَّ صَنَّفَنَا هَذَا ٱلسلاحَ ضَمنٌ «أُسلَحة الدِّمَارِ الشَّامل»؛ لأنَّه يؤثَّر بِّشكلٌ مَباشر فِي تنْشِئة أجيالَ من اليهود داخل إسرائيلَ وخارجَها ممّن يُزرَع في مُعتَقَدَّهُم ومِخْيالْهِم أَنَّ أَرضَ فلسطينً أرضُهم، وأنِّها كانت أرضا خَلاِءً قبلُ استعمارهم لها واستيطانهم فيها، ويعتقدون، أيضا، أنَّ الإنسان الفلسطينيّ لا يستحقّ الحياة.

وهذه «التربيّة على العنصرية» هي الوقود الذي كانت تستثمره «النازية والفاشية» وتوظُّفه ضد الْعناصر الساميّة، التي يُصَّرّ الغربُ على أنّ اليهود وحدَهم هم أبناءُ سام بن

4.21 - ما الذي يؤثر في المثاقفة؟

لاشكُ أن المثاقفة باعتبارها طَاهرةٌ إنسانيةُ كونيةُ تخضعُ لمجموعة من التأثيرات من أبرزها: «ظروف الاتصال، وطبيعة وموإقف السّيادة والتبعيّة، تختلف، أيضاٍ، النتائج والعمليات المُصاحبة التي قد تأخذُ مظاهرَ أو أشكالًا متعددةً من التوافق بين سمات التُقافِة الأصليّة، والأخرى الدّخيلة، أو الرُّفض التَّامُّ لبَعض أو كلَ الثقافة الأوروبية ومُناهضتها بشتّى الطَرق.» (قصة الأنثروبولوجيا، صَ 199).

وبعبارة أخرى فظروف الاتصال التي كانت بين المستعمر الصهّيونيّ والشّعب الفّلسطينيّ كانت وّلا تزال ڟٛروفا مبنيّةً على الْاضَطْهَاد والقهر والقتل والسلب...، كما أنّ السيادة هي للشعب الفلسطيني على أرضه وتاريخه بينما تحاول الصهيونية العالمية سلب هذا الحق من أصحابه وجعلهم أتباعا ٌ لَها، وإن أخْفقت في ذلك فالبِّديل هو «الأجتثَّات مَنٰ الأرض» (النكبة) و»الإبادة الجماعية» (بعد طوفان الأقصى) كماً فعلتُ في المُاضِيِّ القريبِ وتفعلُ الأَن في غزةً والضفَّةُ، وقد أكّدت الأحداثُ الجاريةِ الآن بعد «طوفان الأقصى» أنّ الْثقافة الغربية خاصة المُبْنِّي منها على العنصرية والاحتواء لثقافتنا هي تُقافة مرفوضِه أَ لأن المعنى الصحيَّح للثقافة هو

تقبل الآخر والإيمان بحقّه في الوجود مع ما يستلزم ذلك من احترام متبادل يفرضه المُشترك الإنساني. ولعل ما يُوافق ما ندّعي هو شهادة بعض الباحثين الغربين المنصفين؛ فقد لاحظت مارغريت ميد Margaret 1978-Mead أَرُقُونَا اللَّهِ ا والهنود الحمر أنّ المستعمريّن البيض لم يهدفوا إلى الأخذ والعطاء بين الثقافتين، وإنما أرادوا للهنود الحُمر أن يندمجوا في ثقافتهم كليّة. وَرُغم ذلكٌ لّم يسمّح البيضّ للهنود الحمر بالاشتراك في أنشطتهم أو أن يتعاملوا معهم على قدم المساواة.» (قصة الأنثروبولوجيا، ص 200) وهو عينٌ ما تفعله الصهيونية العالمية في فلسطين من سلخ هوية الإنسان الفلسطيني وهوية الشجر والحجر (هوية المكان) وتسعي الآن لسلخ هوية الزمن بتقاسم الأمكنة المقدسة العربية والإسلامية، ثم بعد الاطمئنان لذلك تستأثر بها لنفسها وتقصي الآخر (العربي والمسلم والمسيحي والدرزي وغيرهم...)

إنَّ التَّحل في رأي الأنثروبولوجي الفرنسي جريوك (صاحب مواقف مناهضة للاستعمار الغربي والفكر العنصري القائم على الاستعلاء الجنسي والثقافي) هو: «التعايش بين الثقافات السائدة مع تمكين المجتمعات الأصيلة من الحفاظ على أصالتها، وعلى شخصيتها الحية والتي يجب ألا تموت، عكس ما افترضُ الإمبرياليون.» (قصّةُ الأنثَّروْبولوجيا، ص 201)، وعكس ما تُسْعَى إليه «الصهيونية العالمية» من اقتلاع الإنسانَ الفلسطينيَ مَن أرضه، وطمس تاريخ المنطقة، وقتل الذاكرة، وتزييف الوعي التاريخي... بعيدا عن كل تقبّل للآخر؛ بل مواجهته بالعنف والقتل والتشريد وهو صاحب الأرضِ والتاريخ، وهو ما لن يزيد المقاومة الفلسطينية إلا تمسُّكًا بالحقُّ الفلسطينيّ خاصَّة بعد «الوعي الْعالميّ» بعدالة هذه القضية والذيُّ عبرت عنه شعوبُ الأرض غرّبا وشرقا. فما موقف القرآن آلكريم من إنسانية الإنسان؟

بعض مظاهر تكريم الإنسان: «آدمية» الأدميين

نتطرق في هذه النافذة باختصار وإلماع إلى موقف الكتاب العزيز من إنسانية الإنسان، وذلك بعد أِنَّ تَعرفنا على بعض مظاِّهْر «الصهيونية ألعالمية» التي نلخُصها في العنصرية والعُنْجُهِيّة وَالتّسْلط والقهر بدّعوى التعالّي العرقّي والاصطفاء الديني اللذين يخدمان الأهداف السياسية والاقتصادية للحركة الصهيونية على المدى البعيد. وهذه بعض مظاهر الموقف القرآني من الإنسان:

تكريم القرآن للإنسان في مظهره الإنساني الآدمي بغض النظر عِنْ دينه، أو عرقه، أو جنسه:

يقص علينا الكتاب العزيز قصة خلق أدم أبي الإنسانية، والذَّي ينتميَّ إلى صُلَّبه كُلُّ أَدمِيٍّ مِرَّ وسيمرُّ مِنَّ عَلى وجَّه هذه البسيطة؛ («فَكلكم من أدم وأدَّمُ من ترابي) كما قرَّر ذلك نبيُّنا صلى االله عليه وسلم، وهو النداء ُ الإنسانيّ اعتمده الكتاب العدينُّ الذي لا يزالُ قائماً فينا يُدعوناً بنداءً:ُّ ﴿ وَإِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَن اللَّهِ وَإِنَّا عَلَيْكُمْ لَبَاسًا يُوارِي سَوْءَاتَكُمْ وَرِيشًا وَلَيْكُمْ لَبَاسًا يُوارِي سَوْءَاتَكُمْ وَرِيشًا وَلَيْنَ اللَّهِ 25ٍ إِنْ فَي إِشَارِةً وَلَيْنَا لَا يَعْ لَا لَا يَعْ لَا يَعْنَا لَا لَا يَعْنَا لَا عَلَيْكُمْ لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا عَلَيْكُمْ لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا لَا يَعْنَا لْمُعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا عَلَيْكُمْ لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يُعْنِيْكُمْ لَكُمْ لَيْنَا لَكُنّا عَلَاكُمْ لَا يُعْلِيْكُمْ لَكُمْ لَا يَعْنَا لَا عَلَيْكُمْ لَا يَعْنَا لَعْنَا لَا عُلْكُمْ لَا لَا يَعْلَالِكُمْ لَا يَعْلَالِكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا لَا يَعْلَا لَا عَلَيْكُمْ لَا لَا عَلَاكُمْ لَا لَا عَلَاكُمْ لَا لَا عَلَاكُمْ لَا لَا عَلَالِهُ لَا عَلَا لَا عَلَالُوالِهُ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلْمُعْلِقُولُ كُلّا لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَا لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَا لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمُ لِلْعِلْمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمْ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَلْعِلْمُ لَا عَلَاكُمُ لَاعْلَاكُمْ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لَا عَلَاكُمُ لِعْلَاكُمْ ل إلى ما يُميِّن الإنسانَ عن الحيوان من ضرورة السِّتْر وضرورة التزيي بزي الإيمان.

وتنبيه لنا نحن الآدميين حتى لا نقع في شَـُرك الشيطِإنَ، وتحذير لنا من السقوط في النار، وفي نداء: ﴿يَا بَنِي آدَمُ خُذُواْ رَيْنَكُمْ عِنْدٍ كُلِّ مَسْحِدٍ ﴾ الآية [الأعراف، من الآية 29]، وهذه دَعوة للتَّجَمُّلُ والتَّبِعُّلُ لَن يقصد دور العبادة منا نحن الآدميين.

5.2 - الإنسان رُوحٌ من الله

يقول سبحانه: ﴿ وَإِنْ قُالَ رَئُكُ لَلْمُلَائِكُةَ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مَنْ صَلَّصَالٍ مِّنْ حَمَّا مُسْنُونِ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لِهُ سَاجِدِينَ ﴿ الحَجِرِ، -28 ِ 29]، يقولَ ابن عُاَّشُورٌ: «والْبَشَهِر: مرانُفِّ الإنسان؛ أي: إنَّى خالقَ إنسانًا. وقد فَّهُم الْمُلاّئُكةُ الحقّيقةُ بِما القّي االله فيهم من العِلم، أو أنَّ االله وصف لهم حقيقة الإنسان بالمعنى الذي عيَّر عنه القرِآنُ بالعبارة الحِامعة لذلكَ المعنى. وإنما ذِكرَ لِلمُلائكة المَاذُّةُ اللَّذِي مُنَّهَا خُلُقَ البِشَرَ ليعلموا ۚ أَنَّ شُرِفُ الْمُوجِودِاتُ بمزاياها لا بمادة تركيبها (... ]. وإسناد النفخ وإضافة الروح إِلَى ضَمير أسم الجِلالَة تنويهُ بِهَذا المخلوق. وَفِيهِ إيماءُ إِلَى أُنَّ حَقَائَقٌ العِناصِرُ عِندِ اللَّهِ تَعَالَى لا تَتَّفَّاضَلَ إِلَّا بَتَفَاضُلُ آثَّارِهِا وأَعمِالها، وْأَنَّ كراِهةُ الِذاتَ أو الرائحةُ إِلَى حالةٍ يَكرَهُها بعضَ الناسِ أو كلهم إنما هَو تابعٌ لما يلَائم الإدراكُ الحسِّيَّ أو يُنافرُه تبَعًا لطباع الأمزجة أو لإلَّف العادة ولا يُؤَّبِهُ فيَ علمَّ االله تعالى. وهذا هوَّ ضابطٍ وصفُّ القذارة والنزاهة عند البشر. ألا ترى أن المنيّ يُستقدر في الحسّ البشريّ على أنّ منه تكوين نوعه، ومنه تخلقت أفاضل البشر. «(التحرير والتنوير، 4ٍ 4/3/3-44)؛ فكيف، إذا، لشريحة مِن الأدميّين الَّذينَ حَالَ خَلْقهم كما وصفَّ الكتأب العزيزَّ أن يدَّعيَ التعالَّيَ على باقي الخلق بدعوى واهية، لا تقوم لا على أساس ديني صحيح، ولا نظر علمي سليم؟؟

5.3 - سجودُ الملائكة لآدمَ يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمُّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ السُّجُدُواْ لِأَكْرَمَ فَسَجِدُواْ إِلاَّ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّاجَدِينَ﴾ [الأعرَّافَ،10] يعلَّق ابنُ عاشَوَر على هذه الآيةٍ بِقُولِهِ؛ َ `` وَالطِنُ: `البِراتُ المُخْتِلِطُ بِالْمَاءِ، وَالْمَاءُ عَنْصِرُ اَخْرُ تُتوفُّف عليه ٱلحياةُ الحيوانيَّةُ معْ النَّارِ والتَّرابِ، وُظِاهرُ القرآن في آيات هذِّه القصَّةُ كلُّها ِأِنَّ شبرفٌ الِّنَّارِ على التَّرابُ مقرِّر، وإِنَّ إِبليس أوخِذ بعصِيان أمْر االله عصْيانًا باتًّا، وِاللَّهُ تعالَى لَمَا أِمْرُ الملائِكَةُ بِالسُّجُودِ لآدُم قدَ عَلم إستَحقاقُ آدمَ ذلك بما أوْدَعَ الله فيه من القَوَّة التِّي قد تِبَلِغٌ بِهِ إِلَى مَبلغُ الملائكة في الزِّكاء والتقديس، فأما إبليِّس فَغُرَّهُ زَكَاءُ غَيْضُرهُ وذلك ليسُّ كافيا َ في التقضيل وحُدَّه، ما لم يكن كيانُهُ مَنَ ذَّلك العَّنصَر مُهِّيِّنًا ۗ إِيَّاه لبلوَّغ الْكمالات، لأنُّ ٱلعَّبرة ۗ بكيفيةً التركيب واعْتبار خصَّائص الْمَأْدة المركّب منها بعَدْ التركيبُ، بحسب مقصد الخالق عند التركيب، ولا عبرة بحالة المادة المجردة.» (التحرير والتنوير، 8/42).

. ودعوى إبليس من زكاء مادة خُلقه مِقارنة إلى مادة خِلقِ آدمَ وبِنبِيه هبي عينُ إلدعوى التي تَبنَّتْها «الصَّهيونِية العالمية»، حُذْقُ القُذَّة بِالقُذَّة؛ فقد أعماه اغترارُه بمادّة جُلْقَه عن الْآسِتجابة للآمر لِهُ بالسِّنجود وهو الحق سُبْحانه، وأَرْدَاهُ كَبْره وَهُوَى به في تُهُفر التّعالي والاستكبار.

5.4 - تصويرُ الإنسان في أحسن خَلْق يقول سيجانه: ﴿وَصَوَّرِكُمْ فِأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطِّيِّبَاتِ ﴾ [غافر، من الآية 64]، يقول ابن عاشور: «أي: خلقَكُم فَي أحسنٌ صورة، ثمّ أمِدُّكم بأحسن رزَّق، فجمعَ لكَّمٍ بِينِ الإِيجَّادِ وِالإِمْدادِ (...) فَجُعلَ ما بِهُ مَدَدَ الْحَيَاةُ وَهُو الْرِرْقُ مَنَّ أَحْسَنَ الْطَيِّباتِ عَلَى خَلَافٌ رِزقَ بِقِيةً أَنْوَاعِ الْحَيُوانُ.» (التحرير والتنوير، 191/24)، ولا شك أنْ جميع بني الإنسان يشتركُونَ فَي هِذَّهُ الخُلْقَةُ الحسنَّةُ التي كرُّمُ بِهَا ٱلْخَالُقُ جُمِيعٌ الناس، ولم يُقْصُرُها عن بعض دون بعض.

5.5- التكريم الخلقيّ: العينان واللسان والشفتان

(**دلائلُ العقل والإبانة)** يقولِ سبحانه: ﴿ اَلِمْ نَجْعَلِ لِهُ عَيْنَيْنَ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْن وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ﴾ [البلد، 8-10]، يَقُولُ ابن عاشورٍ أ «والاَقتصِار عِلَى ٱلَّعْينِينَ؛ لأنَّهما أنفعُ ِٱلمُشَّاعِرِ، وَلأنَّ المَعَلَّلِ إِنكارُ ظِنْهَ إِنَّ لَمْ يَرَهُ أَحَدُ. وذكرَ إِلشَّفَتِينِ معْ اللَّسَانِ؛ لأَنَّ أَلْإِبِانَّةَ تَمِصُّلِّ بِهُمَا معًا، فلاِّ ينطِّقُ اللَّسَانُ بِدُّونِ الشَّفَتَيْنِ، ولا تنطق الشفتان بدون اللسان... وأعقبَ ما به اكتسيابُ العلم وما به الإبانةَ عَنْ الْمعلوماتَ بِما يُرشِدُ الفِكُرْ إِلَى النَّظْرِ والبحِثِ، وذِلك قوله: ﴿وَهَدِيْنَاهُ الْنَجْرِيْنِ﴾. فإستكمل الكلامُ أُصِولُ التَّعِلُّم والتُّعليم؛ فَإنَّ ٱلإنسانَ خُلِقَّ مُحبًّا للمعرفةِ مُحبًّا للتّعربيف؛ فَبِمُشّاعر الإدرأك يكتسبُ المشاهدات وهي أصول ريد. بيد المورد المورد المورد المورد المورد المورد والهدي المعلومات المعينية، وبالنطق يفيد ما يُعلِّمُه لغيره، وبالهدي إلى الخير والشرِّ يُميِّز بين معلوماتِه ويُمَحَّصُها.» (التحرير والتنوير، 354/30)

5.6- تحمَّل الإنسان أمانة الاستخلاف في الأرض يقول المولى عز وجلُّ: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي

جَاعلُ في الْأِرْضِ خُليفُةً ﴾ [البقرة، من الآية 29]، يقول ابن عَاشَورٍ: ﴿ عَطُفْتَ الواوَ قَصِهُ خَلْقَ أَوُّلِ البِشُرِ على قَصَّهُ خَلْقٍ السّمِاوَات والأرضِ انْتقالًا بهم في الإستدلّالِ على أنّ اللهُ واحدٌ، وعلى بُطلان شِرْكِهم وتخلّصًا من ذكر خلق السماواتِ والأرضُّ إلى خلق النُّوعُ الذِّي هو سِلطانُ الأرضُّ والمتصرِّفُ فَى أَحِوالُها، ليجَمعَ بِينَ تعدُّدَّ الأَدلَّة ومُخْتلفٍ حُوادْت تكوّين العُّوالمُّ وأَصِلِهَا لِيَعْلَمُ ٱلمُسلمونَ ما عَلَمُه أهلُ الْكِتابِ مَن العَّلْمَ الذي كَانُوا يُبَاهُوَن به العربَ، وهو مَا في سِفْر التَّكوين مَنْ التوراة.»(التحرير والتنوير، 395/1)

7.7- تكريم القرآن الكريم بني آدمَ عامة يقول ربُّنا الكريم: ﴿ وَلَقُدْ كَرَّمُنا بَنِي آدمَ عَامَةُ فِي الْكَرِيمُ: ﴿ وَلَقُدْ كَرَّمُنا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْيَحْرِ وَرَزَقِنَاهُمْ مَنَ الطَّبِّبَاتِ وَقَصْلُنَاهُمْ عَلَى كَثَير مُمِّنْ خِلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ [الإسراء، 70]، يقول ابن عاشور: ﴿ فَأَمَا منَّة التَّكريم فهيَ مَزْيَّةُ خُصٌّ بها أَاللَّهُ بَنِّي أَدَّم من بِّين سائر المُخلوقات الأرضية. والتَّكريمُ: جعله كريمًا؛ أي: نفيسًا غير مَبذولُ ولاَ ذليلٌ في صورته، ولا في حركة مشيتة وفي بَشَرته؛ فإن جَميعَ الحَيوانِ لا يَعرفُ النَظافةُ ولا اللّياس، ولا تَرْفيهُ المضجع والمَاكِل، وَلا حُسْنِ كِيفيّةِ تناولِ الطعام والشّراب، ولا الأسَّتعْدادَ لمَا ينفعُه، ودَفَعَ مَا يَضِرُّه، ولا شعورَه بما في ذَاتِه وعقلِه مِن المُحاسِنِ؛ فيستزيدُ منَّها وَّالقبائِحُ فيستِرَها ويدَفعُها، بَلْهُ الَّخلِقِ عن المعارف والصِّنائع وعن قَبول التَّطُّور في أساليب حياته وحضارته. » (التحرير والتنوير، 165/15)

على سبيل الختم

نرسو في خاتمة هذا المقال عند بعض النّتائج التي استخلصناها؛ وهكذا فقر حاولنا رصْد بعض ملامح قضية العنصرية التي تمثل ركيزة إيديولوجية من ركائز «الصّهيونية العالمية»، وتتَّخذُ صبغةُ إِثْنيةٌ وعرَّقية وعقديَّة واجتِماعيَّة وسياسيّة، الهدف منها الترويّجُ لتَفوّق عنصر بشريّ عليّ أَخْرُ بدعُويِ التَّفِوَق العُرقيِّ الْسُتَّمد من «يَّفضيل ُ إلهي» تَزعمُه الصهيونية، وتُسنِده بنصّوص «تلموذيّة» أو مُن المحرَّفة» لدعم أكذوبة «الدّم الأزرق» Blue Blood.

هِذِا الطرحَ الذي لا يخدم في الحقيقة إلَّا أهدافا سياسيّة مُخطَطِا لها مَّنذ القرن التاسع عَّشر، وتُثار َّ بين الحين والحِين خدمةً لطبقة سياسيّة واقتصادية صهيونيّة مّتحالفة مع قوى العواطف» catharsis من هذا الذّنب الذي يؤرّق ضميرُهم كما يزعمون على غرار ما حدث في «الثّقافة الإغريقيّة» وخاصة، «مأساة أوديب» لسوفوكليس، والتخلص من «الإحساس بالخطيئة» تَجاه شعب يهوديّ عاني من ويلات (الإبادة الجماعية) خاصة في الفترة الحديثة على يد القوى النازية والفاشية، وبذلك يسمُّحُ «الغربُ الْلَتَصَهْينُ» لنفسته بالدِّفَّاع عَن «شُعِبُ اللَّهِ المُختارِّ» ودعم حقه في الحياة وفي الدولة على «أرض الميعاد»، ويسمحون بالمقابل لأنفسهم بتقتيل شعّب أعزلُ إلا من إيمأنِّه بقضّيته ويدعمون حرب الإبادة في غزة وفي فلسطين كلّها، وهذا من أقبح المواقف التي تشهدها الإنسانية التي تتبجّح بحقوق الإنسان صباح مساء، ويتّخِذُ الِغربُ هذا الشّعارُ ذريعةً لمَاسِبةِ ما يُسميهٍ «الأنظمةُ المَارِقةُ» عن السّياسات الغرّبيّة، أو يتّخُذونه ذريعّةً للضُغطِ على بُعض الَّأنظمة بالعالم الَّثَالَث حَتَّى تبتَّزُّ موأَقَفَ مُساندةً لها، وتمتص خيراتها، أو تستعمرها...

ولَعِلَ من يعِتقدُ بِأَنَّ تركّيبَهُ الشَّخصيةِ الْعربيةِ والإسلاميةِ تركيبة عاطفية بالدّرجة الأولى مع تشبُّعها بِقَيَم الْتَسامحَ يكُونَ قد حازَ الصَّدِقُ، لِتِصَدِيقِ القَّرانِ الكَّرِيمِ لَهُ، وذلكِ في قولِهِ تعالِي: ﴿هِاَنْتِمْ هِؤُلاءِ تُجِيِّونِهُمْ وَلا يُجِيَّهِنِكُمْ وَوَهِمِنُونٍ ٱلْأَنْامِلَ مَنَ ٱلْغَيْظِ قُلْ مُوتُولٌ بِغَيْظِكُمُ إِنَّ ٱللهُ عَلَيْمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ﴾[ال عمران،119]، يقول َإِبن عاشور: «استئناف اَبتدائيٌ أَقُصِد منه المقابِلةُ بين خُلُق الفريقيْن؛ فالمؤمنون يُحبون أهل الكتاب يُبغضونهم، وكلُّ إناء بما فيه يرْشِحُ، والشانُ أنُّ المحبَّة تجلَّبُ المحبَّة إلا إذا اختلفت المقاصَّدُ وَالأَخْلاقِ. (...).

وليس في هذا التَّعْجِيبِ شيءٌ مِن التَّغْلِيظ، ولكِنَّه مُجِرَّدُ إيقاظ، ولذلك عقبه بقوله: ﴿ وَتُومنُونَ بِالْكَتَابِ كُلُهِ ﴾، فإنه كالعَذَر للمؤمِّنِينِ في استِبْطُّانِهِمَ أَهْلَ الكِتَابِ بِعَدْ إيمان المؤمنين؛ لِأنَّ الْمؤمنِيِّن لمَّا آمنوا بِجِميع رُسُل الله وكَتَّبهم، كانوا يِنسُبون أهل الكتاب إلى هُدًى ذَّهبَ زمانَه، وأَدخُلُوا فيه التَّحريفُ بخلاف أهل الكُتاب إذ يرمُقون المسلِمِين بعين الأزدراء والضَّلالةِ واتَّباعَ ما ليسَ بَحقَ. وهذان النَّظرانِ مِنا وَمَنِهِم، َهما أَصِلُ تسامُحُ المسلمين مع قوَّتهم، وتُصَلُّبُ أَهُل الْكتَابَيْن مع ضَعفهم. » (التحرير والتنوير، 4/65-66)

وفي البدء والختام كلنا فلسطينيون.

معرضان في معرض واحد، رؤيتان تتوازيان، تتقاطعان، ثم تلتقبان لتفترقا من أجل إحداث الفرق.. والفرق هو إنتاج المزيد من الجمال والمحبة والألفة والدهشة والمتعة والإمتاع.. ومن أجل إنتاج المعنى.

المعرض يجمع بين فنانين ارتأيا أن يحققا من خلاله وفيه، مقاربة النوع، كونه معرضا بصيغة المؤنث والمذكر، ويحققا حضور الجيل الجديد، كونه معرضا لشابين مبدعين، ويحققا رؤيتين جماليتين تتكاملان من حيث التقنية والجماليات الثلاث المشتركة. الفنية، وهو ما تؤشر عليه بوضوح لوحاتهما



تعتمد سلمي لعتيكي في بناء لوحتها على التكرار والتوازى من أجلّ تثبيت الفكرة ورؤيتها العامة للكون والعالم والحياة والإإنسان.

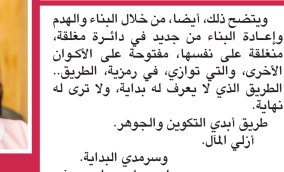
رؤية تمتح من المعيش لتصب فيه، وتستند على خلفيات فلسفية وصوفية عميقة ومتجذرة،





طريق أبدى التكوين والجوهر.

ل التشكيليين



محمدالعتروس

ضياء أحميمو: جماليات البساطة والتعقيد

الوصف الأقرب الذي يمكن أن نسبغه على الفنان التشكيلي ضياء أحميمو، هو أنَّه فنان حماليات السياطة والتعقيد، وحماليات الوجوه في تعددها واختلافها وتجلياتها الإنسانية الكبرى. هذا الفنان لا يعتمد الكثير من الألوان، يكفيه لونان أو ثلاثة أبيض وأسود وأصفر، لينشي عالمًا فسيحًا من الأحاسيس، رحبا لتلقي المعاني.

تكفيه الطشه أو الطشتان ، ثم ملامح وجه غائر، وعينان عميقتان تشع منهما مشاعر غريبة: خوف أو فرح مـووُّود، أو دهشة أو حيرة مما رأت، أو انبهار مما هو آت. يكفيه لوح خشبي قديم انتشله من مطرح، أو جمجمة حيوآن جاء بها من ضفاف نهر، أو لقيا كارتون حصل عليها من مكان ما في أرجاء المدينة، ليحولها كلها

بالحمال والدهشية والحياة. إلى حوامل لوحات تنضح تصعب تفسير تلك (اللطشّات)، أو الكاليغرافيا، أو الألوان، أو المعانى التي

تحملها في عمقها اللوحات. يصعب تفسير حضور حمار أو خروف في لوح لا ملامح له، دون أي إطار، مكتف بحزواف بدائية طبيعية، قد تحيل إلى الطبيعة الإنسانية الخامة، أو إلى ثقافة واعية باليات اشْتَغالها، وتقنياتُ تُحققاتها الفنية والنَّفسية، وعمقٌ

يكفى أن يطالعنا عنوان قاعة عرضه LITHIUM لندرك الورطة التي

أوقعنا أنفسنا فيها ونحن ننغمس بذواتنا في تلقي هذه اللوحات الفخاخ. فهل علينا أنّ نأخذ جرعات من هذا الدواء/اللوحات لنعالج أنفسنا من الهوس الاكتئابي؟ أم أننا سنقبل على مخاطرة، غير محمودة

العواقب، تدفعنا إلى الانتحار؟ ومن المقصود به، نحن أم الفنان أم المجتمع؟

ختاما، إن لوحات هذين الفنانين رؤى تحمل جماليات عالية الرقي للبساطة والتعقيد، وجماليات عالية العمق للوجوه الإنسانية في تعددها وتجلياتها الكبري، كما أنها تحتفي بطريقتها الخاصة جدا باللانهائي

إن هذا المعرض، بصيغة المثنى، هو معرض للجمال والدهشة والمتعة والعمق. لأنه تشكيل باللون والشكل والحس وتشكيل فيهم لعالم برمته.

انبناء السابق على اللاحق، وانبناء اللاحق على السابق. رؤية

اللانهائي مكون أساس في لوحات الفنانة جماليا ودلاليا، يتضح ذلك أنطلاقا من تركيزها على الطريق، الذي لن يكون سوى معادل موضوعي للنهر المتجدد واللامحدود، وعلى الدائرة، التي لا نهاية لها ولم تكن لها بداية.

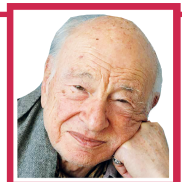
رؤيتها للإنسان والحياة والعالم والكون.

سلمى لعتيكى وضياء أحميمو

انطلاقا من ابن عربي ومرورا بالتبريزي ووصولا إلى جلال رؤية تحيل على المطلق الذي يتحول باستمرار من خلال

تنشد الاكتمال في عالم غير مكتمل.

نص الورقة التي قدمت بها معرضا تشكيليا للفنانين سلمى لعتيكي وضياء أحميمو، والذي يحتضنه فضاء الشرق بمدينة بركان إلى غاية 24 مارس. 2024



بقلم: ادغار موران

# دوستيوفسكي والنزعة الإنسانية الروسية



ترحمة: يوسف اسجير دة

بَدأتُ بقراءة الكُتَّاب الروس الكبار منذ سنوات دراستي الثانوية. اسْتَنَرْتُ بقراءة رواية «القيامة» لتولستوي و»الآباء والبنون» لتورغينيف، دون نسيان مسرحية «السهوب» ورواية «العم فانيا» لتشيخوف. في العقود الأخيرة، تأثرت بقراءة الكسندر سولجنيتسين،

خاصة رواياته الثلاث: «جناح السرطان»، «الدائرة الأولى»، «بيت ماتريونا». نفس التأثر صاحبني عند قراءة رواية «الحياة والقدر» لغروسمان.

غير أن الكاتب الذي يُظُلُّ، بالنسبة لي، الْأكثر كُشْفًا وراهنية وحميمية، هو وستبوفسكي.

قرَأتً أولا «الجريمة والعقاب»، ثم «المسوسون» و»الاخوة كرامازوف»، وهذه القراءات الوامضة طبعتني إلى الأبد؛ ديميتري وايفان وأليوشا كرامزوف وموشكين وستافروغين وكل أبطال «المسوسون» لم يُفارقوني أبدا. فمن دوستيوفسكي جاءتني يقظتي الفلسفية الأولى، إحساسي الفلسفي الأول. لقد غرس دوستيوفسكي بداخلي هذه الفكرة الأولى والأولية - بالنسبة لي - بضرورة التعاطف مع المعاناة. لم يسبق لأحد أن عَبَر مثله، ودفعة واحدة، عن حس المعاناة والمأساة والسخرية والهذيان، هذه الصيفات الملاصقة للإنسان.

لا شك في أنّي ما كنت لأقترح فكرة الإنسان العاقل-المخبول كمفهوم مفتاحي في كتابي «البراديغم المفقود»، لو لم يستقر في ذهني منذ الطفولة الشعور بتلازم الجنون والعقل في الكائن البشري،

ولو لم يتم بعث هذا الشعور بداخلي باستمرار من طرف الكتَّاب الروس وبخاصة ذكرى عشت خلال مرحلتي الستالينية التجربة الدوستيوفسكية للمس. لقد ساعدتني في فهم أن المس يمكن أن يكون من طرف أساطير وأفكار وأيديولوجيات، كما يُمكن أن يكون من طرف حائنات حقيقية، مخابيل.

النزعة الإنسانية الروسية التى تشهد عليها كل هذه الأعمال الكبرى، تختلف عن النزعة الإنسانية الفرنسية. دوستيوفسكي يملك إحساسا عميقا بالمعاناة الإنسانية والمأساة الإنسانية والإهانة والتعاسة. تشيخوف وتولستوي وخوركي وسولجنيتسين يتوفرون أيضا، من جهتهم، على حس التعاطف والمعاناة الإنسانية. النزعة الإنسانية الفرنسية أكثر ميلا إلى العقلانية والتجريد: فهي تعلن أن كل الناس سواسية وإخوة، كما أنها من أجل تحرير العمال وضد استغلال الانسان من طرف الانسان...لكن هذا يظل ضمن نطاق الأفكار.

في الحالة الفرنسية، يُمكن أن نُحب البروليتاري والمُضْطُهَد، لكن من حيث أنه يُجسد الثائر، أو نبوءة البروليتاريا. الرأسمالية التي كانت تستغله مكروهة،



لكن جوهر المعاناة والإهانة يظل غائبا. كُتَّابِ مثل اميل زولا فعلوا ذلك. إلا أن حس التعاطف العميق، والشفقة المؤلمة، أمور لا نجدها عنده. ورغم ذلك، فلن أختار بين النزعتين. في تضادهما يكمن تكاملي، وبالتالي أهميتهما.

هناك دروس فلسفية رائعة في النزعة الإنسانية الروسية التي يمثل دوستيوفسكي تجسيدها المكثف. فعنده حيث وَجَدْتُ، في نهاية المطاف، أكثر حدة وأكثر ألما وأكثر عنفا من أي مكان آخر (بما في ذلك بقية الكتّاب الروس): عذابات الأرواح الممزقة، التقلبات العميقة للهوية، لحظات حقيقة الحب، سر الكائنات والحياة الذي لا يُمكن سبر غوره. يكشف دوستيوفسكي عن فضيلة الممحونين والملعونين، عن الإمكانية المفتوحة دائما للتكفير عن الذنب والخلاص.

إن دوستيوفسكي يملك حسًا عميقا بالتناقض والتعقيد والتعدديات الإنسانية، التي سَيُوضحها بروست من جهته. ما هو جدير بالملاحظة، هو أن الكُتَّاب الكبار يبدون أقدر إفصاحا عن هذا الحس من الفلاسفة. وهكذا فإن «الإخوة كرامازوف» أبطال يُنجزون الاحتمالات المتضادة والمتناقضة لكل كائن. لقد أمكنني أن أتعرف فيهم على نفسي بالكامل، وأتحاكى معهم جميعا وأجدهم بداخلي. شخصيات مثل ستافروجين تتمتع بغموض لا يُصدق ومُلغَّز. شخصيات نسائية أيضا، مثل بولينا في «المقامر». فهي ترمي في وجه ألكسي بالخمسين ألف روبل التي ربحها من أجلها وسلمها إياها للتو. ألكسي يعتقد أن بولينا تكرهه. لاحقا، ستقول له شخصية أخرى، وسلمها إياها للتو. ألكسي يعتقد أن بولينا تكرهه. لاحقا، ستقول له شخصية أخرى».

بالنسبة لي، ليس هناك اثنان من دوستيوفسكي، متعاقبان، الثوري القديم الندي أصبح تقليدانيا، والاستغرابي السابق الذي أصبح سلافيا مهووسا. بل هناك دوستيوفسكي واحد ومزدوج، أبقى بداخله على معركة اطاحنة، يأنسة، ناخرة..ا بين التضاديات المتعددة للإيمان والتمرد والشك والعدمية. إنه من نفس طينة كل العقول الأوربية الكبيرة التي ما فتئت تعيش في أعماق أعماقها تضادا مُؤُسِّسًا، وتناقضًا يتعذر اختزاله؛ وحتى عندما يبدو أنه اختار جهة ضد أخرى، فإن هذه الأخيرة تظل تشتغل، تحتيا، لكن بنُشَاط، داخل الجهة الأولى. يشهد على ذلك ما نلاحظه من شك باسكالي ناخر في أمثولة «المفتش الكبير» لايفان كرامازوف. يبقى أن دوستيوفسكي، بالنسبة لي، لا يُمكن فصلِه عن باسكال وعن المعركة -

لا يُمكن فصيله عن باسكال وعن المعركة - المؤلمة والخُلاقة - التي تدور رحاها بين الإيمان والشك، الأمل واليأس.

كان دوستيوفسكي يعتزم نشر تتمة لد «الاخوة كرمازوف». فيها، أليوشا، الشخصية الوحيدة الناجية في الرواية، ستغرق في الرذيلة...وهكذا، فحيثما يُوجد الخلاص يُوجد الضياع، وحيثما يُوجد الضياع يأتي الخلاص، إنها حركة استثنائية. التطلع إلى الخلاص، الأمل، يتمتعان بكثافة غير مسبوقة لكنهما لا يستطيعان أبدا القضاء على الشك.

### المصدر

Edgard Morin, Mes philosophes, Fayard/Pluriel, 2013, Pages 107, 108,109 et 110

إنّ رواية «الملك يموت مرتين»1، للروائى والمترجم المغربي أحمد الويزي، تقترَنَ بَوْجُود سردي أَسَّه فَاعَلية محتَّمَل التّاريخُ المُغربي الحديث؛ خَاصَّة زمنِ الاستعمار الفرنسي، وما سبقه من أحداث مهدت لتحققه فعلياً. لهذا، يتبدّى ممكنُ التاريخ، فيّ الرواية، منفتحا على تراجِيديا الإنسان والسلطان، فيصير وجودهما، في نسق علائقي مترابط، بانياً لوجود مجتمعي يقول بالأزمة والمأساة. مأساة السلطان، في فرديته، لا تغفل الشعب في مجموعه، وانهزامه لا ينفي انتصاراً تترجمه المعرفة والإدراك. من هنا، فإنّ الرواية تحتفي

سلطوي تبدّى مراة كاشفة «حقيقة» بِحاشَيَّة رِثْة ومتعفَّنة، تبرِّرُ انتهاءٍ (التخلّي عن العرش) اجتماعياً مجتمع فقد الإحساس بالوطن بوجود جغرافي تؤطره القوة وليس وقناع كولوثيالي يكمم أفواه

لخِروقات المستعمر اللولة، ويدفعُ دُعْمُ التسلط، لهلاك محقق عبْرَ موت

لىقايا الإنسانية في الكائن الشاهد على سلطة المستعمر المستند. ترتبط المرجعية





الأعزل، بعيداً عنَّ بلده وذويه» (ص 40). أفضى الدفاع عن حق الإنسِيان في حياة الكرامة الإنسانية، بفعل موقعه النوعي في سلَّم الترتيب الاجتماعي متجِلياً في السلطان. لهذا، في زمنية بناء الصحفي لخطَّابُ الحق يكون المصير مأسَّاوياً، وتسقُّط أقنعة السلطة الكُّولونيالية. لذلك، يتراءَّى فهمها المؤطر بفكرة استعمارية تشتغل ذريعة للاحتلال، كون مضمرها قائم على النهب والتدمير، وليس تفعيل «الفتوحات» الكولونيالية لأجل: «تحرير الشعوب من أسر الإمبراطوريات المتعفنة، في أفق منحها الفرصة التاريخية اللازمة، لدخول مرحلة التقدم والحداثة» (ص 45).

شكل القهر الكولونيالي منطلقاً للوعى بالمضمر في خطاب

سلطّة التستعمار. كأن الوجود القعل في فضاء مغربى مثقل بتخريب المستعمر فتح عين وعقل روّبير هوس، في بعثته الصحفية ورحلته التقافية للمغرب. كأن أحداث الرواية تكشف أن منطق المعاينة والحضور يقوض التصورات المغلوطة القائمة على الغُمَّاتَ والتمثَّل. لذلك، مثل الوجود الفعلي للصحفى الفرنسى بالمغرب فرصة لكشف «حقيقة» الجغرافيًا والثقافة والإنسان في الفضاء المغربي، وبناء الأفكار بناء على منطقّ التعديل والاعتراف: «لقد كانت رحلتي إلى المملكةُ الشريفة مناسبة لترتيب أركان بيتى من الداخل، ولحظة حاسمة علمتني كيفٍ أنزع عن عيني بعض الغشاوة، وأقترب شيئًا فشيئًا من داترةً الصور والوقائع في أجلى تجلياتها، لأن ذلك السفر لم يكن حركة انْتقال بين مدن وبوادي تتميّز عمّاً ألفته، بتضاريسها وهندسة عمرانها وثقاَّفة ناسها المختلفة وكفى؛ وإنما هي فرصية سنحت لى بالاقتراب من انشَغالُ الناسُ أيضاً، وما طبع مسار حياتهم الوعر من أحلام وأوهام» (ص -90 91).

تحقَّقت تجربة الاكتشاف عبر السفر الثقافي في مهمة صحفية، فتراءى التاريخ من منظور الآخر المشابة للمستعمر الإمبريالي. بهذا المعنى، فإنَّ الرواية تبيَّن، بعمق دال، كيف يجب على الإنسان المغربي، زمن الاستعمار، أنْ يعيش، وليس معاينته كيف يعيش. لذلك، فإنَّ رحلة الصحفي الفرنسي كشفت بشاعة التدمير الكولونيالي، بفعل القتل والتدمير والترويع الكارثي للسكان؛ فتُكون المواجهة مع المناضلين المغاربة على أسِّ التخريب الممنهج، جراء «سُعار القصف» (ص 111) المفضى لتدمير العمران، وقتل الإنسان، وتحطيم شِروط عيشه بكرامة.

تُتُدِّي أحداث الرواية، إذا، فاضحة لروح الإمبريالية الكامنة في الإقرار بأن الآخر (فرنسا) هو القادر على تحديد مستقبل الشعوب الأخرى المُستعمَرة، مثل المغرب، عَبْر تحكّم جيّد في الأبعاد المختلفة لرؤيته وتقديمه، بناء على قراءة جيّدة لحاضره، وفهم نوعي لماضيه. لذلّك، فَإِنّ الْفَكر الإمبريالي الكولونيالي يميل كثيراً إلى «خلق صور» للشعوب المستعمرة، وإذا لم ينسق معها بعض «الخارجين عن الإجماع» فأن مصيرهم يكون كارثيا ومأسويا. لهذا، لم تتوان السلطات الفرنسة بالزج بالصحفي روبير ٍ هاس في سجن لاباستي الرهيب، وتدميرة نفسيا بأبشع النعوت: «مجرد خائن .. يبيع بلده .. قلم مأجور» (ص

تقدم الرواية الصحفى الفرنسى بوصفه نموذجا لذات واعية بحدود دعم الدول كَي تتقدم،



فى رواية «الملك يموت

مرتين» لأحمد الويزي

النصية لرواية «الملك يموت مرتين»، إذا، بتاريخ المغرب الحديث، سياسيا واجتماعيا،

ستقوط الأقنعة؛ قناع

وجود سِلطة، مدعومة

مأساوبا لأزمة مركبة

وسياسيا، وقناع

القانون والحقّ،

الصحافة الفاضحة

بها، حين تزيغ عني

بطئ، وانتقام مدمّر

ار معن

المفتوح على حكايات متنوّعة؛ حكاية ملك (السلطان مولاي عبد الحفيظ) واجه الأسر والنفي والمنع من تدبير أمور الدولة (المملكة)، وحكاية شعب عانى من قهر سلط متنوعة حكمت وجوده الكولونيالي وما بعده، وحكاية صحفي فرنسي لامع (روبير هاس) مثلث جزءا من سيرة مهنية وثقافية شكلها السفر والاكتشاف ومصاحبة شخصيات سياسة مغربية نوعية (يعدّ السلطان مولاي حفيظ أهمها) زمن الشباب، قبل أن ينتهي سجيناً في زنزانة موحشة بسجن بئيس ورهيب (لاسانتي La Santé (رجل ى). كلها حكايات تِبيّن الإنتاجية المعرفية لحدّ «الفعلَ الإنساني» المتعدّد والمتنوّع؛ بوصفها إنتاجية قابلة للتحقق عبرّ «تمثيل الفعل» الذّي يعني «في الدّرجة الأولى الفهم القبلي لما هو الفعل الإنساني في دلالياته، ونسقه الرمزي، وزمانياته»2.

يعيش الإنسان في زمن، فتستحضره الرواية بغاية الكشف والإضاءة. لهذا، تظهر ثمة مسافة فاصلة بن «حقيقة» الرواية، و«حقيقة» التاريخ. لهذا، فأهمية روايّة «الملك يموت مرتين»، في تقديري، كامنة في جعل الآخر يكِشف عن مجتمع مأزوم بفعل سياسة بلده الاستعمارية. إِنَّ أحداث الروايةِ تقدّم سيرة كائن أجنبي مخذول بسياسة ةًادة وطنه، فتكشُّف له الواقع المأسِاوي ٌللمجتمع المغريج قبيُّل الاستعمار الفرنسي وأثناءه. إنه واقَّع قد تراءَى مؤطرًا بالمؤامرات والدسائس، قانتهى بسيطرة فرنسا على البلاد والعباد، والأنخراط الفعلي في النّهب والتدمير. لذلك، أسهم الأخر الأجنبي، عبر سياسة القناع، في فضح العمق البئيس «للأنَّا الجَمِاعَّية» (فرنسًا)، كِاشْفآ أفقهَا الكولونيالي، وحِسِّها العقابي لكل معارض لها، وإنْ كِان من أبنائهاً.

اقترنت أحداث الرواية، إذا، بسياسة الكشف والفضح أولا،



عبد اللطيف بن اموينة

انتظرنا حلول المساء أنا ورشيد، وبقينا جامدين لوقت طويل خلف المدرسة الابتدائية، فجأة لمحنا طيفا قادما في وسط الظلام، كان الجسد ضخما وثقيلا في مشيته، يلبس جلابية عريضة وينتعلُ حذاءً عسكريا، ومن خلال صوّت غنائه عرفت أنه مبارك.

تراجعنا إلى الخلف قليلا إلى أن اختفى تماما عن ناظرنا، همست لرشيد بالتحرك والمبادرة ثم بدأنا نخطو في الزقاق الصغير المحادي لبيت حارس

وقفنا غير بعيد عن المنزل، أخرج رشيد الرسالة ويده ترتعش والعرق يتصبب من جبينه، أشرت إليه أن يسرع أكثر، لكنه بدأ عاجزا، أخذت منه الرسالة وطلبت منه أن يراقب الطريق

قصدت النافذة ورميت بالرسالة، وبدأنا بالهرولة إلى الزقاق الآخر وواصلنا المشي بسرعة أكثر إلى أن وجدنا انفسنا تحت الأضواء الخافتة للشارع، مررناً بحانوت العطار يجلس خلف الاكياس رفقة زوجته البدينة، ثم لمحت عمر بائع أشرطة الأغاني وهو يمسك بيد سيدة في مدخل المحل.

كانت السيدة طويلة شبيئا ما ورائعة القوآم والجمال تحاول التنصل من يديه ثم أشارت بيدها إلى أسطوانة شعبية. في تلك كان عمر يذيع بسخاء أغنية شُرقية . تتحدث عن البعد والانتظار، كانتَ بلحن عذب وكلمات شاعرية، لكنى لم أتذكر منها شيئا على الإطلاق، ما تبقى في ذاكرتي هو إمساك عمر بيد السيدة الجميلة وإصراره على أن تقترب منه أكثر

اقترب رشيد من بيتهم كان أبوه يقف متجهما رفقة الإسكافي الأنيق نور الدين ويده العملاقة على دراجته الهوائية . لم أعرف ما الذي دار بينهما في تلك اللحظة، كان همي في المقام الأول أن أعود بدوري إلى بيتنا ونسيان القَّصة برمتها، وأن أتصنَّع مشهد البراءة واللامبالاة وأنا أصعد أدراج البيت بخطوات حذرة وبطيئة..



وادعاء دعمها ظاهرا، ثم تخريبها في العمق. وكأن سجن صحفي فرنسِي دافع عن شرعية السلطان في حكم وطنه، ضد سلطة بلده فرنسا، يعدُّ إقرارا بمجافةً منطق أيّ شرعية تحوّلُ للبلدان المستعمرة الدفاع عن ذاتها. من هنا، فإنّ سجن غيُّ المعاين للوضع المغربي، المسكِّون بالكارِثةُ والمأهول بالخراب بفعل التدمير الإمبرياتي الفرنسي، بوصفه صحفيا معارضا، بنسبة معينة، لسياسة بلده في المُغرِّبُ، قدَّ كشف «حقيقة» الرؤية الامبريالية القائمة على مركزية الرأي الخاص، واحتفار التفسيرات السياسية والفكرية التي يدلي بها «خصوم» الداخل والخارج. هكذا، تظهر فلسفة الاستعمار الإمبريالي قائمة على استبعاد الإنسان الوطنى المناضل والمثقف، وتعويضه بمن يعبّر عُنها (الصحفي روبير هاس)، وإنّ وجّهُ النقد لسياسة بلده الاستعمارية. إنّ فلسفة إبعاد المناضلِ المغربي المثقف كامنة في احتمال تاريخي مفاده أن القوة الإمبريالية تتجه، غالبا، لتغييب القوى المدافعة عنَّ حق الوطنيين في مواجهة الأعداء الدخلاء، في إطار برمجة واضحة للتغييب، ومُفكر فيها برؤَّية استعمارية، وتأكيد «صمت» الَّإنسانُ الْخَاضعُ بالإكراه، وليُّسْ

يتعمق الوعى بأهمية الاحتمال في بناء أحداث الرواية، بوصفه تاريخا مبنيا على إلالتفات للمِخفي والمحتجب الذي يؤسس هويته النُوعيَّة وَالَخاصة؛ عَلَى اعتبارً «الفِّنَّ ليس جوقَّة تتَّعقبُ التاريخ في مسيره. إنَّه موجود ليخلق تاريخه الخاص»3. هكذا، فرغم أنّ مسرح أحداث الرواية مقترنة بفضاء المغرب، مع تناوب سردى بسجن رهيب بفرنسا، لكن المغاربةٍ غائبون، أو بالأحرى، مغيّبون، ومنْ حضر يثيرٌ الدهشة والأستغراب، ويبدو قاسياً عنيفاً، أغلبهم من الجمهور والعامة، أو الفئات النافذة؛ مثل اليهود والحاشية السلطانية. من هناً، يتبيّن أنّ الصوت سلطة. لهذا، لم يُعطِ الفرنسي الامبريالي الاستعماري الصوت للإنسان «الأصلي»، بل منحها له الفُرنسَىِ الصحَّافي الِمُثقفَّ. لكِن المثير في صوت وكلمة المغربي، في سيرورة أحداث الرواية، بِينته إنسَانِا مندرِجا في بنية صراع مع أبناء وطنة (تأمين طرق العبور ومسالكه) ومندَّمجا فيها، أو على صلة بنخبة اقتَّصادية أو اجتماعية أو سياسية نافذة، أو بتميّز عرقي، مثل اليهود (ص 217).

يتراءَى المحتمل التاريخي في مشهدية الحوار بين الصحافي والسلطان الراغب إيصال أفكره للخصوم السياسيين عبر قناة الصحافة (من ص 268 إلى ص 274. وُّمَّن ص 293 إلى ص 297). ثمَّة إشارة مضمرة في ذلك الحوار تبيِّن إحساس الإمبريالي بقوة طرحه السِياسي، فيبلورها عبر أصوّاته العسكرية أو الصحفية أوِّ الْتَقَّافِيَّة، وَإِن كَان طرحاً يَفتقر لدليل عِقلاني وبرهان مِنطقي، وأن قادته أكبر من «حوار» سلطان محمي وليس سلطانا منفياً. لذلك، فأحداثاً الرواية تبيّن بأنّ كل نسق استعماري إمبريالي يقرّ بطريقة تدبير البلد المحتل، على نُدُو لَا يُخْلُو منَّ أفعالَ بهلوانيةٌ وَّنُوانيا ۗ كولُّونيالية، لآنه بلد مَّوْطرُ بالتخلف، والصَّراعَ الداَّخليَّ بين القبائل المختلفة، مما يترتب عنه، بالضرورة، الاتجاه لقبول الاستعمار وتبريرً

تعبر رواية «الملك يموت مرّتين»، وفق بناء سردي نوعي، عن واقع الخراب الذي تستهدف نشره كل قوة استعمارية إمبريالية في بلد تحتله. لذلك، ظل تخييل المحتمل التاريخي مؤطراً بكشف المخفي في تاريخ المعاصر، جرّاء تفعيل المحتمل المدنى المعاصر، جرّاء تفعيل المتخيل الروائى بمنظور ثقافي فكري جديد يعيد بناءه بكشف المحتجب والمهمش والمنسَّى فيَّ التَّارِيخ. لذَّلْك، ليسُّ غريباً أن تَتراءَى الكثير من «الحقائق» فيَّ الْحوارّ المشهديّ بين الصحفي الفرنسي وسلطان المغرب (مولاي عبد الحفيظ). هكذّا، يظهر السلطانَ عارفا بقضايًا عميقة تهمّ المستعمر، وهادفا من مقابلته مع الصحفي روبير هاس إلى فضح التضليل. لهذا، فرمزية ذلك المشهد للحواري بيّن متابعة السلطان ﻠﻤﺎ يروج في محيطه ووطنِه، وتدبيره لإشكالية الصراع الدِّإْخلي. إن الأساس في الحوَّارَآت مَّع السِّلطانَ مثلها الحفَّر في لحظَّة تاريخيَّة ظلَّت إتَّسكالية في تاريخٌ المغرب: لماذا تخلى مولاي حفيظ على العرش؛ وهل ذلك يسّر استعمار المغرب؛

يُجِيبِ السلطان، بتلقَّائية هادفة كشف «الحقيقة»، فقال: «أنا على علم تام بما يروّج ضدّي مِن بهتان. ولكن ليعلم الناس بأنى ما تخليت عن عرش أسلافي لبعض الوقَّت، إلا لَّأَنِّي كنت مجبراً على ذلك. أنا لا أسْتطيع القبول برقابة أجنبية تُحدُّ من إرادتي، وتخضّع أفعالي وتصرفاتي لوازعها الرادعٌ .. لا، من غير المكن أن يقع ذلكّ بَالنسبَّة إليّ. فأنا لستّ الشخص الذي ينبغي له أن يلعب دور سلطان الحماية» (ص 295)." السلطان يفكك الخطاب الكولونيالي، ويبرر فعله ويمنطقه. هناك خطاب استعماري، وهناك خطاب سلطاني مضاد له. في سياق الصراع بين الخطابين عمدت قوى الاستعِمار إلى تقويض الأصوات الكاشَّفة لِلحقيقة؛ فبقى التاريخ المبنَّم في الرواية منشدًا لِلمحتمل بأكثر من وشيجة، وراصدا استراتيجية ألصراع القائمةُ علَّى لجوء سلطة أيّ احتلال لإسكات الأصوات المعارضة لهيمنتها وجبروتها بالنفي والقُّهر والإذلال والتجريد من السلطة والسجن. كأن أحداث الرواية تشتغل ضمنَّ استراتيجية تنويرية قوامها تفكيك تاريخ ضحايا الاستعمار؛ سواء كانوا حكاما وسلاطين، أم أناس وطنيين بسطاء، أم فئات مثقفة تكشف المضمر في تاريخ القوة.

-1 أحمد الويزي، الملك يموت مرتين، رواية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-بيروت، ط1، 2019. وأرقام الصفحات داخل المقال التي لا تحيل على الهامش هي صفحات الرواية.

-2 بول ريكور، الزمن والسرد: الحبكة والسرد التاريخي، ج1، ترجمة: سعيد الغانمي وفلاح رحيم، دار الكتاب الجديد المتّحدة، بيروت، طأً ، 2006، ص 113. -3 ميلان كونديراً، الستارة، ترجمة: معن عاقل، ورد للطباعة والنشر، دمشق، ط1، 2006، ص: 26.

# ما الفائدة من السينما إذا جاءت بعد الأدب؟

# جان لوك غودار

هذا السيؤال الذي سبق للمخرج الفرنسي السويسري الراحل جان لوك غودار (2022/1930) أن طرحه بمكر لا يحسد عليه يضعنا في صلب الإشكالية التي تلف علافة الأدب بالسينما وتخلق نوعاً من التوتر بين المجالين. فمنَّ المعلوم أن السّينما، "بعد الحرب العالميةُ الثانية، قُد فرضَّتُ نفسها كَشْكُلُ فَني مُكتَّمل ضد الأدبُ، من خلَّال الاستناد إلَّيهُ ومعارضته في نفس الآن . وكان هذا الالتصاقُّ نتيجة جهد نقدي ونظري يهدف أولا وقبل كل يُّء إلى التَّرويج لسينما تسمى الآن كلاسيكية قائمة على الدَّفاع عنَّ سينما المؤلِّف التي ظلَّتْ فُكرِّتِها ذَّاتَّهَا قيد التطويرِ في ذلكَ الوقتِ، ويكفي أن يتَصفح الَّلَّرِّء مجلَّات الخمسينياتّ ليرى أن السينما ظلت ترتقي أُدبياً مقارنة بالأدب نفسه . وقد أكد أندريه س. لابارث قبل عدة سنوات على تحفظ السينما المستمر تجاه الأدب، دفاعا عن «الخصوصية السينمائية»، متسائلا : « كيف لا نرى في هذه الفكرة الاعتراف بعقدة النقص في وجود فن نشعر بالحاجة إلى تبريره كفن مستقل في مواجهة الفنون الأخرى ؟» (2)

ولذلك استمر بعض السينمائيين الكبار المعترف بهم من طرف ّ الموجة الجدّيدة في فرنسا ، مثلاً، في اقتباس أعمال روائية (روبرت بروسون ، جان رونوارا ، وسار المخرجون الشباب على خطاهم ( كلود شابرول ، جان لوى غودار ، جاك ريفيت ، إريك رومر ، فرنسوا تروفوا ، بينما طالب بعض السينمائيين المستقلين ، مثل الإن رينية ، الروائيين أنفسهم بتحويل أعمالهم إلى السينما أمارغريت دوراس في فيلم « هيروشيما حبيبتي» (1959) أو آلان روب غريبيه في فيلم « السنة الماضية في مارينباد « (1961) ، وكانت التبحة مفرحة إلى حد كبير أظهرت مفعول التكامل بين الأدب والسينما.



يرى أندريه بازان في مقاربته للعلاقة بين الأدب والسينما، وبما لا يخلو من أريحية، أن للسينما مهمة محددة تتمثل في الكشف عن " يسوف مراكبيت المسلمة المسلمة المسلم على المسلمة الله المسلمة الله المسلمة الله المسلمة المس تقول ما لا تقوله الفنون الأخرى ، فهو يعتبّر أن السينما قادرة على إيجاد شكل تصبح فيه لغة صارمة بحيث تتيسر كتابة الفكر مباشرة على الشاشة وحينها

تتحوّل الكاميرا إلى قلم .

وفيى الوقية اللذي كانت فيه سيميولوجيا الأدب تسعى جاهدة إلى فرض مناهجها التحليلية على السينما ساهمت المنظورات الزمنية الجديدة بقوة في نزع الطابع الحرفي عن السينما وفكر السينما. ومنذ بداية الثلاثينيات صار فرنان ليجيه يحلم بتقديم زمن مفكك، غير درامي، منفصل عن الحبكة والقصة، يُحِيثُ تَخْبِلُ أَنِ الحِياةِ اليومِيةِ للناس العاديين يمكن تصويرها لمدة أربع وعشرين ساعة وخلص إلى أن الكشف عن هذه الحقيقة على الشَّاشة سيتعذر تحمله ويمكن اعتبار مسار جان لوك غودار استثنائيا بلا شك ونابعا من افتتان ملتبس إلى حد ما بالأدب، ويمكننا في هذَا آلصدد أن نعيد إلى الأذهان توصيفه المرح لرواية مورافيا التي استوحى منها فيلمه « الاحتقار» والتَّى تكشفَ بوضوح عن رغبته في الانزيَّاح عن النموذج، أو الطريقة المريحةً للغاية التي عالج بها الحبكة في فيلمه « أنَّ يعيشَّ المرءَّ حياته» المستوحى من رواية « نانا» لإميل زولا . لكن، ابتداءا من ستينيات وسبعينيات القرن العشرين

فصاعداً شرع صانعو الأفلام بمشارب ورؤى مختلفة في ضبط النص والصورة وأصبحت الصورة تعرض نفسها علنا و دون عائق على المشاهد.

من هذا المنظور أصبحت مسألة الاقتباس السينمائي للنصوص الأدبية تقع في صميم هذا التطور وطرحت مشكلة استقلال السينما عن ممارسات أخرى مثل كتابة السيناريو أو على نطاق أوسع الأدب (الذي يتم استيقاء الموضوعات منه) لذلك تم في وقت لاحق تخلي السينما عنّ ارتيادً مجالَّ الأدب بدعوي تنقية الأجناس وتحفظها على الأدب، دقاعا عن «الخصوَّصية السينمائية». ومنذ اللحظة التي أصبحت فيها السينما مطمئنة إلى خصوصية حقيقية وطمأنت نفسها على حدود مملكتها ، هدَّأت علاقاتها بالأدب بشكل طبيعي ً، بَحيث فتحت ممارسة الاقتباس طرقا جديدةً بالتأكيد على الجوانب الجمالية المحروسة بشاعرية السرد.

لكنَّ ما الَّذِي يُقدمُه الأدبُّ، والروَّايَّة على وجَّه التخصيص، للسينما ؟ وكيف تحاول السينما الاستفادة من الرَّواية من دونَ أن تفقد خصوصيتها وطابعها البصري؟ وما هي حدود الأخذ والعطاء بين المجالين ؟

# الخصوصية المطلوبة

يتمثل اقتباس الأعمال الروائية في إعادة توزيع الأدوار والوظائف إلى حد كبير وفي تجديد

استخدام النص في السينما من خلال نزع الطابع الواقعي عنه وإغنائه برمزية خاصة حتى لا يكون الفيلم مجرد أستنساخ حرفي للرواية، بحكم أنَّ الأدب، الذي تم نزع القدسية عَّنه ، لمَّ يعد موضوعاً للإجلال والتبجِّيلُ وأصبح مادة حية مرنّة وقابلة للتحويل. وكان جانّ لوك غودار أول من تجرأ على خلط الشعارات الإعلانية والأغانى والاقتباسات والعناوين المرفقة والحوارات ومقتطفات من المحادثات الخاصة والتشويشات الصوتية في أفلامه، وأول من راهن على قدرة الأدب على أن يحقق وجوده بشكل مستقل وأن يتخذ طابعا مرئيا على الشاشة من خلال العمل على فصل العناصر الحاهزة والمحمعة مستقا للغة اللفظية والكتابة والتمثيل

السينمّائيّ من أجل جعل الأشياء تُرى وتسمع بشكل معاير، مع ضبط العلاقة بين الصوت والصورة على نحو متداخل ، ودمج البعد الحركي الذي يتضمنه تعريف الصورة اللفظية المطبقة على الأدب ، والتي من شأنها أن تشير بالتالي إلى رؤية الحركة التي يُحتمل أن تحدث على شاشة خيالية ،

والمؤالَّفة بين الكلمات والأشياء والصور، التي قد لا تكون لها علاقة تتعضّها التعض أساساً.

ذلك أن استقلالية السينما تتطلب استغلال إمكانيات محددة (خاصة في ما يتعلق بعنصر الزمن) وتعبئة مواد جديدة وتقنيات تجميع جديَّدة تقوم على خلع السرد الكرونولوجي، وهذه الاستقلالية هي التي تبرر العودة إلى الأدب، وتحقق التقارب المثمر بين الأجناس الإبداعية في حدود متعددة ووفقاً لطرائق متجددة . يقول جان لوك غُوِّدار فَي هذًّا الصَّدد: « روايَّةُ مورافياً منَّ النوَّع الذي يُقرَّأ في محطَّة القطار ، فهي رواية مبتذلة وجميلة ، مليئة بالمشاعر الكلاسيكية والقديمة ، عليَّ الرغم من حداثة المواقف. لكننا بهذا النوع من الروايات غالبا ما نصنع أفلاما جميلة»(4)

. وهذا ما يعالجه إبراهيم العريس في كتابه «من الرواية إلى الشاشة، تاريخ للأدبُ تُحتُّ سطوة الَّفنُّ السابِعِ» (5اً حيثُ يرصُدُّ أساليب التعامل السينمائي مع هذا الفن الأدبي بمختلف أنواعه سواء أكان تاريخيا أو بوليسيا أو من أدب الخيال العلمي، فهو يذهب إلى أن الَّقْنَ السّيْنَمَانَيَ أَصْبَحْ يَبِدُو وَكَأْنَهُ مَجْرِدُ تَرْجَمَةٌ لَتَارِيْخُ الْأَدْبُ الْمُكَوْبِ ، والدّليل على ذلك في رأيه يكمن في أن النصوص التي المُكتوب ، والدليل على ذات في رأيه يكمن في أن النصوص التي أبدعها الإنسان في تاريخه منذ فجر البشرية صارت أفلاما ، مشيرا

إلى أن الأدب غذى الفن السينمائي إلى ُدرَجة ندر معها أن تجد اليوم عملا ً أدُبياً لم يؤفلم ، من دون أن يعنى ذلك أن الأفلمة كأنت دائما موفقة، مؤكدا على أن «أفلمة كل نص أدبي تعتبر بشكل أو بأخر خيانة لهذا النص لأنه نقل من فن لآخر يختلف عنه لغة ومضمونا وأسلوبا وجمهورا. ويبين أن النصوص الأدبية الكبيرة عصية على الاقتباس من النص المكتوب إلى الفيلم المصور، وحتى حين يجازف مبدع باقتباسها لا ينتج أعمالا سينمائية كبيرة إلا إذا كأنت خيانة النص أكبر».

ويدرج العريس في كتابه هذا لائحة بأسماء أشهر الكتاب الكلاسيكيين العالميين الذين اقتبست أعمالهم إلى السينما، ويأتي ويليام شكسبير في مقدمتهم ، يليه الكتاب المقدس ثم فيكتور هوغو وإميل زولا وإرنست همنغواي وألكسندرتوما ودوستوفسكي. ثم ينتقلُّ للحديث عن سينما الأدب البوليسي فيرى أنه « باستثناء بعض أفلام ألفريد هتشكوك وفريتس لانغ وغيرهما من كبار مخرجي الأفلام البوليسية والتشويقية في سينما هوليوود يمكن القول إن العدد الأكبر من أَفَلَامُ هَذَا النوع كَانَ مُقتبسا من روايات سبق نشرها ، كما أن أدب الجاسوسية

كان الأدب الأقرب إلى السينما دائما ومن النادر أن نجد رواية من هذا النوع لم تحول إلى فيلم أو أكثر على مدى قرنُ ونيف كما أنه من النّادر أن نجد فيلم تُجسس سينمائياً غير مأخوذ من رواية أو قصة نشرت قبل ظهوره ، ويرجع ذلك إلى مجموعة من الأسباب تتمثل في أنّ أدب الجاسوسية يتّمتع بقدر من التّشويق وبأبعّاد بصرية ومواضيع سياسية وصراعية وملامح غموض تجعله صالحًا كي يحول إلى عمل بصري».

### الرواية مشتل سينمائي خصيب

رغم أن السينما قد اشتغلت على أعمال أدبية كثيرة كالمسرح والقصة والشعر إلا أن الرواية تأتي في مقدمة الانواع الأدبية التي استثمرتها السّينما كنصّ تّقوم عليه المعالّجة الدرامّية ( السَّيناريو ) .وتعد رواية « ذهب مع الريح « للكاتبة مرغريت ميتشل والصادرة في العام 1939 من أقدم الأعمال الأدبية التي تحولت إلي فيلم في العام 1940 على يد المخرّج فيكتور فليمينغ وحصد تمانية جوائز منها أوسكار أحسن قيلم ، كما استثمرت السينما السوفياتية على سبيل المثال، رواية «الجريمة والعقاب» لدوستويفسكي واستثمرتها السينما المصرية باسم «سونيا والمجنون» وشتّان بين المعالجتين ، كما استثمرتّ السينما الامريكيّة رواية «الّحرب والسلاّم» لتولستوي في فيلم بنفس العنوان، واعتبر حينها من الافلام الطُّويلة إذ يستغرقُ عرضه نحو





من أعمال التشكيلي والموسيقي البلجيكي بن هاين

ساعتين، غير أن السينما السوفياتية اعتمدت الرواية ذاتها لإنتاج فيلم من أربعة اجزاء كل منها مدته أربع ساعات! وَيمكننا أَنْ نذكر فَي نفسُ السياق فيلم « ثورةُ العبيد» أو «سيارتاكوس» ( 1960) الذي اقتبسه وأُخْرجه ستانلي كوبريكٌ عنَّ رواية هوارد فاست الَّتي أرْخت لَّثُورةٌ العبيد ضدًّ الامبراطورية الرومانية. ، و »عطيلً » الذي اقتبسه أورسون ويلز عن مسرحية شكسبير وشارك به في مهرجان « كان « سنة 1952 باسم المغرب لأنه صور مشاهده الأخيرة في مدينة الصويرة بعد قبرص وإيطاليا ونال عنه السعفة الذهبية ، و"» المحاكمة « الذي أخرجه نفس المخرج سنة 1962 عن روَّاية فرانتس كافكا ، وفيلُم « العراب» المقتبس من روايةً تحمل ذات الاسم للكاتب ماريو بورو، وكانت الرواية قد صدرت عام 1969 وتحولت إلى فيلم سنة 1972 على يد المخرج فرنسيس فورد كوبولا ألذى أعاد كتابة الرواية، وقد حاز الفيلم على 3 جوائز أوسكار من أصل 9 ترشيحات، كما استطاع المخرج البريطاني أنتوني منغيلًا أن يحول رواية « المريضًّ الإنجليزي» للكاتب السيرلانكي مايكل أونداتجي التي صدرت سنة 2992 وفارت بجائزة البوكر إلى تحفة سينمائيَّة باذخة عام 1996 ثم فازت بالأوسكار في نفس السنة ، أما فيلم « الحب في زمن الكوليرا « (2007) المأخوذ عن رواية الأديب الكولومبي غابرييل غارسيا ماركيث التي تحمل الاسم نفسه، فقد أمضى المنتج ستايندروف ثلاث سنوات في محاولة إقناع ماركيث بالسماح له بتحويل روايته هذه إليَّ فيَّلم، مصراً على أنه لنَّ يستسلم حتى ينالُ حقوقَ تحويل الروايةُ إِلَى فيلم. وبذاً تكون « الحب في زمن الكوليرا « أول رواية لغارسيا ماركيث من إنتاج أحد استوديوهات هوليوود باللَّغة الإنجليزية، ومن إخراج مُخرج غير لأتيني أو إيطالي هو مايك نويل . والجدير بِالذِّكْرِ أَنِ الْقَيْلِمِ لَمْ يِنِلَّ إِعْجَابِ النَّقَادِ، حِيثٍ وصفته مجلة تايم الأمريكيةُ بأنهُ منافُّس جُدى على لقب أسوا فيلم مقتبس من ا رواية على الإطلاق.

وبما أن العمل الروائي يتم نقله هنا عبر وسيط آخر (السَّينما) فكاتب السُّيِّناريُّو له الحرية في تَّناوُّل الروايةٌ وُأحداثها، وكذا المساحة المُخصصة لشَّخوصَّها وفق رؤيته الدرامية والبصرية، دون الإخلال بالأفكار الأساسية للعمل الأدبيّ، فنحن لا نستطيع مقارنة الرواية بالفيلم مقارنة تطانقية ، لاعتبارات تتعلق ببنية كل منهما على حدة ، فإذا كانت الرواية عادة ما تلجأ إلى الإغراق في التفاصيل للإحاطة بالأحداث وتقديم صورة وافية عن الشخصيات واتباع مساراتها بنوع من التدقيق والتمادي في الوصف والسرد والحكي واعتماد اللغة كمقوم أساسي في بناء المتن الروائي ، فإن الَّفيلم يركز بالأساس على الإيجَّاز والتكثيف والتلميحَّ واعتماد عناصر التسويف

والتشويق والتأجيل والمواربة والانتقالات الفجائية للإمساك بانتباه المتفرج وإشراكه في تأويل المشاهد البصرية والربط بينها بما لا يخلو من نباهة وتيقظ حتى لا تفوته فرصة الاستمتاع واستخلاص العبرة في حينها، وفق ما تمليه ضوابط التلقي اللحظي ، ذلك أن المشاهد في السينما لا يهمه . مسب الناقد السينمائي الفرنسي كريستيان ميتز « ما سبق أن كان بل ما هو موجود هنا والأن « (6) خلافا للرواية التي تحكى عادة عما جرى في الماضي

وإنا كان المخرج السويدي إنغمار برغمان يشدد على ضرورة استقلال السينما عن الأدب وتجنب صنع الافلام انطلاقا من الكتب فقد غامر آخرون بالتوجه نحو أعمال روائبة بدت وكأنها لا تصلح للسينما ووسائلها لما فيها من أفكار وبنية فنية أو توغل في أعماق نفسيّة متداخلة، كرّواية «غرام سوّان» المعقدة لمارسيل بروست التي أخرجها الألماني فولكر شلوندروف سنة 1984 عن سيناريو من توقيع جان كلود كاريير، بعد اقتباسه رواية» طبل الصفيح « (1979) لغونتر غراس ، مثلما فعل اللَّخْرَج البِنْغَالي ساتتِّياجيتُ راي سنة 1984 مِّع عمل أدبي آخرٌ فيه تُأمَّل فلسفي حول التُّورات وحول الحب وهو قصة «البيت والعالم» لشاعر الهند طاغور التي يعتبرها د. رفيق الصبان تّنتمي الى التحليل النفسي والاجتماعي أكثر مما تحتوي من أحداثً ومواقف درامية انفعَّاليَّة.

هذا التباين، بل التناقض، في المواقف من الأدب ينطوي على التعبير على التعبير على التعبير عن أدقّ القضّايا والأحاسيس النفسية، فما الدّعوة الى تَجّنبُ اقتباس الافلام من الكتب إلا ثقة مطلقة بلغة السينما الخاصة وقدرتها على أن تصنع أدبها الخاص وجمالياتها الخاصة، وما اقتحام الأعمال الروائية الصعبة أو غير التقليدية إلا الوجه الآخر للثقة بقدرة السينما، بلغتها وبجمالياتها، على تجسيد ما احتشد بين السطور في الأعمال الروائية التي توفر قيمة مضافة للفيلم السينمائي حين يتم استثمارها بشكل توافقي يسمح بتحويلها من كلمات مكتوبة على الورق إلى صور حية على الشاشة.

وضمن هذا التصور يعتبر الفيلم السينمائي قراءة جديدة

للعمل، فما يمكن التعبير عنه أدبيًا بالكتابة ليس بالضرورة أن بكون كما هو حين تحويله إلى فيلم، فالرواية بكتبها شخص واحد يجند كل أدواته ومهاراته وخبراته في إنجازها، بينما الأمر مُخْتلف تمامًا في السينما إذ أن هناك فريقًا متكاملا أنجز العمل بمعدات وآلبات يتحول فيها العمل الادبي من مجالٌ الإبداع إلى مجالٌ التصنيع .



جانب آخر فإن الاجتهاد في تعامل الإخراج مع النص الأدبي، تبعا للمدرسة الفنية والفكّرية للمخرج أوّ مذّهبه الفني، هوّ الذي يحدد ماذا تأخَّذ السينما من النصِّ الأدبي المختار وماذاً تدع، قليست السينما مجرد نقل لأحداث الرواية أو تصوير لها وإنما هي فن قائم بذاته ولذا فإن السينمائي ، والسيناريست في المقام الأول وبعده المخرج ، هو الذي يقرر ما يأخذ وما لا يأخذ من فن الأدب وفقا لتوجهات المُخرج. وانطلاقا من هذه القاعدة يمكن أن نفهم اختيار المخرج البرازيلي دوس سانتوس الذي كان من نجوم السينما الجديدة في الستينيات من القرن المنصرم لمذكرات الثوري اليساري جرازيلاتو رالوس عن فترة سجنه متنقلًا بين سَجُون البَرْازيلَ خَلالَ الحرب العالمية الثانية وفيما بعدها ليخرجها فيلما بعنوان «مذكرات السجن» ويشارك به في مهرجان ( كان ) 1984 .

ومَنَ الأُسبابُ التي تدفعُ إلى أختيار قصص قصيرة، لا روايات، من قبل بعض المخرجين لنقلها إلى السينما، كون القصة القصيرة أقرب ما تكون إلى بنية الفيلم السينمائي ،كما يقول هتشكوك ، لما تنطوي عليه فنيا من كثافة في الفكرَّ أو البناء أو فيهما معا، ولنتذكر هنا قصةً» النداهة» ليوسفُّ السباعي بمّا فيها من كثاّفة ودقّة موضوع والتي حولها حسين كمال في العام 1975 إلى فيلم يحمل نفس العنوان

ومن خصائص السينما أنها تستطيع أن تبني مشاهدها بكفاَّءة ۗ أكبر وتخلف تأثيرا أعمق مما ۖ تحققه الرواية في العديد من الصفحات، فضلا عما يضيفه التمثيل المتقن منَّ عمق للمشهد وقدرة على التأثير واستثارة الخيال، وبفضل ذلك تكون السينما قادرة من خلال التمثيل والأداء المتقن على أن تنقل الشخصيات الروائية إلى أبعد مدى بالتفاعل مع المكونات المشهدية - الصورية والصوتية، وهذه البلاغة السَّاحرة التي ترتكز عليها السينما هي التي تستنهض فضول المتفرجُّ وتغريه بالمتَّابعة. فهي تحملَّه إلى عالم الخِّيالّ وارتباطها بالواقع ليس ارتباطا انعكاسيا بل هُو ارتباط إرادي وربعه بعربي على المربعة المخرج إريك روم في من اختيار السينمائي، وهذا يعبر عنه المخرج إريك روم في مطلع فيلمه « ليلتي قي منزل مود» (7) بقوله : « لن أقول كل شَّبيء في هذه القَّصةُ، وعلاوة على ذلك فليست هناك قصة بل سلسَّلة مَّن الأحداث العادية جدا ومن الصدف والمصادفات ، مثل تلك التي قد تحدث في الحياة والتي ليس لها أي معنى غير المعنى الذي أردت أن أصفيه عليها « .

# روايات عربية على الشاشة

من أولى الروايات العربية التي تم اقتباسها سينمائيا رواية « بيتنا رجل « لإحسان عبد القدوس وأخرجها هنري بركات سنة 1961 ، ورواية « اللص والكلاب» لنجيب محفوظ الَّتي أخرجها كمال الشيخ (1962) في واحد من أهم أفلامه ، ورواية « الليلة

الأخيرة « ليوسف السباعي» التي نقلها إلى السينما المخرج كمال الشيخ سنة 1963 . بعد ذك توالت الاقتباسات وأخرج توفيق صالح فيلم المخدوعون ﴿ (1972) عن رواية ﴿ رجالَ في الشَّمِسِ؟ لغسان كَنْفَانِي ، واشْتغل المخرج السوري نبيلُ المالح (1973) على رواية « بقايا صور» لحنا مينه ، وفي العام 1987 تحولت ثلاثية نجيب محفوظ « قصر الشوق - بين القصرين - السكرية « إلى مسلسل تلفزيوني من إخراج يوسف مرزوق سُنَّة 1987 ، ثم رواية «باب الشمس» للكاتب اللبناني إلياس خوري التي أخرجها المخرج المصري يسري نصراالله عام 2004...

ويعد إحسان عبد القدوس من أكثر الروائيين العرب الذين تم القتباس أعمالهم فقد ألف 49 رواية تم تحويلها إلى أفلام، و5 رواپات تحولت إلى مسرحيات، و9 أصبحت مسلسلات إذاعية، وْ10 تحولت إلى مسلسلات تلفزيونية. يليه نجيب محفُوظ تُم يوسف السباعي وحنا مينه ويوسف إدريس وغسان كنفاني ..

ويجمع المتتبّعون للمشهدِ السينمائي في المغرب ،و منهمّ الناقد السينمائي محمد شويكة، (8) على أن العلاقة بين الأدب والسينما قد ظلت «مطبوعة بالفتور وعدم الفهم»، مشيدداً على أن التراكم الكمى المحدود للسينما المغربية « قلل من حظوظ النجاح في تحويلُ الرواية إلى فيلم» ، وهذا ما «لم يشجع، بالشكل المطلوب، باقى المُخرِّجِينَ على مزيد من التفاعل مع السرد المغربي» ، و يرى شُويَّكة أنْ «هناك إرهاصات مهمة جدا لعقد علاقة إيَّجابية بين

الرواية والسينما في المغرب» . ومع أن بعض المخرجين يجدون صعوبة كبرى في التخلص من « نرجسيتهم» على حد تعبير المخرج الجيلالي قرحاتي إلا أنه هو شخصيا يفضل الانطلاق من روح الرواية وتحويلها" الى مادة سينمائية، ليست بالضرورة مطابقة لليض المكتوب، على غرار تجربته مع الروائي البشير الدامون في "سرير الأسرار"، حيث استلهم الشخصيات والفضاءات، وأضاف اليها وحذف منها لأن الموقفُ السينمائي يختلف عن الموقف الأدبيُّ . مثلما حصل مع مسرحية "حُلاق دَّربُ الفقراء" ليوسف فاضلُّ التي وجدت طريقهاً الى السينما على يد المخرج الراحل محمد الركاب (1982) ، وإدريس المريني الذي اشتغل على قصة "بامو" لأحمد زيادي (1983) ، ومع "صلاة الغائب" لحميد بناني (1991) المأخوذة عن رواية للطاهر بنجلون، والغرفة السوداء" لحسن بنجلون (2003) المقتبسة عن سيرة سجنية لجواد مديدش، و "جارات أبي موسى" لمجمد عبد الرجمن التازي عن رواية أحمد التوفيق (2004)، و "جناح الهوى" (2011) لعبد الحي العراقي عن رواية "قطع مختارة" لمحمد ندالي ، وفيلم « ياخيل االله» (2012) للمخرج نبيل عيوش عن رواية «نجوم سيدي مومن» للماحي بينبين ، و» سرير النَّسرار» (2013) الذي اقتبسه الْجِيلالي فرحاتي عن رواية البشير الدامون، و « في انتظار بولنوار" (2014) لحميد الزوغي المُأخودُ عن رواية لعثمانَّ أشقراً ....

وكُلها أعمال تؤكد كما يقول محمد شويكة أنه «إذا التقى خيال الروائي مع خيال كاتب سيناريو موهوب وخيال مُخرج مُوهوب يمكن أنَّ يعطيناً عملا جيدا «، مرجعا سبب «الفتور» الذي يطبع علاقة السينما بالأدب في المغرب إلى «طبيعة تكويّن السينّمائيين المغاربة «، كما ينتقد القَّاتَلين بأنه ليست في المغرب روايات يمكن تحويلها إلى أفلام، ملاحظا أن هؤلاء المخرجين « يبحثون عن السطرية، وعن الشخوص الجاهزة، وعن البنية السردية التقليدية الواضحة، وعن الديكورات والعوالم المتاحة على مستوى الإنتاج» ، مبرزا أنه « ليس كل المخرجين المغاربة يمكن أن يقتبسوا أعمالا سينمائية» ، منتقدا «اغتراب» عدد من المخرجين عن العالم الذي يخرجونه، مشددا على أنه «ليس كل مخرج سينمائي مؤهلًا لكيّ يقتحم عوالم الرواية «.

وفي انتظار أن تصفو أجواء سوء التفاهم الحاصل بين الأدباء والسينمائيين وتنفتح عيون المخرجين المغاربة على ما تختزنه البيبليوغرافيا المغربية من دخائر روائية وقصصية ومسرحية مؤهَّلةً بحكم طابعها البصري لأن تشكل المادة الخام والأساس المتين لكتابة سيناريوهات متقنة تفتح شهية المخرجين والمنتجين لإِنجَازِ أعمال سينمائية تساهم في الدفع بالسينما المغرب إلى الأمام وتفتح لها أفاق العالمية بكل مصداقية واستحقاق.

Cahiers du Cinéma, Ne31 Janvier 1954 /1

André S. Labarthe, Essai sur le Jeune Cinéma Français, /2 .Paris, Le Terrain Vague, 1960, p. 32

Naissance d'une nouvelle avant-garde : la caméra /3 stylo » L'Écran français. No 144 Mars 1948

Jean-Luc Godard, « Le Mépris », Cahiers du Cinéma, N° /4

5/ إبراهيم العريس « من الرواية إلى الشاشة، تاريخ للأدب تحت سطوة الفن مايع «منشورات وزارة الثقافة السورية 2010. Christian Metz, « À propos de l'impression de réalité /6

au cinéma », Essais sur la signification au cinéma, t. 1, Paris, Éditions Klincksieck, 1968

Ma nuit chez Maud » Éric Rohmer, 1969 » /7

. حوار مع الناقد السينمائي محمد شويكة، صحيفة الشرق الأوسط، يونيه 8 2015 8/



ما معنى العودة للاشتغال على ذاكرة جريدة «الحياة» التي حملت لواء التنوير بمغرب الاستعمار الإسباني بالشمال؟ وما معنى العودة لقراءة تفاصيل مواد هذه الجريدة التي جعل منها الزعيم عبد الخالق الطريس صوت الحركة الوطنية التحررية في مواجهة مخططات الغزو والتدجين الكولونياليين؟ وما علاقة مبادرة تعميّم مواد جريدة «الحياة» بجهود توفير المظان البيبليوغرافية الضرورية لإعادة قراءة ذاكرة العمل الوطني بالشمال من أصولها المادية المباشرة؛ ألا يُشكل ذلك خطوة مركزية في جهود تصحيح الكثر من الوقائع الافتراضية التي أساءت لذاكرة الحركة الوطنية عندما اختزلت مبادراتها في نقاط مركزية من جغّرافية المغرب، وعلى رأسها فاس وسلا والدار البيضاء؟ وقبل كل ذلك، هل يمكن قراءة سيرة الأستاذ عبد الخالق الطريس بدون العودة لرصد معالم وجه الطريس الإعلامي قبل السياسي والمربي والجمعوي، الطريس

أُسئلة مركزية، تفرضُ نفسها بإلحاح على هامش مبادرة مؤسسة عبد الخالق الطريس للتربيةُ والثقافة والعلومُ، بإصدار كتاب «جريدة الحياة في كتاب»، سنةً 2023، في ما مجموعه 454 من الصفحات ذات الحجم العريض، تحت إشراف الأستاذ محّمد طارق حيون، وبتصدير للأستاذة كنزة عبد الخالق الطريس، وبتقديم للأستاذ رضوان احدادو. وتشكل هذه المبادرة عملًا تأسيسيا غير مسبوق يتوخى تحقيق مجموعة من الأهداف العلمية النبيلة المرتبطة بجهود صيانة الذاكرة الوطنية

صَّاحِبِ المشاريعِ الإعلَّاميةَ الكبرى التي سبقت زمانها في مضامينها وفي رؤاها

وفي اَلْيات اشْتَغَّالها وفي أفاقها الإنسانية والتحررية الواسعة؟

بالشمال. لقد قيل الشيء الكثير عن خصائص عطاء الحركة الوطنية بالشمآل، وعرفت الساحة الجامعية إنجاز العديد من الأطاريح والرسائل الأكاديمية، وتعززت الساحة العلمية بسلسلة من الإصدارات الرفيعة والقوية بأسلحتها التنقيبية وبأدواتها النقدية، فكانت النتيجة تعزيز التراكم بأعمال مرجعية لا يمكن تجاوزها في أي محاولة لاستنطاق خبايا الموضوع، مثَّلماً هو الحالّ مع أعمال محمد ابن عزوز حكيم، وعبد المجيد بن جلون، وعبد العزيز السعود، وامحمد بنعبود،... ومع ذلك، ظل الموضوع يمارس غوايته على باحثى المغرب المعاصر وعلى نخب منطقة الشمال بوجه ّ خـاص. فسيرة الطريس تظلُ كتابا مفتوحا، قابلا لقراءات متجددة، ومنفتحا على كل جهود التحيين والاستثمار العلمى الخلاق والمنتج. ولعل هذا ما أدركته مؤسسة عبد الخالق الطريس للتربية والثقافة والعلوم، من موقعها كإطار مدنى متخصص

> في البحث في تفاصيل تاريخ النضال الوّطني بالشيمال من أجل الحرية والاستقلال والكرامة. تقول الأستاذ كنزة الطريس -بهذا الخصوص-كلمتها التصديرية: «يسعدنا في مؤسسة عبد الخالق الطريس للتربية والثقافة والعلوم أن نصدر جميع الأعداد التي صدرت عن جريدة «الحياة» في كتاب، حتى تطلع الناشئة على اهتمامات وانشغالات ومشاعر ومواقف النخبة المثقفة المغربية من مختلف الأحداث التى عاشها المغاربة خلال فترة الحماية، وحتى نستهل ونفتح المجال أمام الأكاديميين والباحثين والمهتمين والدارسين والطلبة، لكي يطلعوا على الوقائع والأحداث والأعمال والمنجزات التي خلفها الراحل بمعية رجال الحركة الوطنية المغربية...».

> وبهذا الأفق، استطاعت مؤسسة عبد الخالق الطريس للتربية والثقافة والعلوم إعادة الحياة لذخائر جريدة «الحياة» المتراوحة بين العدد الأول التصادر في مارس من سنة 1934 والعدد رقم 77 الصادر سنة 1935. لا يتعلق الأمر بمواد إعلامية تقنية، ولا بمواكبات أنية محايدة، بقدر ما أنها استحضار لسيرة مؤسسها الأستاذ الطريس الذي تولى رئاستها من عددها رقم 1 إلى عددها رقم 31، قبل أن يُكُمل الشيخُ التهامُيِّ الوزاني مسار الإشراف على الجريدة إلى 29 غشت، تاريخ صدور آخر

> وفي هذا المسار الحافل بالعطاء، استطاعت «الحيآة» التحول إلى لسان حال الحركة الوطنية بالشمال، باستقطابها لنخب المنطقة ومثقفيها ووطنييها. وقد عانت في سيبل ذلك الكثير من أوجه التضييق والحصار، الأمر الذي كان يجد في وجهه عزيمة صلبة

اسمها عبد الخالق الطريس، الرئيس والموجه، الكاتب والمثقف، المناضل والإنسان. ويلخص الأستاذ رضوان احدادو معالم هذا المسار في كلمته التقديمية والتركيبية بشكل دقيق، عنده قال: «لقد فتحت أالحياة) صفحة جديدة مغايرة في الجهاد الوطني، لم يكن ذلك ليرضي خصوم الوطن والوطنية، مما سيعرضها للكثير من المضايقات والمتابعات والغرامات. فبتاريخ 16 ماى 1934 والجريدة لازالت عند خطواتها الأولِّي صدر قرار من رئيس جيش الاحتلال الفرنسى بمنعها من دخول ما كان يعرف بالمنطقة السلطانية، منطقة الحماية الفرنسية، وكان هذا



أسامة الزكاري

هو المنع الأول. ومن المضايقات التي تعرضت لها كثرة الغرامات المسلطة عليها... وبالتالي تم سحب رخصة الصدور من الجريدة... وكان رد الطريس تقديم استقالته من مديرية الأحباس احتجاجا على توقيف الجريدة ومصادرة أمتعتها. وبذلك طويت صفحة أخرى من صفحات المقاومة، ليفتح الوطنيون صفحات جهاد جديدة وعلى أكثر من جهة وواجهة...» (ص ص.9-10).ّ

يحتوى كتاب «جريدة الحياة في كتاب» على مواد متنوعة، جمعت بين نصوص كل أعداًد جريدة «الحياة»، إلى جانب مواد تركيبية للأستاذ محمد طارق حيون سعت إلى

توضيح الإطار الزمني والظروف العامة لصدور جريدة «الحياة»، في إطار المشروع الإصلاّحي للأستاذ عبد الخالق الطّريس وفى سياقً تُطور نشاطُ الطباعة والنّشر بشمال المغرب. كما قدم القسم التقديمي للكتاب تعريفا شاملا بجريدة «الحياة» وبمقالات الأستاذ الطريس على صفحاَّتها، وبأبرز الأسماء التي تعاقبت على الكتابة فيها.

أما القسم المركزي في الكتاب، فقد تضمن أعداد جريدة «الحياة»، مرتبة ترتيباً كرونولّوجيّا، وبإخراج تقنى محترم، ساهم في تيسير الاطلاع والتصفح بالنسبة للباحثين وللمهتمين. تقدم مبادرة عودة الروح لجريدةً «الحياة» قيما أكاديمية رفيعة نجملها على الشكال التالي

- تقديم قراءة يومية لتفاصيل واقع منتصف ثلاثينيات القرن الماضي في مجمل أصقاع منطقة الشمأل.

ـ تتبع دوري لأحداث المنطقة السلطانية ومنطقة طنجة الدولية من زاوية الرَّصد ٱلسياسي المتفاعل مع الأحداث والفاعل فيها.

- إبراز سير الرواد من خلال إسهاماتهم المباشرة في مختلف مجالات الفعل والعطاء. لا يقتصر الأمر على وطنيي تطوان من أمثال الطريس والوزاني وداود وبنونة...، ولكّن -كذلكّ- على سير

الفاعلين في الأقاصي المنسية من المنطقة الخليفية لشمال

- تجاوز مستوى التتبع اليومي للتطورات السياسية، إلى الإنصات لنبض المجتَّمع من خلال قضاياه وأسئلته

و انشىغالاتە. ـ حمل لواء التنوير ببث قيم الكرامة وحقوق الإنسان

- التأصيل الشرعي لقضايا الدولة والمجتمع، من خلال المضامين الدينية المستلهمة في معارك البناء الوطني.

- ربط أداء الحركة الوطنية بامتداداتها القومية الواسعة، مثلما هو الحال مع العلاقة مع الأمير شكيب أرسلان، أو بأشكال التضامن المبدئي والمطلق مع الشعب الفلسطيني ومع قضيته

- الانفتاح على المحيط الدولي قصد توسيع آفاق الفعل أمام الحركة الوطنية المغربية التحريرية، وربط الجسور مع تيارات الحرية والنضال ضد الاستعمار بين صفوف «أحرار أوربا» وعلى صعيد العالم.

- التتبع اليومي لتفاصيل حياة الناس في مختلف تمظهراتها الدينية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية.

لكل ذلك، أمكن القول إن الأمر يتعلق -في نهاية المطاف- بسجل حركة تحريرية «عالمة»، رسمت خطا فريدا خارج يوطوبيات الزعامة والأصل والريادة. هي حركة راشدة جعلت من تطوان قلب العطاء ونبع التميز وأفق الانطلاق. وعلى أساس ذلك، تبدو قراءة «كتاب الحياة» ضرورية لإعادة الاعتبار لسير جيل التأسيس، من موقع الفعل المباشر في الميدان، وليس من موقع السباق المحموم على أدوار السبق والريادة. لقد كان الأستاذ الطريس دقيقا وهو يتحدث عن الظلم الذي تعرضت له الحركة الوطنية بالشمال، عندما أصرت قوى المركز على إضفاء عليها طابع التبعية لهذا المركز. وإصدار «كتاب الحياة» يشكل مدخلا لإعادة تصحيح معالم هذا الانحراف، عبر إعادة قراءة المضامين، وتشريح سياقاتها، وتفكيك أبعادها، في إطار رؤى نسقية متحررة من ضغط كوابح السياسة، ومنفتحة على النفس العلمي وأدواته

الإجرائية المعروفة في الكتابة التاريخية النزيهة.



كتابات في تاريخ منطقة الشمال