لم أكد أضع الكلمة الأولى في افتتاحية هذا العدد، حتى استعدت يدى أشد بياضا من الورقة البيضاء ، لا لشيء إلا لأنَّ خاطراً لسعني وأوحى لي أن أتركهم بأخذون حصَّتهم من كتابة الافتتاحية ، إنَّهم/ هن الرائدات والرواد الذين سبقونا إلى هذا الطريق بينما كنا لا نزال في أول الطريق، رائدات ورواد الإعلام الثقافي الذين زادهم الاشتغال بالأدب وزنا يُقاس بميزان الذهب ، أولئك الذين أفنوا حياتهم في الكتابة ،لا يجبأن يكون الجزاء نظير ماأسْدوه للثقافة المغربية التشطيب والإلغاء، بل الأجدر أن نستحضر بين حين وآخر ذكراهم ونرسِّخها بقوة الفعل ،ليس فقط بالاقتصار على رفع الأكف بالضراعات والدعاء ، ولكن بإعادة نشر أعمالهم التي قد لا نجد اليوم ، مثيلا لأسلوب كتابتها البليغ وقوتها في إبداء الرأي ، عسى أنَّ لا نقلق راحتهم الأبدية ، ويقبلوا العودة للعيش بيننا للحظات بعد أن ذاقوا نعمة الخلود في دار البقاء لا

> محمد بشكار bachkar\_mohamed@yahoo.fr

أووووف كم هو ملتهب هذا الغلاء... حتى كأس ماء لم يعد من السهل الحصول عليه في هذا الزمن المشتعل... الكراب صاحب جرة جلَّد الماعز ما عادت تقنعه قطعة العشرين فرنكا... أصبح يطلب قطعة الخمسين قبل أن تطفئ سعر الظمأ... ولم يعد يصيح... برد ألعطشان ، بل كان يهمس كأنه يحدث نفسه متشفيا في جماعة العطارين والجزارين وهم يتطلعون إليه بشغف تصاحب مع الكراب في الشتوة باش يدير بحسابك في الصيف؛ قالتْ ذلك اطبة اليأس الذي يُغلف قلبها الحّزين... متخطية باحة بارين معتمدة على عكارتها الهرمة... وكانت الكثير من العيون ترقبها في أسى وكأنها تدمدم إيه يا الزمان يا الغدار... كم كسرت من جناح... أينك يا منانة؟ وعضلاتك الفولاذية؛ من كان يستطيع منافستك في قطع الأشجار وحرث الأرض... قهرت حتى الرجال... وَّالاَن مَّاذا حنبتْ غير العناء؟ ولم يترك كك المعطى ولد الغياث سوى هذا

الطُّفل الذي ما زالَ لم يفتح عينيه للنور بعد... تذرع الشوارع والأزقة ورحابي السوق بحثا عن يد كريمة تمنحها قرشا تملأبه معدتها وتستخن ببعض ما تشتريه يطن هذا الرضيع الصارخ بين ذراعيها الناحلتين... يملأ اللغط السوقُ الأسبوعي اللّوزعُ بينُ رغَبات الناسُ وحاجّاتهم التي لا تنقضي... لكنها كانت تضحك حينا وتشمئز أخرى... وأحيانا كثيرة تنشغل بتهدئة طفلها الذي يتعلق بما تبقى من فتائل شعرها... ربما لعدم احتماله للحر وربما لنار الجوع التي تستعر في أمعائه.

تعود في المساء كلّ مساء ليحتويها الكوخ القصديرى تركة المعطى تعود لتجد فراشبها مازال في مكانه لم تفارقه بعد رائحة عرقها وضراط صغيرها الذي يربطها بهذه

حتى اللحظة لم يكن يعكر صفوها شبيء رغم ما تعانيه من تعب وألم... فقد كانت راضية بما تملك من هدوء وأحزان. غير أن بعض الرواة لم يستسع هذا المسار، واستعل تنازل الكاتب الضمني ليغير حياة هذه العجوز... الواقع أنها ليست كذلك، لكن فقايص الزمان ومشيئة الرواة تواطأتا لتجعلاها تبدو كذلك . منانة حلمها بين يديها تتعب الليالي من أجل أن ترى البسمة على محيا ابنها الصغير… لكن ما



كتبها: إبراهيم الحجري

بال هؤلاء الرواة الملاعين؟؟ . ... عبثا توقّدين شموعك الملتهبة، وتنصبين قدرك المخرب

على دفقات الدخان الخانقة... لم تسعفك دريهمات الديطاي في اقتناء خبز شاحب. واكتفيت بحليب معلب لإسكات هذاً الجنين المترنح في ظهرك... المتقلب في حضنك... من أجله تعبرين شوارع اللَّدينة حاملة علبة سجَّائر وعلبة سيراج... تجوبين الأزقة، من مقهى إلى مطعم.. من شاطئ إلى شاطئ.. تلتمسين دريهمات.. تسحبينها من غبار الأحذية وأنت تبتسمين لزبنائك ابتسامة مريرة فيها شعور بالغبطة أحيانا، وبالأمتعاض أحيانا أخرى... وشبح الكآبة يغلف وجه الصبى المتسلق لحضنك، ترى ماذا يغمغم؟؟ ماذا يريد؟؟ هل يرّيد تلميع حذائه؟؟ ومن أين له الحذاء؟؟.

انتظري هناك صوت ما يناديك... رجل في مثل سنك... يريد سيجّارة... يريد تلميع حذائه... يبدّق ميسورا... يفضحه احمرار خدّيه... قد تكونين محظوظة... وقد تخطئين التقدير لا يهم... ليس هناك حل... هيّا تكومي حول تداءيه بعد أن تشعلي سيجارته الأنيقة من نوع لوكا... وأحسني التلميع... علك تربحين درهما أو درهمين، لتشترين حليبا وربما خبزا حافيا اللعنة أية حياة هاته ؟ قذارة أنت يا دنيا... يدفع الزبون، في غرور، رجله فوق الخشبة، ويرفع إليك نظرة تكَّاد تحتويك تَّسمَاءَ المُّدينة الشاحب... وبصوت متشنج يخاطب وجهك دون استحياء هذ السيراج فري ولا مزوّر أ الشريفية؟؟ تقع الكلمات على قلبك مثل الصخر فتذيبه كقطعة ثلج وتصير كبدك عجينا... ترى هل تتجرأ من تحمل وليدا في يمناها على الخداع؟؟ وتكبر فيك الأسئلة، تصير جروحا بحجم الأخاديد... تنزف غدرانا من السخط والصديد... تغيبين في هواجس ومونولوكات رهيبة... فتجاوزت حد التلميع... ولم يوقظك من غفوتك سوى صوت هذا الرجل الذي يشبه فحيح أفعى الصيف المتأخر... وكأن المدينة كلها راحت تردد صوته: تديو فلوس عباد االله ع هكاك...

ورمى لك بقطعة نقدية لا تتعدى الدرهم الواحد،

فتدحرجت على الإسفلت تتقرقع مع الرصيف... تتبعينها بنهم... تنتشلبنها من

المدير؛ عبد الله البقالي

سنة: 55

رميال الرصيف البحرى، في حين كانت ريح البحر المسائية تغسل وجهك المعروق... تسحبين جسدك النحيل وتغادرين الشياطئ النذي على ما يبدو قد خلا تماماً من المصطافين... ولم ىعد هناك سوى بعض الأشباح الليلية من عشاق خناجر البحر القاطعة للأوصال... تسامرها بجرعات

الجينكا ... أحيانا تغرقين في أحلام رمادية كسماء هذا الليل البهيم... فيقودك فارس أحلامك الملقى على ظهرك في استسلام لنوم عميق إلى مدينة لا تعرفين اسمها ولدي عويد

الخيزران، يكبر ويقرأ القرآن، ينجح وينسيني تعوس الزمان هذا الحلم بنزينك للمسير... لوَّطءَ الشوَّكُّ والحَّجْرَ الناتئ... لقطع المسالك المجهولة... تهرعين للباتسري المجاور لتقتني حليبا معلبا وشوكولاته ولعارض ما لا تشترين خبزاً... بين الحليب المعلب والعراء والطفل تنشرين شراع أحلامك العبوسة كجناحي عصفور جريح، يهرع تارة للأفق ويسقط أخرى... ورجلاك الحافيتان تُحتفلان مرة بصدأ العجلات، وأخرى بحبات الرمل الواخزة كالإبر. وأنت لا تبالين سوى بصياح الجالسين على الهامشُ الضائعين في دخان السجائر

أً ملات الديطاي... واحد ماركيز...

أسيري سيري أ شريفية. عندك آلسيراج كري آلمرة ..

وفى الكوخ الصغير تضعين عظامك المهروسة بكد اليومى المكرورّ... وتنسين أن تغسلي رجليك الحافيتين أمام إلحاحً صراخ الطفل الضاج بعنف يطلب ما يسد به ألم الأمعاء... تضعينه بتؤدة على ركبتيك النحيلتين، وأنت تمسحين جبينه المغلول بقطرات عرق بارد، وصفرته تعلن تحديا كأنه يرفض روتينية اللحظات الرهيبة المشتعلة كشمس لا ترحم... يفتح المسكين فاه متعطشا لقطرات الحليب مثلما تتعطش الأرض صيفا لرذاذ المطر... وأنت تبتسمين ملء فمك كنت تصبين الحليب بهدوء متابعة حركات فمه الموافقة لإيقاع مصات تلك الحلمة البلاستيكية العنيدة... لم تكونى تعلّمين أنك تصبين الموت في جوف حلمك الذي يربطك بالحياة... ينتهى الحليب... يقتر نشاط الطفل... يسكت... تتقلص ملامحه... ينقبض ينام إلى الأبد... ينطفئ الحلم... ترى ماذا يجدى البكاء يا خٰالهُ؟؟

طبعا، لن يعجبك أيها القارئ الرهيف الإحساس هذا الفناء الذي سلطه هذا الراوي اللعين على هذه الحكاية، من حِقك أن ترفع عينيك سخرية وامتعاضا ومن حقك أن تصَفر وتصفق لراو آخر قد ينصف أبطاله ولربما يكون متفائلا أكثر...

عن «دار جبرا للنَشر

والتَّوزيع» صدرت أخيرا

للشّاعر الفلسطينيّ

الدّكتور محمّد حلمي الرّيشة، مجموعة شبعريّة

اجْتَار أَنِ يُسميها « ٍ أَقْمِّارٌ افْترَاضَيَّةُ فِي لَيْلٍ يَطُولُ»، تقعَ في 156 صَفحة من

القطع المتوسّط، وهي تجمع بين فنيّ الهايكو والتانكا (هاينكا)،

ويمارس فيها الشَّاعر كأوَّل

شُّاعرٌ عربيٌّ هذه التَّجريةُ الشُعرية بعد الشَّاعرِ الهنِديُ

(برافات كومار بادى) إلذي

ابتكر هذا النوع من الشيعر. تقول توطئة حول هذا النوع

الحديد من الشعر:» ابتكرّ

الشَّاعَرُ الهَّنديُّ برافَّات كومارٌ بادي نوعًا من الشَّعر سمَّاهُ هاتَّنكاً» Hainka، وهـوَ عبارة عن اندماج شعريً

بِينَ الْهايكوِّ والتّانكام ويتمّيَّزُ

بالصُّورةِ ٱلتِّي تربطُ قطعةً الهايكو عَلَى أنها خِطُّ محوريً

«كاكىكاتوياً» kakekatoba

بقطعة التَّانكا التَّالية.

محمد حلوى الريشة

هاينكا

التَّاليةِ) لاكتشاف الطّبيعة ِ البشريَّة، والحَبِّ، والعاطفة بمعنَّى َ أُوسِعَ مَّنَ خُلال وضع الصُّور الإجماليَّة جنبًا ، من أَجل الِرَّاحة، تتِمُّ الإشِّارةُ إلى

القطعة والتَّخطُ المحوريُّ بخِطَ مائلِ. عمومًا، تحتاجُ قصيدة الهايئكا، كيْ تصف، إلي تصوير مظهر أوسعَ مِنْ تماسكِ الصُّورِ مَع َمراعِاةً جَانبً «الارتباطِ والتَّحَوُّل» داخل إطارَ العمل على القصيدة المدمَجة».

نقرأ هذا الأنمودج على الغلاف الخلفيُّ للمجموعة:

> وَجْهُ الشَّرُوق بِصِبْغَة مُعْتَمَة عَجِيزَةُ الغُرُوبِ بِقَدَمَيْنِ في قَطْرَانِ-الغرَبَانُ الْمَتَفُوِّهَةَ تَزيدُ لَيْلِي سَوَادًا

بَيَاضُك كَوْكَبٌ في مَدَارِي وَحيدًا أغْبِطَني حينَ تَصْبِحينَ وَحينَ تَمْسينَ اهْبطي حَقْلَ رُوحي زُرْقَاءَ يَمَامَة

> جُزِّي عُشْبَ لسَاني: الغرَبَانُ الْمُتَفُوِّهَةُ تَزِيدُ لَيْلِي سَوَادًا

معلوم أن الشَّاعر محمَّد حلمي الرّيشية صاحب تجربة شعريّة غنيّة، وله العديد من الإصدار آت الشّعريّة، وكُتبّت عن شعره مجموعة من الدّراسات النّقديّة، كما أنّه باحث ومترجم قام بترجمة العديد من القصائد الشُعريّة من أو

. خَطَرَتْ لَهُ هَذَهِ ٱلفَكرةُ في العامِ 2016. لِكنْ لاحِقًا، فِي شِهر تمَّورُ/ يوَليو للِعامَ 2020، نشِرَ مقالًا موضَّحًا لَهُا مَعْ بُعض الأَمْثَلَةُ علَى الهاينكا. يتمُّ اقتراحُ الهاينكا نْوِعًا أَدْبِيًا فَرَدِيًا ومَستقلًا خَاصًا بِهِ، عَلَى عَكُسَ الشَّكَل الْمُتَّصِلُ الْمُستَمِّ كُمَّا يَظْهِرُ فِي الرَّينَغَا. بدلًا مِن مجرَّدٍ ربطِ الهَايكو مَع التَّانكا بالمصطلح النَّوعِيِّ، يَعتمدُ التَّولِيفُ فِي الِهاينكا عِلَى ارتباطِ الصُورِ («قُطعَّة» الهايكو الَّتِي تَعَملُ كَـُهخطُ مُحوْرِيُّ» للتَّانكُا

العمل الشعري الجديد الذي أطلقه أخيرا الشاعر أحمد زنيبر، جاء بعنوان «مقامات الرُّخام».

المغربي أحمد زنيبر، جاء بعنوار وهو الديوان الثالث في مسار تجربته الإبداعية، يضم عشرة نصوص بالعناوين الآتلية: للَّ الكلمّات وقطر النّدي، أخبرتني الفراشات، نمشي الهويني، مثل قديس تملكه السحّر، سر الرقراق، حرير الحكاية، كلما أيُّنَعت في الروح يداى، أشدو خارج المدار، مياهُ جبرت تحت الجسس، ثم

يأخذنا الشاعر أحمد زنيبر إلى مقامات الذات عبر الأمكنة ألمختلفة، ضيقا وانفتاحا، إلى جانب مقامات الوَجد الصوفي، سلوكا وأحوالا، دون إهمال الدّنو من مقامات الإيقاع الموسيقي، حنينا وانشراحاً. وبين المقامات والرَّخام مساحة شُعْرية للتأمل الذأت والوجود وفي الصور

والألوان.

يقُولُ القاص أنيس الرافعي في كلمة خصّ بها الديوان.

للِرُّخام سِوابقُه الشاخصة في جينيالوجيا الحَجرِ..؛ بيدٍّ

أنُّهُ مع المُبدع أحمد زنبير، في ديوانه الجديد «مَقاماتُ الرُّخْامِ»، يغُدُّو مقامات مُتدرّجة ومُتداخلة ومتصادّية للبوح والاستذكار والتبصر واستعادة

الكان وخَفَّق الحنايا وطيّ المسافة السّحيقة بين الحَزَنَ وٱلنسيان. قصائد منذا الديوان الجميل، مُترابطةً كالعيْن والحاجب، مِتَازرةٍ كالندوبِ فِي جُرِحِ واحِدٍ، مُشْرِرَعَةٍ على البهاء والهَباء مَعًا. تُغُلقُ دفتي القصائد، فيمُسِّك، فجأة، ترنيقٌ خفيف بين النوم واليَقظة، ثِمٌ تَفْتِحُ عَيِنيْكُ عَلَى سُعِتَهما، لتِّكِتشف و - أيُّها القارىءُ النَّبيهُ -أنك قابض على قطعة رُخام صقيلة عليها تخطيط لصورة وجهك.. لمسوُّدَة وجْهك .. لوجَهكَ الأِخير قبل التّلاسي الختاميّ في سُديم «ما وراء الوّجه» بتعبير إيّمانويلُ

صدر الديوان «مقامات الرخام» عن دار الكسيون للتواصل بالرباط ماي 2024



في حلة أنيقة تليق بأناقة الكاتب المغربي القاص المصطفى كليتي،

أ «شريط أخر المسأَّء»،

رأت ألنور أخيرا دار القلم للنشر والتوزيع في القنيطرة، أضمومته

وتكتنف بين دفتيها 41 نصاً، وتقع في 144 صفحة من الحجم

المتوسط، وسنهر على لوحة الغلاف الفِّنانُّ والشاعر نور الدين بنرحمة

تنكشفُ طبيعة الكتابة كما يمخر عبابها المصطفى كليتي، فهي فعلاً شريط يُراوح في حكيه بين المونولوغُ الداخلي وبين يقفز للسطح

منْ أعماقٌ الذاكرَّة، أو ليس ما يُحفَزُ القصة هُو اللَّقطة و الصورة

والمشهد، لذلك نجد القاص يُوظفُ هذه العناصر جماليا للتعبير عن لُحظة قد تكون معيشة أو هاربة في الزمن، ولَكن بأسلوب سُردي يجعلها تخاطبٍ ضِمائرنا كصرخة منّ بولد أول مرة، ولن نُجد أبلغٌ

ولا أسطع ما يُعبِّر عن هذه الحالة التلبُّسية، من المقتطف القصصي

مَنْ يعتكز على عنوان هُذا ٱلعملُ السُّردي، سيجد المفتاح الذي

القصصية الجديدة، وقد آثر أن يمُّهَرَها بعَّنوانَ

، فيما عاد تصميم الغلاف لإبراهيم الزغبي .

الذي رصعه الكاتب في الغلاف الأخير، حيث نقرأ: «أخذ الطفل عدة ألوان وأوراق، ورسم ساحة واسعة: رجل يقف بلا معنى. في الوسط امرأة منكوشة الشعر تحوم حول حديقة. رسم الطفل جُنوداً وأسلحة وأطفالا مشاكسين يلهون هنا وهناك. هندس الطفل عالما كبيرا يعج بالسيارات، والقناطر، والطرق السيارة، والوديان والبحار، ونوافذ وعمارات، وأناس يهرولون في الشارع

نادت الأم صغيرها ليتناول شطيرة المساء، فغضب وود ألا يترك رسوماته، لكن الأم صرحت لكي يلتحق بالمائدة. لبى النداء مُكرها وعاد، بعدئذ، إلى ساحة رسوماته، فألفى الرجل في عراك مع المرأة، والأطفال الذينُ كانوا يلعبون الكرة يتَّخاصُمون بأصوات عالية، وَّرَعيق أبواق السيارات يصم الآذان، والجنود يتبادلون إطلاق النار وَقَد دَخَلُوا فَي معرَكَةٌ حقيقية ٰ... ضجر الطفل، وتناول ممحاته، ونشب يمحو ويمحو رسوماته بكل

ما فيه من قوة وجدية.»

لاً تفوتنا الإشارة إلى أن للمصطفى كليتي العديد من الأعمال في هذا الجنس الأدبي الفريد (القصة القصير)، نذكر منها: -موال على البال على البال عام 2008 المطبعة السريعة بالقنيطرة.

-القَفَةُ- عام -2019 دار الحرف بالقنيطرة.

-ستة وستين كشيفة، عام -2013 مطبعة القرويين بالدار البيضاء. -تفاحة يانعة وسكين صدئة- دار الوطن -الرباط -فقط -عام 2017 - مطبعة سليكي أخوين بطنجة.

A IONS

# فدوی بلا

ـن الـــزحـــل النضآليص آليذي لا بتقيد بالوزن

ولكنه لا يفرط في القافية والسروى اعتمتت فيها فدوى بلبداوي على تحقيق الحاجة إتى التعبير عن تفاعلها مع حالات اجتماعية وأخرى ذات طابع شخصى. واختارت لها عنوان «من السمطة للفوق»، ولعلها تشير من ورائه إلى أن أهم جسم الإنسان جذعة الأعلى ألذي يحتوي على الحواس س ويــــوج

بالدماغ مصدر التفكير الذي قد يقود إلى الاستقامة أو يقود إلى الانحراف.

في هذه النصوص يجد القارئ رصدا لحالات انحراف السلوك البشرى تثير السخرية التي تخفى الأسف والَّرارة. ويجد فيها أيضًا تعبيراً عن حاَّلات بأعثة على الشجن والحزن وأخرى باعثة على الغبطة.

فدوى - كما أحب أن أذكرها بلا صفات أو ألقاب ما دمت أباها - هي بحكم الواقع الدكتورة فدوى بلبداوي الأستاذة والباحثة في علم الإحصاء. والزمن الذي كتبتّ فيه هذه النصوص هو في الحقيقة زمن مختلس اختلاسا

من الفسحة بين التدريس في الجامعة والإشراف على الرسائل والمشاركة في، مناقشتها. هنا قد يتبادر إلى ذهن القارئ سؤال: ما العلاقة بين التوجه العلمي الدقيق المغرق في الأرقام والمعادلات والاحتمالات بالشعر الذي يحتاج الى رهافة الحس والتحليق بأجنحة الخيال؟ يفترض السؤال أن الإنسان يتحرك ببعد واحد فقط ومن تم يفترض أن المشتغل بالعلم الدقيق لا يمتلك مؤهلات التعبير

وهذا يكذبه الواقع، والأمثلة كثيرة أذكر أقربها وأشهرها: الشاعر على محمود طه المهندس مهندس، والشباعر إبراهيم ناجى طبيب، والقاص يوسف أُدْرِيسُ طبيبٌ، والروائي شريفٌ حَتاتة طبيب، والروائي علاء الأسواني طبيب أسنان - والقائمة طويلة.

أما في ما يخص فدوى فقد كنت أتوقع أن تختار مسلك الأدب عندما تصل إلى مرّحلة التّوجيه في الثانوي لتفوقها ُفيّ مادة التعبير والإنشاء ومحاولاتها لكتابة قصص قصيرة. وليسمح لى القارئ أن أحكى حكاية طريفة وقعتَ ليّ معها وهي ما تزال في السلك الإعدادي. فقد أصيبت بنزلة برد حادة ألزمتها الفراش لبضعة

وحين سألتها ذات صباح: كيف أصبحت؟ أجابت.

نزلت الى الدرك الأسفل.

ضحكت، لأن إجابتها جاءت على شكل شطر بيت من وزن المتقارب عفو الخاطر. وحتى لا يظل الشطر يتيما اتممته بنفسي هكذا: وما أنا بالنازل الأول.

لكن فدوى أهلها تفوقها في المواد

العلمية للتوجه إلى شعبة

أيها القارئ القيام بهذه المهمة. وختاما لا يمكننا - وأقصد ب «ناً» الجمع، فاطمة أم فدوى وأباها أحمد، إخفاء اعتزازنا الكبير بهذا العمل، ويكفينا فخرا أنه كان لقاءً ربما غير مسبوق لثلاثة أجيال متلاحقة:

الرباضيات

الفينة والأخرى.

ورغم ذلك بقيت مواهبها

الأدبية كالجذوة تحت الرماد تتحين الفرصة للاشبتعال بين

بقیت لی کلمة لابد أن

أجهر بها حول من يحتمل

أن يسأل عن حكمي على هذا العمل من الناحية القنية فأقول

إن وضعى كأب يحتم على أن

أكون في أقصى درجات الحياد. ذلكُ أن حُكمي لو كان فيه ثناءً

فسأتهم بالمحاباة من باب

«عَظم خُوك البُخاري كان بايع

ولا شاري» وإن أنا تصنعت

القسوة إرضاء للقارئ المتوفز فسأكون ظالما ظلما يقضى إلى

الشعور بالذنب. لذلك أترك لك

الأب كناسخ بخط اليد والابنة كمبدعة

والحفيدة كراسمة لصورة الغلاف.

أحمد بلبداوي



ما فتئنا نردد كلما سنحت الكلمة ، إن البنت شعْرُ أبيها وليست فقط سرَّه المكنون، وها هي شاعرة مغربية أخرى تؤكد هذه العبارة ، إنها فدوى بلبداوي نجلة الشاعر المغربي الرائد أحمد بلبداوي ، فقد آثرت أن تنبتُ إبداعيا في نفس الشجرة ، ولكن بفرْع يورق بالغاير المختلف ، فكتبت عوض الشعر العربي الفصيح على وتيرة والدها ، الكلمة الزجلية ، وراكمت في هذا اللون الأدبي ديوانا صدر أخيرا تحت عنوان «مَن السَّمْطة الفوق» عن مطبعة دارالمناهل بالرباط ، وقد امتد في اثنتين وستين الصفحة ، والأجمل أن يلتئم في هذا الديوان الأنيق الجد والإبنة والحفيدة «يارا» ابنة الشاعرة التي رسمت لوحة يزين غلاف هذا العمل الزجلي ، هل نسينا شيئا.. ربما.. ولكن لا تفوتنا الإشارة إلى أن الشاعر أحمد بلبداوي ، كما كتب هذا النص بخط يده الكاليغرافي المعروف، دبِّج أيضاً تقديما للديوان ، لن نجد إضاءة أسطع منه للدنو من هذا المولود الجديد.

المحرر

يحق القول في هذا المدخل بأن تجربة الروائي نجيب محفوظ في الكتابة الأدبية، رسخت تقاليد التخييل الروائي عن وعي عميق بالمنجز الإبداعي الغربي في كافة مستوياته. ولا ينحصر الوعي في هذا المستوى، بل إنه تشكل بالأنفتاح عن المرجعيات الفلسفية، لتحقق الموازاة بين الأدبي /الفلسفي أو الروائي/ الفلسفي، وهو ما يقود لأن تكون الرؤية الجمالية والأجتماعية عميقة تتأسس انطلاقاً من قلق السؤال، وفي محاولة للبحث عن إجابات ينتج الأدبى الوعَى بها كصراعات وتناقضات تاريَّخية، اجتماعيَّة ووجُّودية.

إن الوعي بالرواية كجنس أدبي، وبالوظيفة المنوطة بها، قادت عميد الرواية العربية إلى رسم منهجية الإبداع الروائي \_ إذا حق \_ وهي المنهجية التي راهنت على النسق الأوروبي في التفكير والكتابة الروائية. إذ الملاحظ أن تأسيس المعنى الروائي بداية من التاريخي، القوّل الروائي، ليتّم

تثبيت مراجعة نقدبة جديدة مستجدة لحصيلة الآثار التَّى راكمها عميد الروآية العربية، إذا ما ألمحنا لكون النظر النقدي لهذه التجربة اتسم بالجزئية وليس الكلية. الجزئية بحكم التركيز على مرحلة من التَّجربة، بيَّنما الكليَّة تقتضَّى الإَّحاطة الشَّمولية

تشكل العمارة الروائية التي بناها نجيب محفوظ، أحد أهم المؤشرات، ليس فقط في درأسة الرواية العربية، بل في دراسة التطور الآجتماعي والفكري في مصر. فمُحَفوظ ليسَّ استمرارا لتوفيق الحكيم، إلا من حيث التأثر المباشر، لأنه استطاع أن يطور الفن الروائي بشكل مذهل، وأن ينغرس في هموم الطبقة البورجوازية الصَّغيرة والمتوسطة، لينقَل لَنا أدقًّ

فإذا كان جزء من بنية المعنى الروائي العربي انشغل بثنائية(شرق/غرب) من منطلق التفكير في مسئلة التقدم ومحاولة تدارك التأخر التاريخي والفكري، فالملاحظ أن الروائي

خارجٌ مصر (يقال إنَّه سافر مرة واحدَة إلى اليمن، بدعوة من الرئيس جمالٌ عبد النَّاصر)، وثانياً لأرتباطه القُوي بالواقع الأجتماعي في

الروائي، حيث لم يسافر ببطله خارج فضاء القاهرة على منوال الرُّواياتُ التَّي اعتُمدت في إنتاجية مُعناها على الثنائية السابقة.

«حُملت الكثير مَّن الأعمال الروائية العربية، هم العلاقة

وهو الرأي نفسة المُعبر عنه من طرف الناقد جابر عصفور الذي يميز بين مرحلتين في كتابة الرواية: مرحلة محفوظ التي أولت

كانت مطروحة بقوة على أسللَف نجيب محفوظ وأساتذته وزملائه وتلامدته على السواء.»(قا

وكتابة. فالعوالم والفضاءات التي لم تتم معاينتها عن قرب، تحقق التعرف عليها من خلال المقروء حيث مثلت المرجعية يقول عصفور:

يجسد البدّاية نفسها التّي نحتها التجربة الأوروبية في التقال الاجتماعي والفلسفي والصوفي في محاولة النتقال الاجتماعي والفلسفي والصوفي في محاولة لكتابة ليس تاريخ مجتمع وحسب، وإنما تاريخ سة الروائية العربية الَّتي مثلت روايَّة «زينبُّ» (1914) نواتها، في نوع من الاستمرارية التي ذل عليها التراكم الروائي والقصصي، وهو ما يحتمن بالمنجز برمته، وهو ما يشكل رَّؤيةً نجيب محفوظ للعالم، كما للخصوصية التي تفرد بها وجعلته لا يساير إيقاع المعنى كما جسدته الرواية العربية في منجزها الموازي والمضيف على السواء. يقول الروائي إلياس خوري في كتابه» تجربة البحث

التطورات التي رآفقت هذه الطبقة. »(1)

محفوظ لم ينخرط في الانشغال ذَّاته إذا ما ألمحت أولا لموقفه مَّن ٱلسفر

الأساس في الكتابة والتفكير الروائي.

أُمثال: تولستوي وجوركي تيوفسكي وبلزاك

وزولا وديكنز وتوماس مان،

خصوصا مؤلفو رواية الأجيال ابتداء من جلزورثي وبلزاك إلى وانتهاء برواية ﴿ آلَ بِانْدبروركَ ۗ لتُومُّاسُ مِان. ﴾ (14)

إذن فالتلقى يجد نفسه أمام خيالين: خيال أصل يمثلُ البداية،" وَخْيال يعكس الامتداد والتطوير

جاء نجيب محفوظ إلى الكتابة في جنس الرواية عن اختيار. إذ كان عليه وهو يترسم مساره تحديد التوجه الذي ينحوه، إذا ما ألمحنا للتفوق الذي حازه في المجال الفلسفي كما يؤكد في مذكراته والناقد رجاء النقاش. فالاختيار الأدبي، وبالضبط السردي متمثلا في جنس الرواية، إدراك لكونها الأقدر على

التمثل النقدي

روايات نجيب محمود

في الادب المغربي الحديت(\*)

الإحاطة والإلمام بالوجود الإنساني. وهو ما عبرت عنه الممارسة الروائية في

الغرب عَلى تنوَّع أشكالها ومضامينها. على أن الاختيار، تجسيد وعي بحداثة الكتابة. الحداثة التي نزع ترسيخها الغرب \_ كما سلف\_

بعيدا عن التَّصورات التقليدية والتراثية التي ترى أن قن الكتابة الروائية يتوافر في أدبنا القديم. إذ ىحدث أن تكون

ثمة إرهاصات، لولا أنها لا ترقى لأن تشكل الشكل الروائى الحديث المرتبط أصلا بالمدينة والمدنية على السواء. يرى إلياس خوري:

« ليست الرواية جزءا من تراثنا الأدبى.» (5) «.. والروايّة، كفن أدبي، لأيزال حديث العهد في تربتنا التَّقافَيَّة، لا يزالَ خاضَّعا على المستوى التشكيليُّ للمثل الذي تضربه الرواية الغربية. هكذا نستطيع أنَّ نكتشف الكثير من المدارس الأدبية الأوروبية في روايتنا العربية». (6)

ولا يختلف ما جاء به الروائي إلياس خوري، عما عبر عنه الناقد والروائي محمد برادة في تقديمه للعدد الخاص من مجلة «الآداب» الذي ضم اشعال ندوة فاس للرواية

«.. ومهما اختلفت التأويلات، فإن الرواية العربية الحديثة جاءت قريبة في أشكالها ومضامينها من الرواية الأوروبية، لأن الفلسفة الاقتصادية والاجتماعية الموجهة للنهضة العربية تدور في فلك الصورة العامة للمجتمعات الغربية رغم استحالةٌ تحقيقُ النَّتائج نفسهاً.» (7)

إن نجيب محفوظ في اختياره الأدبي، وبالتالي وعيه بحداثة الكتابة الروائية، كسر تقليد الهيمنة الذي حظيت به القصيدة الشعرية. وقد أدرك في استباق أن الزمن القادم في تحولاته المتسارعة يظل في حاجة للنص الذي يواكب هذه التحولات، يفهمها تفهم غاياتها ومقاصدها. ولن يكون النص الأدبي في صيغته النثرية سوى الرواية ي خاض ممارستها وهو يدرك صعوبة التلقي والتقبل في مجتمع عربي دأب الْأَنْصَاتَ لَابِقَاعَاتِ القَصِيدَةِ. فَمَحَفُوظُ مَنْ خَلَال هَذَا أَسَهُمْ فَيْ تَبِيئَةً جَنْسِ الرّواية، التبيئة التِّي اجتذبت القراء مثلما الدراسات النقدية على تبايّنها، وأيضا التجارب الروْآئية العَّربيَّة الَّتِي تَخَلُّقت تحت تأثير ما جاء بإبداعه. يقول عن بدايات تجربته

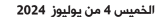
حياتي، فيه قررت احتراف كتابة القصة، بعد أن مررت بصراع نفسي رهي فِّي المفاضلة بين الفلسفة والأدبِّ. ولَّم أَحاولُ أَن أَشرَكُ أَحَدُا فى تفكيري أو اطلعه على ما يعتمل في نفسي من صراع. آخترت طريق الرواية رغم صعوبته، وتركّت الفلسفّة رغم سهولته بالنسبة لي، حيث كنت قد كونت أساسا تينا في الدراسات الفلسفية. وصعوبة الطريق

الذي اخترته تعود إلى عدة أسباب، أهمها أنَّ الأدب العربي كأنَّ يفتقر إلى فن الرواية بشدة، وكان التراث الروائي الموجود في ذلك الوقت محدود للغاية، والأعمال

الموجودة قليلة، وهي أقرب الى فن «السيرة الذاتية» مثل «عودة الروح» لتوفيق الحكيم و «زينب» للدكتور محمد حسين هيكل و "الأيام" لطه حسين. كما أن هذا الطريق كان يقتضي مني ري – م يستي سي قراءات في الأدب العربي والعالمي على حد سواء.» (8)

على أن نجيب محفوظ وهو يخوض تبيئة الرواية، وأجه انتقادات وعراقيل ممن تسيدوا الميدان من كبار الشعراء، وعلى السواء نقاد الشعر، فكان عليه الانخراط في الموازاة بين الكتابة الروائية والدفاع عن جنسها الوليد والأحدث في التّعبير. يقول في مجلة





«الرسالة» (سبتمبر/ 1945) ردا على عباس محمود

« لقد ساد الشعر في عصور الفطرة والأساطير، أما هذا العصر، عصر العلم والصَّناعة والحقائق، فيحتاج لَّفن جديد، يوفق على قدر الطأقة بين شغف الإنسان الحديث بالحقائق وُحنانه القديم إلى الخيال. وقد وجد العصر بغيته في القصة، فإذا تَأخُر الشعر عنها في مجال الانتشار، فليس لأنه أرقى من حيثُ الزمنُ، ولكن لأنَّه تنقَّصه بعض العناصر التى تُجعّله موائمًا للعصر، فالقصة على هذا الرأي هي شعر الدنِّيا الحديثة.» (9)

إن التحققات المنجزة روائيا وقصصيا من طرف الروائي نجيب محفوظ، أسهمت في تشكيل وعيّ نقدى عربي سايرٌ تُحوَّلُات الكتَّابة الأدبية، ودُّفع إلى الْأنفتَّاح على مُستَّجداتُ المناهج النقدية الغربية، خاصة وأن المقتضى يفرض أن يواكب كل جديد في كتابة الرواية، الوعي النقدي المساير على مستوى التلقي تفسيرا وتأويلا. من ثم تخلقت وفي سياق الزمن الروائي الجديد -حسب الراحل عصفور- تعددية في القراءة، التفسير والتأويل. وهي في الجوهر تعددية الاختلاف. فإذا كان الثابت أو مادة النقد روايات نجيب محفوظ فإن الاختلاف وسم المناهج النقدية: تاريخية، ماركسية، اجتماعية نفسية، بنيوية تكوينية، بنيوية إلى ما جاء به النقد الثقافي. وليس غريبا أن تكون تجربة محفوظ الكتابة الروائية، التجربة التي حظيت بقوة الإجماع النَّقدي من عميد الأدب العربي طه حسين، إلى آخر كتابّ صدر ويتعلق بما جاء به الناقد فيصل دراج في كتابه «الشر والوجود: فلسفة نجيب محفوظ الروائية» (الدار المصرية اللبنانية/2022).

أ- يرد في كتاب» تجربة البحث عن أفق» (1974)، وبالاستناد لما جاء به الناقد رجاء النقاش في كتابه « أصوات غاضبة في الأدب والنقد» (دار الآداب/ بيروت/ الطبعة الأولى/1970)، تساؤل مؤداه:

« هل أُصَبِح نجيب محفّوظ عقبة في طريقة (وأظنها طريق) الرواية العربية؟» (10)

هذا التصور في الجوهر يطرح قضية الأسلاف المشار اليها. بمعنى: هل يستطيع جيل الرواية ما بعد محفوظ تَجاوِزِه؟ وهِل ترك له "بالفعل" البات مفتوحا لذلك؟

لقد صيغ التساؤل/ التصور في السبعينيات، أي أن النظر النقدي تأسَّس على ما حددناه في الْجَزْنَي وليس الكلي. فالآثار الروائية التي أبدعها نجيب محفوظ لاحقا جسدت اكتمال «العمارة الروائية» وتنوعها شكلا ومضمونا، سواء من حيث القضايا المتطرق إليها أو الصبيغ المعتمدة في الكّتابة الروائية.

يرى إلياس خوري في رده على التساؤل: «..إنني أعتقد أن الجواب يكمن في قدرة محفوظ على التقاط اللحظة التاريخية من موقع العلاقة مع الصراع الذي خاضته طبقة اجتماعية محددة.»[11]

ويدرج رأيه عن شمولية التجربة ضمن الفصل الثاني من كتابه، والموسوم ب «نجيب محفوظ والطريق المسدود»، ويعد من أقوى الدراسات النقدية التي كتبت عن الاثار الروائية والقصصية لمحفوظ منذ المرحلة التاريخية، الاجتماعية إلى

« لقد التقط محفوظ قضية طبقة اجتماعية محددة. وأوصل الفن الروائي إلى ذروة في التعبير عن الهموم المحلية. فهو منغرس في آلية تحرك المجتمع الراخلية. آليته من طبيعة مختلفة عن آلية الطيب صالح.»(12)

على أن ما جاء به أسلاف نجيب محفوظ، يعكس امتدادا للتجربة الروائية في مصر وعربيا، علما بأن لكل روائي من هؤلاءٌ فرادتُه وتَميزه الدال عليه منجزه، دون الذهاب سوآء في المقارنة ونجيب مُحفوظ أو المماثلة وتجربته. فالتأثير يحصلُّ من منطلق كون الإنجاز لا يتم ولا يتحقق من فراغ وإنما من مرجعيات سابقة على الإنجاز. وللموضوعية، فإن ما عبر عنه أسلاف نجيب محفوظ بخصوص أثاره الروائية اعتراف بالكفاءة الروائية له. ولنا أن نتأمل ثلاثة آراء وردت في شهادات لكل من إِدُوَّارِ ٱلخَرَاطُ (1926/ 2015)، وَفَتَحَى غَانَمَّ (1999/1942) وَإِبْرِاْهِيمِ عَبِدِ المجيدِ (1946). يقولِ التَّخراط:

« ولكن الارهاصات بالأسلوب «الحديث» تفاحئنا عند نجيب محفوظ، في أعماله اللاحقة وهي تومئ إلى ما سوف يتمخض عنه في مرحلته الأخيرة، تفاجئنا عنده في الأحلام والكوابيس وهديانات الحمى والحوار الداخلي المنساب عند شخوص في(السراب) و(خان الخليلي) و»الثلاثية» وفي خاتِمة (بدايَّة ونهاية)، ثم تِصل إلى ذُروَّتها في (اللَّص والكَّلاب) و(السمان والخريف)، وإذا بأسلوبه يرقى إلى شاعرية خاصة في إنجازها وتركيزها، وإذا هو يتبنى الأسلوب النفسى «الحديث» في الربط بين الذات والموضوع،

صدوق نور الديسن في التمثل النقدي والإبداعي روايات نجيب محفوظ في الأُدب المغربي الحديث

وصهرهما معا في كيان واحد سريع النبض، موجز الإيحاء خاطف الضربات متحلل من زمت القوالب وسيطرة قواعد المنطق الجامدة.» (13)

ويرى فتحى غانم:

« فقد كان عنده إحساس قوي بأنه قادم من أعماق أرض وناس «ثقالً» في أصالتهم، ولا أحد يتحدث عنهم، أو يلقي عليهم الأضواء. ومن هنا، كان الثبات والصمود الذي تحلى به نجيب محفوظ، وكان حرصه على الوصف التفضيلي الذي كان لابد أن يصنعه في رواياته، لأنه يقدم للقراء وللمصريينّ أنفسهم الأماكن المغمورة في وطنهم، التي لم يشاهدها أحد، ولم يحرص كاتب من الرّوائيين على تقدّيمها، إذ كانوا يهتمون بما يُحدَّث في «سليمان باشا» و» قصر النيل» و ودور السينما والنوادي الرياضية.» (14)

وأما إبراهيم عبد التجيد فيذهب إلى القول:

«.. أما المضامين الكبرى فكانت عند نجيب محفوظ الذي ساهم في تجديد الشكل أيضا واستمر في هذا التجديد حتى آخر أعمَّاله في نص» أصداء السيرة الذَّاتية»، ذلك العملُّ الذي يحتار القَّراء في تصنيفه حتى الآن.» (15)

إِنَّ الشَّهَاداتَ السَّابقة تتفاوت من حيث الرؤية والتقييم النقُديين. فَادوار الخراط الناقد وليس الروائى أسس لشبهادَّتُه باعتماد الرؤية الكلية. هذه تمثلت في الأستدلال بالنماذج الروائية والمقارنة بينها فيما يتعلق بالأسلوب الروائي وربطه بالجانب النفسي. على أن الروائي فتحي غانم في شهادته لم يعمد إلى استحضار أية رواية من روايات نجيب محفوظ، ويحق القول بأنه وازى بين البعد الواقعي الآجتماعي والنفسي. البعد الذي روهن قيه على مكون الوصف بالضبط وأما إبراهيم عبد المجيد الحائز على حائزة نحب محفوظ (1996)

فحرص على الإشارة إلى كون نجيب محفوظ وهو يلامس المضامين ألكبرى، جدد الشكل الروائس وطوره ومثل بالتجارب المتأخرة، خاصة (أصداء السيرة الذاتية) التي صعب تجنيسها، ويمكن أن نضيف إليها « أحلام فترة النقاهة» (2004) و» أحلام فترة النقاهة/ الأحلام الأخيرة» (2016).

والواقع أن الاعتراف الصادر عن أسلاف نجيب محفوظ، يجدر ألا يغيب المنجز المتحقق من لدن هؤلاء، فإدوار الخراط منذ «حيطان عالية» (1959) و»رامة والتنين» (1980)، غانم بروايته الرائدة «الرجل الذي فقد ظله» (1961)، وإبراهيم عبد المجيد من خلال «البلدة الأخرى» (1991) و «لا أحد ينام في الإسكندرية» (1996)، جسدوا اقتدارا وكفاءة روائية متميزة. وللموضوعية النقدية، فإن التجربة الروائية لصنع االله إبراهيم، وعلى امتداد آثاره، عكست إضافة وتنويعًا ليس للروآية المصرية وحسب،

وإنما العربية ويعود ذلك في العمق لاختياراته وتوجهاته في الكتابة والمنبنية على التحييل الذاتية حيث إنتاج معنى بمعاناته الشخصية والنّفسية.

ب- وإذا استحضرنا الرأى المعبر عنه من طرف الناقد السوري جورج طرابيشي بخصوص تلقي التجربة المحفوظية، وهو الرأيُّ الدَّالْ على كلية التَّجرُّبة وشَّموليتها، وأعده من أقوى الآراء وأبلغها، إذا ما ألمحت لكونه يكثف النظر النقدى للتجربة ويقارنها بالمتحقق غربيا علما بأن جورج طرابيشي - وإلى تعدد كتاباته النقدية حول نجيب محفوظ - أفرد كتابا عنه وسم بـ «االله في رحلة نجيب محفوظ» (دار الطليعة/ 1973).

يقول في حوار له:

«.. واعمال نجيب محفوظ بنطبق عليها بشكل خاص «قانون التطور المتفاوت والمركب». فقد بدأ بالرواية التاريخية في « كفاح طيبة» و »رادوبيس» وغيرهما وانتقل إلى الرواية ألواقعية متوجا ذلك بالثلاثية، ثم بدأ انطلاقا من «اللص والكلاب» يطور أشكالا أخرى، وصولا إلى توظيف التراث في الرواية وهو سباق إلى هذا بخلاف ما يزعم، إذ جميع ما حَققته الرّواية الْغَرْبيّة حلال قرون استّطاع روائي عربي واحد أن يصل إليه خلال سنوات من حياته الخاصة.»(16)

ويطابق هذا الرأى ما عبر عنه المفكر الفلسطيني إدوار سعيد في الجزء الأول من كتابه «تأملات حول المنفّى». وبالتحديد ضمن بحث « بعد محفوظ»، حيث يوسع إدوار رُؤْيته لأسلاف مُحفوظ عربيا، فيولي الأهمية لتجارّب كُلّ من: جِمال الغيطاني، غسان كنفاني، إميل حبيبي وإلياس خوري الذى يقارن تجربته ونجيب محفوظ. وهنا تفرض الضرورة الإشارة إلى كون القضية الفلسطينية مثلت الهاجس الرئيس في الكَّتابَّة وعلَّى التأليفَ. بمعنى أنْ كنفاني، حبيبي وخوري ركَّزوا منطلقاتهم في القول وإنتاج المعنى على ما يعدَّ سياسيا، فيما محفوظ نوع مضامينه على امتداد ممارسته واتَّخراطه في كتابة الروايَّة، وقد تكون الظَّاهرة الاجتماعية في مصر حظّيت بالحيز الأكبر والأوفى. يرى سعيد:

«.. وعلى هذا الأساس، وعودة إلى نجيب محفوظ، فإن أعماله منذ أواخر الثلاثينيات فصاعداً تكثُّفُ تاريخُ الروايَّة الأوروبية في مدى زمني قصير نسبيا. فهو ليس واحدا من أشْباه هُوغو وديكنز وحسب، وإنَّما أيضًا من أشباه غالسورتي ومان وحجول رومان.» ( 17)

ت - إننا - وبالاستناد للآراء والمواقف التي جئنا على إدراجها - ندعو إلى تجديد النظر النقدي في وحول الإرث المحفوظي في كليته، خاصة وأنه التمثيل عن التأسيس الفعلي للرواية العربية، التأسيس الذي انبني عن وعي بالكتابَّة الروائية لا يمكن تخطيه او تجاوِّزه، إذَّا ما ألمحتَّ - وكما سلف - لكونه لامس العديد من القضايا التاريخية والاجتماعية والفلسفية عن كفاءة واقتدار وباعتماد مرجعيات قوية، ومن هنا بالضّبط تولد الّاهتمام.ّ

ملحوظة: هذا النص هو المدخل المعتمد للكتاب الصادر حديثا بنفس العنوان في الأردن.

1): إلياس خوري: « تجربة البحث عن أفق» (مقدمة لدراسة الرواية العربية بعد الهزيمة). منظمة التحرير الفلسطينية. مركز الأبحاث. بيروت. الطبعة الأولى. 1974. ص: 33

2 ): نفسه. ص: 15

3 أ: جابر عصفور: « نجيب محفوظ القيمة والرمز». جائزة القذافي
 العالمية للآداب. (دون ذكر الناشر ومكانه) الطبعة الأولى. 2010. ص: 81

4): نفسه. ص: 83

5): « تجربة البحث عن أفق». ص: 11
 6) ال: نفسه. ص:109

7 ): محمد برادة: رواية عربية جديدة. مجلة «الآداب». عدد خاص (الرواية العربية الجديدة). 2\_3 (1980). ص: 4

8 ): رجاء النقاش: نجيب محفوظ (صفحات وأضواء جديدة على أدبه وحياته). مركز الأهرام للترجمة والنشر. مؤسسة الأهرام. القاهرة. الطبعة الأولى. 1998. ص: 53

9 ): مجلة فصول. العدد الخاص ب»خصوصية الرواية العربية». (الجزء الأول). المجلد السادس عشر. العدد الثالث. شتاء1997. ص: 5 10): «تجربة البحث عن أفق». ص: 44

11): نفسه. ص: 44

12): نفسه. ص: 44

13): مجلة فصول المذكورة سابقا. ص: 329

14 ): نفسه. ص: 354

15 ): نفسه. صَ322

16 ): جورج طرابيشي: حوار مع مجلة» دراسات سيميائية لسانية» العدد:2. 1988.ص: 11

17 ): إدوار سعيد: «تأملات حول المنفى» (الجزء الأول). دار الآداب. بيروت. الطبعة الأولى 2004. ص: 178 المنزل أو وسيط مكلف على جميع المرافق بالصور الثابتة أو الفيديو، وإذا لم

حدثت مفاجاة.. فعلا أن الفيديو أظهر غرفا ومطبخا

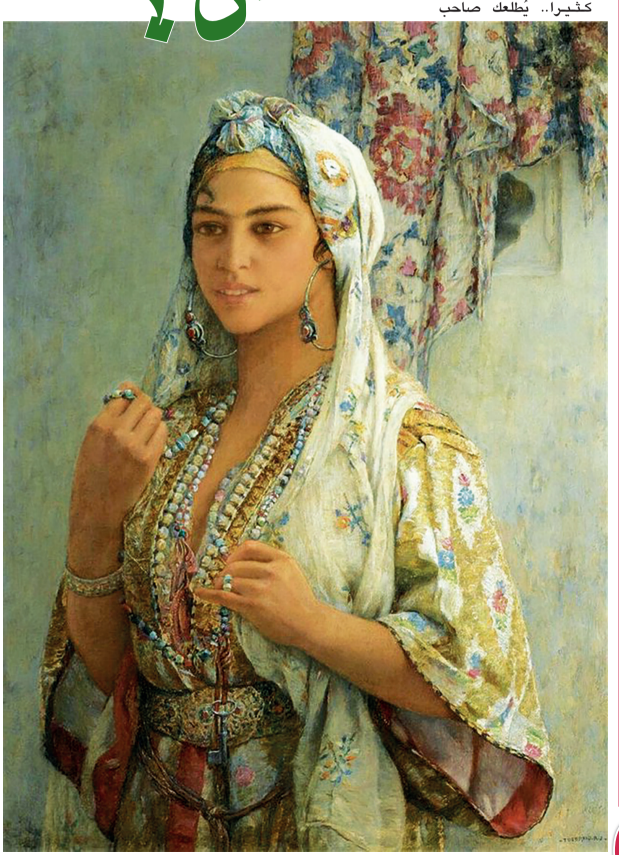
يعجبك بَيْتُ، يَعرض عليك غيْرَهُ فى حدود ما يتوفر عليه! إلى أن يستقر اختيارك، فيحدد الثمن.. ويمكنك أن تُحسم في الأمر، وتؤدى المقابل بعد وصولك.. وهذا ما كان في آخر عطلة..



وحماما على حالة جيدة ومناسبة.. وحتى الأثاث متوفر بما

يكفى.. لكن هذه الشقة المعتبرة فعلا، هي جزء من عمارة قديمة تعود لحقبة الاستعمار .. بعد وصولنا بدت البناية من الخارج متهالكة، وقد فقدت صباغتُها، تظهر كُقلعة قديمة على ربوة أو بفلاة مُقفرة.. سبوى أن هذه البناية وسط المدينة وتحيط بها عمارات نسبيا حديثة ومقبولة شكلا.. أعجبتني الشقة، ولم يتبق سوى أداء المقابل المالي للوسيط الذي رافقني. ثم النزول لجلب بقية أفراد الأسرة الذين ينتظرون.. وإذا بمكالمة هاتفية تشعل الوسيط، وقد استغرقته بعض الوقت.. لا أعرف السبب الذي دفعه إلى شرفة تطل على الشارع وإغلاقه الباب خلفه.. المهم، لا تعنيني مكالمته.. جلست في الصالة، هناك كنبات جيدة بلون بني، وخزانة خشبية قبالتي تظهر من وراء زجاجها أوانى نحاسية قديمة، وعلى الجدران لوحات باروكية بها نساء على مظهر رائق بألبسة ملونة وفضفاضة ومتجرجرة لم يبق مثيل لها الآن، وهن وسط مروج وحقول تحفها الأشجار، وأخرى عليها خيول بأشكال فاتنة تعدو في كل اتجاه.. وساعة قديمة لها بندول متدل متوقف عن الحركة..

أخرجتُ حافظة نقودي، وإذا بسيدة تقف أمامي. ربما خرجتْ من غرفة جانبية، أو دخلت من باب الشقة وقد بقى مواربا .. تلبس فستانا منزليا أبيض على أكمامه وحول العنق طيّات متموّجة تشبه أجنحة فراشات، تُعْقدُ على رأسها فولارا أصفرَ به زهرات مختلفة الألوان، وقد تركت سالفها يتدلى من كل جانب كأنه مياه متدفقة من نافورة ذهبية! هيأة معتبرة! وحضور بارز! وهالة ساحرة ترافقها..! انعقد لسانى ولصق بلهاتى.. جَمدتُ كتمثال من رخام.. أراها تبتسم، ثم نطّقت بصوت رخيم: مرحبا بك.. تصرّف كأنك في بيتك، يبدو أنك معجب بالمدينة.. تستحقها كضيف عزيز مُكرّم.. وتليق بك لتاريخها وشبهرتها.. أتركك الآن، تصرّف في المنزل كأنه لك.. وإذا رغبت في أي شيء، اسمى فاطمة.. ثمانصرفت، كأنها ذابت أو تناثرت. أظنها خرجت من الباب.. لم تسمح لي صعقة المفاجأة بتبيّن أي شيء! وأخيرا عاد الوسيط.. تسلم النقود، شكرني، وتِمنى لى/ لنا مقاما سعيدا. توجهنا نحو المخرج، في طريقنا حدثته عن المرأة.. توقف عن الحركة، عالجني بنظرة مُريبة، وتساءل عن أي امرأة أتحدث.. وصفتها له كما ظهرت لي.. اقترب مِني، نظر مليًّا في عينيّ، وسألني عما إذا كنتُ قد مررت سابقا بهذه الشقة وأمزحُ معه، فإلسيدة التي ذكرتها لـه، هي المالكة السابقة للشقة، وقد توفيت قبل عشر سنوات.



لوحة «المرأة المغربية» بريشة الرسام الفرنسي «لويس أوغست جيراردو» (1856-1933)

لن أنسى الواقعة التي أحكيها

الآن.. حدثت بمدينة ساحلية تشرف

أميل كثيرا لهذه المدينة، وكم

على شباطىء جميل.

عمرى بين أحضانها..

تمنيْتُ أن أقيم فيها، وأقضى بقيّة

عالمها ساحر وفريد.. اغتبط جميع

أفراد أسرتي بمقترحي كي نسافر

استعملت منصة الكترونية

للبحث عن شقة قبل الوصول

نية والتكنولوجيا

إلى عين المكان. فقد أفادتنا





يستلُّ شعاعاً من حلمه فينبت بداخله هيكل ذكرى وما تبقى من ذاك اليوم يوم تيبس من حزنه والدمع صار ملكَ الزهور.

لم يكن الطقس مُعتدلاً ارتفعتْ حرارةُ الريح والمطر معا الآن يتسامران على غيمة واحدة ،

ليرى تشعبات الفراغ وبقايا الاختفاء كأن هذه الأرضُ بيتاً يتمشى فيه الأموات، وحدهم يطيرون عالياً ، بلا أي مطاردة.

> ووحدها الشمس تصير بداخله فوضى وعتاب..

> > تسرقين

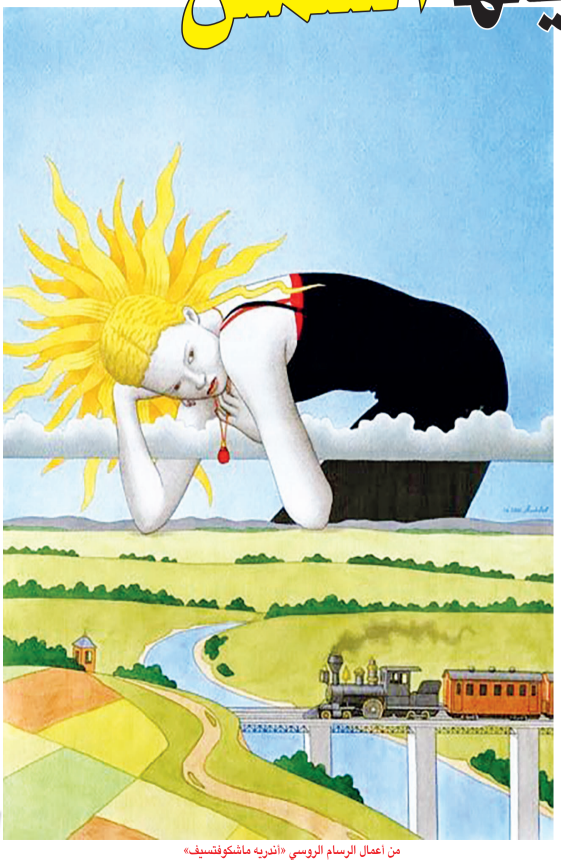
حتى أنت

تسرقين

حتى أنت أيتها الشمس تسرقين الخطوات الراكضة من الجسد النحيل الغارق في الركن.. يدا صغيرةً مشتْ لما اقْتسمناهُ ، لأعمار أخرى.

دجنبر 2023

هذا الفرحَ القصيرَ ، اليتيمَ لليل لم يحدث بعد.



تشرئبً الأعناقُ إلى نهاية الموسم الدراسيّ والجامعيّ بالمغرب ، فنستحضر اليوم مرور ما يجاوزُ العَقّدَ (عشر سنوات) على المناظرة التي جمعت بين الأستاذين عبد الله العروي ونور الدين عيوش. وقد سيَّجنا كلمة (مناظرة) ، في العنوان ، بقوسين غليظين تحفُّظا على معناها الاصطلاحي؛ لأنّ من أدبيات المناظرة ، بحسب الأستاذ طه عبد الرحمن ، اشتراكُ المتناظريْن في وحدة العرْض ، والمرجع ، والقصد ، والتناظر (التّشابه) في المكانة العلميّة. فهل توفّرت هذه «الأدبيّات» في هذا اللّقاء الإعلاميّ؟

وأمًا هذه «الورقة البحثيّة» فهي ثمرة ورشة تطبيقيّة بماستر لسانيات عربية تطبيقية مادة «لهجيات» (eigolotcaiD) التي أشرفتُ على تدريسها (الموسم الجامعي 1202-2202) بكلية الأداب والعلوم الإنسانية بعين الشق/ جامعة الحسن الثاني.

## تنظيرات الأستاذ العروى «الخطيرة» على مستقبل الفصحي ببلادنا

يرى الأستاذ العروي أنَّ تقعيد اللَّهجة الدارجة: نحوا وصرفا... و»مَعْيَرَتُها» Parlons l'arabe» (كما فعل Michel Quitout في كتابه: «standardisation) Dialectal Marocain»)، لا يمكن اعتماده إلا لتعليم اللغة للأجانب، وأمّا بالنسبة للطفل المغربيّ؛ فإذا كان المُعلّم يرغب في توصيل المعنى من حين لآخر إلى هذا الطفل، فيمكن استعمال الدارجة من أجل الفهم، خاصة، في السنوات الثلاث الأولى من الابتدائي، مع مراعاة البدء بالكتابة ومراعاة شرط أساسيّ هو التبسيط (بدون جمع المؤنث السالم، وبدون المفعول المطلق، وبدون الممنوع من الصّرَّف، ...) حتَّى في السّنوات الأولى للثانوي فالمطّلوبُ التبسيطُ اللَّغةُ، ولا يجب أَن يتكلم المعلم تلك العربيَّة الصَّعبة: «لَّا تَستعملُّ المثنى، لا تستعمل

في اللغة، ود يجب أن يسم المؤلف المؤلف المؤلف السالم...» يقول الأستاذ العروي. وقد استدرك الصّحافي منشط (المناظرة) على لم يكن للمتعلم علاقة بالمثنى إلى حدود 11 أو سُنةً، فإذا أرادٍ هذا المتعلّم استعمال المثنّى بعد ذلك فهذا يتطلب منا أن نبدأ معه من جديد؟ (البدءُ بتلقين قواعد اللغة العربيّة من جديدٍ ومن البداية).

ويدعم الأستاذ العروي توجُّهُه هذا بمعطى لسانيِّ-إنسانيِّ جُوهرُه أنَّ الأتجاه الذي تسير إليه «اللغات أُطبيعيَّة الْحَيَّة» هو الذي نسيَّر إليه نَحْن بما في ذلك اللغات السامية: إلغاء المثنى، إلغاء الجرف الأخير (إعراب أواخر الكلّمات) نقول: «جاء الرجلّ» (بتسكيّنُ اللَّام) عوض جاء الرجل (بضم اللام)، النَّفي، المثنى، الجمع يكون للإناث وللذكور بالصيغة نفسها (إلغاء ما يدلُّ على المؤنث الجمع)؛ بل يرى أنَّ المطلوب من «مِعْهِدُ التَّعْرِيبِ» هو السير في هذا الاتجاه: تبسيط النَّحو والكتابة والإملاء؛ فإنْ تحقَّقتْ هذه الأجرأة فسنكون قد اقتربنا من الدُّارجة التي نتكلم بها ونتفاهم بها، يقرر الأستاذ العروي.

ويقصد الأستّاذ أنّ الكثير منّ اللّغات العالمية، خاصة، تلك المنتمية إلى عائلة «اللغات الهندو-أوروبية» قد تخلصت من مثل هذه المباحث، لكُنْنا نُقول لأستاذنا أنّ مقترحه هذا ستكون له تداعيات خطيرة على الأجيال العربيّة والمسلمة في المستقبل؛ لأنه حتى إَنْ تمّ، في الراهن القريب، القُبولُّ بمقترحه، ونحن متشبثون ببقاء هذه المباحث ولا

يمكن الانفصال عنها في الحاضر ولا في المستقبل، فإن الأجيال المقبلة وهي تقرأ القرآن الكريم لن تستطيع تمييز هذه المُبَاحِثُ ٱللَّغويةُ والنَّحَوِّيَّةِ والبِلاَّغيَّةِ؛ لأنَّهَا سَتترعرعٌ ممسوَّحة الذاكرة منها وممسوخة الهُويَّة، وبالتالي فهي لن تَميّز بين المفرد، والمثنى، والجمع، وجمع المؤنث السالم، والمذكر السالم... ولن تستطيع معرفة معنى الكثير من التراكيب، ولا دلالة المفردات بسبب طمس إعراب أواخر الكلم، وكيف ستميَّز هذه الأجيال بين الفاعل والمفعول مثلًا، والعاطف والمعطوف، والنعت والمنعوت... ولا نرى هذا إلا «حربًا» على لغة القرآن الكريم، وعلى هويتنا العربية والإسلامية. ولا يخفِّي على الأستاذ أنَّ معنى الْكُلام يدور حيث يدور الإعراب ويدور الإعراب حيث يدور المعنى إلى غير اللغوية، والهُوّيّاتيّة، والحضاريّة، والدينيّة،

والعقدية» لهذه الأجيال، وسنصنع، على المدى البعيد، أُجِيالاً قد تفكّر في إعمال القلم الأحمر في «النَّصُّ القرآنيّ» لتصحيح وتنظير غير مناسبين في وقتناً

فإذا كانت هذه المباحث راسخة في الفصح فلأنَّهَا متأصِّلِة فيها، وليست طارئة عليها، ولأَّنَّ الفصحى لغةَ الدِّين والدُّنيا، ولن يستطيع أحدّ «مسخُ أُو مسحَ أو طمس» هذه اللغة التي حُفظتِ بين سطور الكتاب العزيز وارتبط مصيرها به؛ لأنه

منَ الدُّيْلِم وَالْسُّلْجُوقِيَّة بَعْدُهُم بِالمِسْرِقِ، وزِنَاتَة والبربر بالمغربُّ، وصار لهم المُلَّكِ والاستيلاءُ على جَميَع الممالكَ الإسلامية، فَسَدَ اللَّسانُ العربِيّ لَذَلكَ، وكاد يُذَهِب لُولاً مَا حَفظُه مَن عِنايّة المسلمين بالكتابِ والسّنّة واللّذين بهما حُفِظ الدّين، وصار ذلك مُرَجَّحًا لبقاء اللّغة المُضريّة

الأستاذ العروي بقوله:» إذا

على (مناظرة) اللهانعرويونور

الجزء الرابع والأخير

فلمّا مَلَك التَّتَر والمغول بالمشرق، ولم يكونوا على دين الإسلام ذهِبِ ذلكَ المَّرِجُّحِ، وفَسَدَتْ اللَّغَةُ الْعِرَّبِيَّةَ على الإَّطْلِاقُ، ولِمْ يبقَ لها رسمٌ في المالك الإسلاميّة، بالعراق وخُراسان، وَبَلَّاد فَارِسَ، وأرض الهند وألسّند، وما وراء النهر، وبلاد الشمال، وبلاد الروم، وذهبت أساليب اللغة العربية من الشعر والكلام، إلا قُليلا يقع تعليمه صناعيًا بالقوانين المتدارسة من علوم العرب، وحفظ كلامهم لمن يسره االله تعالى لذلك.

د. محمد سمكان

وربّما بقيت اللّغة العربيّة المضريّة بمصر والشام والأندلس والمُغرَب، لبقاء الدِّينُّ طالبًا لهَّا، فانْخفضِّت بعضَ الشيء. وَأَمَّا فِي مُمالك العراق وما وراءْه، فلم يبقَ له أثرُ ولا عينُ، حتى إنَّ كُتبُ العلوم صارت تُكتب باللسان العجميّ وكذا تدريسُه في المجالس. (أبن خلدون: المقدمة، ص 458-459)

وبمثل ما يتبناه الأستاذ العروي ويناصره الأستاذ عيوش على أخَتَلاف الرؤى بين الرّجلين، قد تصبحُ أمام لغة عربيّة فصحى من طبقتُين: «لَغَة اللَّكُهَنُّوت» أو «لَغَة الخَاصَّة» فَي مقابل «لغة العامّة» من المثقّفين كما كان الشأن بالنسبة للغة الفارسيّة مثلا؛ إذ كان للبلاط الحاكم لغتّه الخاصّنة (الفارسية الدِّريّة = فارْسى دَرى) وللشَّعب لغتَه الْفارسية البهلوية (فَارّْس بُّهْلُوى توضَعَ ثَلَاثَ نَقطَ تحت الباء وتنطقٌ P، وتَنْطُقُ الُواو كُما ينطق حرف V الأعجميّ).

معاییر (هادسون)

سنحاولُ أن نعرضَ النتائج التي آلت إليها هذه (الناظرة) بين الأستاذيْن العروي وعيوش والتي انتهت بيّقارب مواقفهما بعد إن خيبت أفّق انتظار بعض الجماهير الْمُغْرَبِيَّة، وقد تُكون قد حُقَّقت مَارِبُ البعض الآخُر. نَّقِي ' لَكُنَّ صَلَّىٰ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْن فقد تباينت قبل هذه «المناظرة» مواقِف الرّجليْن، ولكن مع التّدرّج فِي الحوار ورَحْفِ زمن (المناظرة) نحو نهايته ظهر جلياً أنّ الموقفين متشابهان في النّتيجة ومختلفان، فقط، في طرُق الوصول إلى هذه النتيجة؛ فقد دعا الأستاذ عيوش إلى تبني الدارجة في التعليم الأولى والسنوات الثلاث الأولى من الابتدائي، وهو ما لم يعترض عليه الأستاد

العروي الذي أقترح، بالإضافة إلى ذلك، «تطهير» أو «تصفيّة» بعض المباحث اللّغوية والنحوية والصرفية من العربيّة الفصحي حتّى تزداد الفصحي بساطة ومُزاوَلة بين يدي المتعلم المغربي، وهو ما أثلّج صدر (مُناظره).

6.1- مُحدّدات الإختلاف بين اللّغةٍ واللّهِجة

تقول الحقيقَةُ العلميّة أنَّ، هناك، تبايُّنًا كبيرًا بين اللّسَانِيِّين العالمِين المؤسّسين في الاتفاق على معايير وأضِحة بخصوص نِقاط الاختلاف بين مفهومي: اللَّهجة واللُّغة؛ آكِّن اتَّفقوا على مُحدِّداتَ ثلاثة عامّة في رصد وجوّه

الْاختلاف بين اللهجة واللغة، وهي: وللغنة دون وصف كاف - التقعيد والمعيرة: إذ لا وجود لِلُغة دون وصف كاف لنُحُوها، وبالاغتها، وأملائها، وصرفَها، ومُعجّمها، وتركيبها، وأصواتها... ومؤلفات مكتوبة تضبط هذه العناصر الثّاوية

في كل لغة. -الإرثُ الِأدبيُّ والعلميُّ: لا يمكن لِلَهجة أن تصل إلى مصاف اللّغات دون أن تتوفّر عِلَّى رصيد أَنبِيٍّ وعلميٍّ يسمح للمجتمع الذي يتحدّث بها مَن الانتقال من «المعرفة الشفهيّة» إلى «المعرفة العالمة»

(المُكتوبة والمقعُدة). -الدُّعم السّياسيّ: لا يمكن للهجة (أيّ لهجة) أن تتحوّل إلى لغة دُون دعم سياسيٍّ مَّن لُدَّنِ الطَّبْقَةَ السياسيِّ مَّن لُدَّنِ الطَّبْقَةَ

6.2- شروط ارتقاء لهجة ما إلى لغة معيار وبعد هذا التحديد العام دَعُونًا نتعرّف على



عبد االله العروي

الشّروط «السوسيو- لسِانية» التي تسمح بانتقال اللّهجات، عموماً، إلى مستوى اللغات. ويُهمُّنّا، في هذا المقام، العلاقة بينُ اللَّهُجَاتِ المغربية واللغةُ ٱلعربيَّةِ ٱلفصِحي، وإمكانية استبدال هذه بتلك حتى ترقى اللهجات المحلية والاجتماعية إِلَى مَسْتُوى «لغةٍ وَطَنْيَّة» يعد إخضاعها «للْمُغْيَرة» (Standardisation) والتي نُجْملها تبعا لـ (Standardisation)

1980)) في: -1.2.6 الانتقاء: (Séléction) ويعني اختيار «مُنَوَّعَةَ الدَّيْنِ الْحَتِيارِ «مُنَوَّعَةً لُغويّة ما» (Variété linguistique) لتصبح لغة معياريّة، وهذا الانتقاء إمّا أن يكون خاصًا بمُنوّعَةِ لها امتيازات سياسية واقتصادية كما هو الحال، مثلاً، بالنسبة للإنجليزية حيث تمّ، في الماضي، اختيار «المنوَّعة» المنتشرة في مُنطقةً

Westminster نظرا للأهمية الاقتصادية، والسياسية، والدينيّة لهذه المنطقة.

المُعْنَرَة: Standardisation-(Codification)): وتعنى خضوع اللغة لعملية تقعيد تهمَّ كِلِّ الجوانبِ اللَّغُويَّة."

Accéptance, 3.2.6-المقبولية: Accéptabilité وتعني أن «المنوَّعَة اللغوّية» لا يمكن أن تكتسب صفة المعبارية؛ إلَّا إذا حظيتُ تُقُبُولُ مُحموعة لغوية لها تاعتبارها وسُمًا للوحدة النفسية والسياسية؛ أي: باعتبارها لغة وطنية.

Elaboration : التأهيل الوظيفي 4.2.6-ويقصد بها استعمال «المنوعة اللغوية» في كل الوظائف التي لها ارتباط بالمؤسسات الحكوَّميّة، والبحوث العلميّة، والمجالات الأدبيّة. (هادسّون: علم اللغة الاجتماعي، ص 56-57)

لهجات المغرب، ومعايير هادسون

إِنَ إِخْضَاعِ اللَّهْجَاتُ المُغْرِبيةَ للْمُعَالَجَةَ في ضوءِ هذه المُعايير يكشف حجم الصعوبات الملابسة لعملية اعتماد عاميَّة أو دارجة معيّنة باعتبارها لغة وطنية؛ فالمغيار الأولّ الخاص بالانْتقاء يتطُّلُب اختَّيار عامية مغربية معينَّة لِها امتَّياْزات اقتصاديةً وسياسية ودينية، وهُو ما لا تتمتّع به أيُّ «منوّعةٌ لهجية» في المغرب؛ فالجَبْلية والحسّانية والدينية والبدوية وما يتفرع عنها لا تمتلُّكْ أيًّا منْ الْمُميزَّاتِ الخاصَّةُ التَّي تَوْهِلُها الإِلْغَاءُ اللهُجاتُ الأِخْرى. أمًا إذا قرّرنا صَهْر وتذويتِ كل هذه «المنوّعات اللغويّة

واللَّهجيَّةَ» للخُروج بلغةً موحَّدةً (وهذا هو اختيارُ المعهد الملكَّى للَّثقاْفة الأمازيغيَّة لصهر التعدّد اللغوي الأمازيغي في بوتقةً واحدة)، فسنسِقط مرة أخرى في الازدوآجيةِ اللغوية؛ لأنَّ هذه «اللغة المصطنعة» لن يتحدث بها أيّ متكلم مغربيّ في بيته أو جماعته البشرية...، والدليل عُلى ذلك هو العربية نفسها وهي «اللُّغَة المؤسَّساتية ولُّغة الدينِّ»، لكنَّ بمجرد أنّ ينصرفُ المُّغاربة إلى شوُّونهم الَّخاصَّة، وأعمالهم اليوَّمية، وحياتهم الاجتماعية حتى ينصرفوا تلقائيًا عن الفصحى إلى لهجاتهم المحليّة والاجتماعيّة.

ُوأمُّا اختيار «منوَّعة لهجيّة» ليست ملكا لأي مجموعة بشرية، فهذا الأمِر لا يمكن أن ينطبق إلا على العربية الفصحى؛ لأنها ليست لغة أمًا لأيّ مجموعة بشِرية بمعزل عن مجموعة أخْرى؛ بل يكتسبها الجميع وفق النَّسق نفسه في المؤسسات التربوية، والدينية، والإعلامية، مع العلم أن الكثير مِّن الدراسات اللسانية التي أنجزت حول اللهجة المغربية، ووفق اتجاهات ومدارس لسَّانية مختلفة (وصفيَّة، وظيفيَّة، توليديّة...)؛ لم تُستطع أَن تخرج بنحو قارٌ وموحّد لهذه اللهجة.

أمّاً بخصوص المعيار الثاني (التقعيد)، فيتطلب وضع كتب القِواعد والمعاجم وكتب مدرسية لكل لهجة على حدة؛ فَ اللَّهُجةَ الجَّبْلِيّةَ» النّي مركزها مدينة طنّجة وما يتفرع عنها من لهجات هي غير «اللهجة المدينية» السائدة في مدينة تطوان وفاس والربَّاط وُسلا، وهي غيرُ «اللهجات الغُّرُوبية» السائدة في السهول المغربية: دكَّالة، عبدة، الشاوية، ٱلغُرب، الشياظمة... والمدن المتاخمة لها كالدار البيضاء، والمحمِدية، ومِراكش، الجديدة، وأسفي والصويرة...، وهي غير «اللهجة البَدُّوية السائدة في هضاب الغرب الشرقي، وهي غير «اللهجة الحسانيَّة» السائدة في أقاليمنا الصحراوية، وغير «اللهجة العريبيّة» (نوع من الحسانيّة) ويتكلمها أحفاد بني معقل (وهي قبائلٌ عربية نُرْحتُ من اليمنُ نحو المغرب والجزائرُ وموريتَّانياً ما بين القَرْنين 12 و13 الميّلاديّين) واستقرت بالصحراء المُغْربيّة، ناهيك عن اللَّهجات المتحدّرة منّ تمازيغت وتشلحيت وتريفيتً.

كُما يفْرِضُ بْتِبني لهجةٌ واحدة ومُوحدةٌ بِينِ ٱلْمُغارِّبةُ ٱلْقَيامُ بترجمة كلُّ ما كُتب بالعربية الفصحى أو باللغات الأجنبية في مُجَّالات مخَّتلفة علمية، وأُدبّية، ودينيّة إلىّ الدارجة المغربية التيَّ تِمِّ اعتمادها، وهذا الأمر صعب جدا، إنّ لمّ يكن مستحيلا، بسببّ كُلُفَتُه الماديَّة التي تتطلب ميزانيّات ضخمة جدًا، بالإضافة إلى ضرورة توفير ترسانة من المترجمين وسنوات طويلة من العمل، وهذا الأمر قي حد ذاته يقف حُجَر عثرة في وجه تحقيق هذه

الأماني البعيدة؛ لأنّ تكميم اللّهجات المغربيّة وتسييجها في مجلدات هو إعدام لهذه اللهجات؛ لأنّ اللّهجات كما اللغات، لا تتوقف عن التطور وعن نحت مفردات بشكل شبه يومي، بينما تندُّثر مفردات أخْرَى أو تَهمَل.

ويُفترض الانتقالُ من الفصحى إلى الدارجة في المجالات الإدارية والتعلمية إعداد معاجم المصطلحات العلمية والتقنية؛ فعلى سبيل المثال ينبغى البحث عن المقابلات العامية للمصطلحات الرياضياتية والعلمية الموظفة في حقول معرفية

وبالإضافة إلى المعايير التي وضعها Hudson لابد من التأكيد على الإمكانات الحضارية مِن جهة والدعم السِياسي من



العروى وعبوش

لغة ما، لِا يحصل في الغالب إلا عندما تفقد الثانيةُ مقوماتها الحضاريّةَ والدينيَّة، وقدرتها علّى العطِّاء العِلميّ والأدبيّ، وهَو ما لن تفتُّقر إليه العربية الفصحى مطلقًا وأبدًا.

كان لهَبَّة الأستاذ العروي دفاعًا عن الفصحى في مختلف المنابر الإعلامية الوطنية أثرُ على تصريحات الأستّاد عيوش في مستُهلُ هَذه (المناظرة)؛ إذ صرّح أنه لم يسبق له أن قال أنَّ الدارجة (لغة الأمّ) يجب أن تحتلُّ مكانة اللغة العربية الفصحي، كما أن 13% من المغاربة يوجِّهون أولادهم نحو الأوّلي. وصِرِّحَ، أيضا، أنّه لم يسبق له أن قال بأنّه يجب حذف القرآن من الكُتَابَ؛ لأن القرآن مفيد للمتعلمين، كما أنّ الدّين يجب أن يدرّس في الْمُدرسة؛ لَّأَنَّ هذا هو المعمول به حتى في الدولَ الديمقر اطية مثلًّا: ألمانيا، وإيطاليا، وإنجلترا، ودول أخرى.

لكن مع توالي فصول هذا اللقاء، وحين لاحظ الأستاذ عيوش أنَّ الأستاذُ العرقي يدعو إلى تبسيط الفصحى؛ بل ويدعو إلى حذف بعض مباحثُها إلاُّساس مال إلى طروحاتُ الأستاذُ العروي؛ لأنَّها تنسجّم كُليًا مع تصوراته وتخدّم رؤيته، وبدا من خلال لغة الجسد (يمكن للقارئ العودة إلى شريط المناظرة) تلك الحالة من الزَّهُوِّ والانشراح التي عبّر بها الأستاذ عيوش عن تقبّله لموقف الأستاذ العروي وهو الذي باشر هذه المناظرة بعدة «تخوفات فكريّة ومناظراتيّة» ظهرت من خلال تعبيره، في البداية، عن مواقف متصالحة مع الفصحي، ومع القرآن والَّدينَ في المدارسُ المغربيَّة.

وقد تناولنا في هذه الورشة التحليليّة مجموعةً من الإِشكالات التي أفررتها هذه «المناظرة»، وحوّرناها إلى

ما المآل الذي آلت إليه «المناظرة»؛ وهل يملك كل مشاهد ومتتبّع لها الكفّايات الُفكريّةُ والعلّميّة الضرورية لاستخلاصَ حكم بُخصوص مألاتها؟ لكل مناظرة مُدْخُلات ومُخْرَجات، وبدأية ونهاية، وجَكُمُ (سلطة علمية ومعرفية) يفصل بين الْمتناطرين، فهل توفّر ذلك في هذه «الْمناطرة»؟ ا

نري أنَّ هذه «اللَّناظرة» أنتهت كما بدأت على وقع احتفاظ كل مُناظِر بموقفه المبدئيّ؛ بل نرى أن الأستاذ عيوش قد استفاد كثيرا منها واستطاع، منَّ خلال هذا البرنامج على القناة الثانية (ربَّمًا الأكثر مشاهدة على المستوى الوطني)، الترويجَ لأفكاره وانتزع «تنازلات» لم يكن يتوقّعها قبل بداية هذا اللقاء.

فَإِذَا حَذَفِينًا، بحسب الأستاذ العروي، مجموعة من المباحث اللَّغُويَّة، والنَّحويَّة، والْبِلاغيَّة من اللُّغَّة العربية، فماذا سيتبقى منها؟ لا نَنِكر، في هذا السَّياق، إِنَّ الكثير من اللَّغات حولً العالم تخلصت من المثنى والمؤنث؛ بل وحتى من حروف الحلق وغيرها، ولكن خصِّيصة اللغة العربيّة أنّها مرتبطة بالنَّصُّ ۚ القَّرْآنيِّ وَالحِّديثيِّ، وهذه النصوصُّ (بالإضافة ۚ إلى الشعر العربيّ القديم) هي إلتي تشتملٍ على كل علوم العربية ومباحثها، وهي التي استَلَتٍ منها كل علومها؛ فيحذف هذه المباحث وأخواتها سيتم فرز طبقتين من الناطقين بالعربية

الفصحى: طبقة قطعت الصّلة مع اللّغة المعيار بما اشتملت عليه من مباحث، و»طبقة لاهوتية» تنفرد بقراءة النص الديني وتأويله، وتستخلص، تُبعًا لقرّاءَتها الخّاصْة أحكامًا قدّ تختّلفًّ عْن أُصُولُ الدِّينِ الحَّنيفُ، وسنَّتحكم بالتالي في الشَّأنِ الدينيِّ، والجانب الروحيِّ للمغاربة.

حتّى إذا تقادم العهد مع الفصحى المعيار (لغة القرآن الكريم)، وطال الأمد سينبُّتِ جيل جديد من أبنائنا، نحن المغاربة، يقطع الصّلة مع النّص الدينيّ بقطع صلته مع لغة هذه النصوص، وسينكر الكثير من مباحَّثها اللَّغويَّة والنَّحويّة والبلاغية...، وبعد ذلك ستبدأ هذه الصلة مع النص الديني في الانفصام، ولا تخفى الصلة الوثيقة بين اللغة العربية والناطقين بها من العرب والمسلمين وبين النص القرآني؛ يقول

Les arabophones, pétris de culture arabe, ou>> attachés à leur religion, vénèrent leur langue et la considèrent comme le creuset de leur identité et le symbole de leur unité, au moins culturelle et spirituelle>> (BACCOUCHE. (2009) : (.Dynamique de la langue arabe, p. 23

«العِربِ الذينِ تشرَّبواْ حتَّى النَّخاعِ الثقافةُ العربيّةُ، أو المتشبّتُون بالدين، يقدّسون لغتهم العربية ويعتبرونها البوتقة التي تنصهر فيها هويتهم، وهي رمزَ وحدتَهم، على الأقلّ، الثقافيةْ والرّوحية.»

ويمكن أن نعبر عن مجموعة من الأراء والأحكام في ضوَّء ما تمخّض عن هذه «المناظرة» من نتائج، وفيّ ضوء ضوابط مادة «لهجيات»، ويمكن إجمال

هذه الآراء كالآتي: في المنظومة التعليمية بالمغرب، -أنَّ النهوض بالمنظومة التعليمية بالمغرب، لا يتحقق بحلول ترقيعيَّة، وأنَّ المعضَّلة الرئسَّنة ليست معضلة لعة؛ بل معضلة تراكمات مختلفة

المشارب وسياسات تربوية وتعليمية عرفها المغرب منذ الاستقلال. -أنْ العامية أو الدارجة المغربية ليست مؤهلة لتكون بديلا عن اللغة العربية المعيار في التدريس كونها تحتاج للتهيئة اللُّغوية حتى تُرقَ إلى أَنْ تكوُّنَ لغةٌ ٱلآدابُ والعلوم.

-أنَّ الدارجة قاصرة عن نحت مفاهيم ومصطلحات خاصة بالعلوم المُخْتَلْفة، وبالتالي فالمفاهيم التي ستقدّمها الدارجة لكي نشرح بها، مثلا، درسًا في اللِّغة أو العلوم ستستعيرها من لغات أخرى؟ فما جدوى ذلك، إذا، إن تُمَّ إقرارها لتكون لغة التدريس وهي قاصرة ومحدودة الآليات وتعجز عن التعبير بمفاهيم ومصطلحات خاصة بها؟

-أنُّ العاميَّة غير مقعَّد لها، وتحتاج إلى الكثير من الجَهد من أخصائيّين ولسَّانيّين حتى تتّم مَعْيَرَّتُهَا، ناهيكٌ عن تطورها ودخول مصطلحات يتفاوت فهمها من منطقة جغرافية إلى

أُخرى في ظلّ التنوع اللهجيّ في العاميّات المغربيّة. - قد يتّفق البعض مع اعتماد العامية في السنوات الأولى من التعلّيم الْأَوّلَي؛ ليتسنّني للطفل التكيُّفُ مِنَّع محبِطُه الجدّيد، واستيعاب التعلمات كي لا تحصل قطيعةً لغويةً بين البيت والمدرسة ويكون من آثارها السلبية اصطدام الطفل المغربيّ بواقع لغوي مغاير؛ لأنّه مع أبويه يتكلم بالدارجة فلا حاجة لنا أَنْ نقحم اللّغة العّربية في سيرورة تكيفه مع محيطه الجديد، إبّان التعليم الأولي، إلى أن يألف المدرسة.

-يصعب تنزيل العامية وتطبيق التوصيات في ظل أزمة التعليم بحِيث نحتاج سياسة لغوية متبصِّرة لجعلِها، من جهة، تَفي بَمْتَطَلِّبَاتِ الحِياةِ المعاصرةِ وذَّاتِ شَجْصٌيةِ تَحْوُّلُها الْحَضُورِ فَى مجالات مختلفة: التّعليم والإدارة والتّشريع والقّضاء...

-من آثار هذه «المناظرة» على المشاهد المغربي أنها صرفت معنى «اللغة الأمّ» إلى معنى الدّارجة، بينما كأنَّ من المفترض أِن ينصرف معنى «اللّغة الأمّ» مباشرة إلى اللغة العربية المعيار دون غيرها.

لائحة المصادر والمراجع المعتمدة:

القرآن الكريم (رواية ورشِ عن نافع) ابن خلدون (عبد الرحمن): المقدّمة، تحقيق: حامد أحمد طاهر، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط 2، 1434/2013. طه عبد الرحمن: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط 3، 2007.

ابن عاشور (محمد الطاهر): تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، د. ط، 1984.

هادسون: علم اللَّغة الْإجتماعي، ترجمة: محمود عياد، عالم الكتب، القاهرة، ط 2، 1990.

Ouitout (Michel): Parlons l'arabe Dialectal .Marocain, L'Harmattan, Paris, 2001

https://www.youtube.com/ watch?v=4KvUSbjrdJc vu le 13/04/2022 رابط الموقع الإلكتروني لمشاهدة المناظرة التلفزية بين الأستاذين عبد االله آلعروي ونور الدين عيوش)

في الأد

في الفلسفات القديمة ارتبط الجمال بفلسفة الكون واللاهوت، وهذا الأمر يبين لنا وبكل وضوح، أن الجمال ترجمة لمفهوم آخر وهو»المقدس» نعم.. هناك علاقة وطيدة بين الجمال والمقدس، يمكنني أن ألمح معالمه في كل ما يدور حولنا من تمظهرات لهذا الجمال، فقد ربط ان ومازال الجمال بالشيء المتقن

الإنسيان ومازال الجمال بالشيء الصنع الذي يبلغ درجة الكمال، ولا علاقة له بالأحاسيس أو اللذة ..

الجمال هو الظهور المادي المجسم للقدرة الخارقة لأي صانع، وهذا راجع الى الجذور التاريخية لهذا المفهوم وكيف كان يُتَصَوَّر، فمثلا المرأة الفاتنة تشير إلى الكمال والمرأة القبيحة تشير إلى الساحرات أو الشيطان، البناية ذات الهندسة المثالية تشير إلى

لهذا الجمال، فقد ربط مباشرة بمصدر النور الكامل والمقدس..
المتقن حتى بالنسبة لـالألـوان يتم التفريق بينهما، فعند البشر تدل البشرة السوداء غالبا على القبح الذي يرتبط بالظلمة الذي يرتبط بالشر الذي يرتبط بالشيطان الـذي يرتبط بالشيطان الـذي يرتبط بالشيطان الـذي يرتبط

متشابكة لا تفرقها سبوى كلمات ظاهريا تبدو مختلفة لكن عند التأمل فيها تكتشف أنها نفس الشيء..

إذن ما هو الجمال يا سادة!

أما بالنسبة للضوء أو النهار، فهو

يدل مباشرة على الخيرية والجمال يرتبط

هل هو فعلا إحساس وشعور باللذة كما وصفه بعض الفلاسفة، أم أنه شكل مادي جميل لذاته؟ لم أقتنع أبدا بكل تلك التعاريف التي شرحت مفهوم الحمال من

سلوى ادريسي والي

لم العلاع ابدا بكل لك التعاريف التي شرحت مفهوم الجمال من الفلسفة اليونانية إلى العصر الحديث، إلا إذا فاتني شيء لم تتح لي الفرصة للإطلاع عليه..

في نظري الجمال هو كل شيء مادي تلتقطه العين، وهو كل شيء معنوي تلتقطه الحواس..

بمعنى ليس هناك أي فرق بين الجميل والقبيح..

في نظري وجود أسد بشعر كثيف في الرأس يميزه لا يختلف عن جود أنف مسطح لخنزير ..

صوت زقزقة العصافير هو نفسه صوت البومة ..

شعورك بالغضب هو نفسه شعورك بالإرتياح..

إنها فقط مظاهر متنوعة تشكل وجودك ..كأي تنوع آخر لا تلقي له بالا، لأنه لا ينتمى إليك..

وجود خراف تتناطح، قد يشعرك ببعض المتعة أو قد تمر عليه مرور الكرام، دون أن تسال: من الظالم ومن المظوم، من الفائز ومن المهزوم..من

لوحة « العشاق غير المتطابقين» للرسام البلجيكي/الفلاماني «كوينتين ميتسيس» (1466 - 1530)

الذوق العالي، والبناية الخربة تشير إلى بيوت الجن والأرواح الشريرة..

حتى الطبيعة لم تسلم من تلك التصنيفات، فمثلا الزهور الملونة تعبر عن الجمال والنباتات الشوكية تعبر عن القبح..

مفهوم االله والشيطان يؤثران بشكل لأفت على مفهوم الجمال، بل إن الأضداد في كل شيء تجد جزءاً منها يشير إلى االله والجزء الآخر يشير إلى الشر ..

النهار والليل، رغم تراكم المعارف حول ماهيتهما، وكيفية حدوث

هذه الظواهر الكونية، ستجد أغلب البشر تشعر بأحاسيس مختلفة تجاه الليل، رغم أن كل الأشياء التي أشرقت عليها الشمس هي نفسها التي ستغرب عليها، لن يتزحزح شيء منها من مكانه أبدا، فالحديقة العمومية في النهار هي نفسها في الليل، «نفس الكراسي، نفس الأشجار، نفس الأرجوحة، نفس البوابة...» لا شيء تغير سوى انعدام الرؤية بالنسبة لك، ففي مخيلتنا كل شيء يغادر مكانه في الليل حتى الأرواح لم تسلم من هذا المعتقد...

الحاكم ومن العبد..

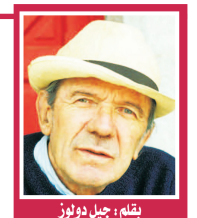
نفس الأسئلة ستجيب عنها بسرعة الضوء إذا تعلق الأمر برجلين يتصارعان في السوق..ويا للحماس إذا كان طرف من الأطراف من شيعتك أو من عدوك..

هذه الأمثلة أطرحها، لتكتمل لديكم الصورة، ولا يكون هناك أي لبس في فهم معنى الجمال بجميع متعلقاته..

كُل شيء داخل المنظومة الإنسانية يؤدُّلَج سواء علمنا أو لم نعلم، رضينا أم لم نرض..

جميعنا وبدون استثناء نضع صناديق فوق رؤوسنا، تؤطر العقل ولا تترك له المجال لإعادة تشكيل المفاهيم دون الإعتماد على المسميات ودلالاتها ..

والتاريخ يثبت أن الكلمات مثل طبقات الأرض المتراصة مهما حاولنا، لن نستطيع الوصول لأول طبقة شكلت كوكبنا الأزرق..







ترجمة: محمد يقوح

لقد فتح سبينوزا طريقة جديدة في وجه العلوم والفلسفة: بحيث أننا لا نعرف مدى قدرة الجسد على الفعل، كما قال. نتحدث هنا طبعا عن الوعي والذهن البشري. نكثر في الكلام عن كل هذا، لكن نجهل تماما حد القدرة واستعداد الجسد على الفعل، وأيضا قواه الداخلية التي يتميز بها عن غيره.

يعرف نيتشه جيدا أن الوقت قد حان لاكتشاف حقيقة الجسد: «وصلنا إلى الطور الذي أصبح فيها الكائن الواعي متواضعا». نتذكر هنا بالضرورة أخلاق التواضع. أي، التعامل معها

على أسلس حقيقتها كما هي، يعنى بمثابة علامة دالة، تعبر عن تحول عميق على مستوى نشاط قوى لنظام آخر، أكثر فعالية من النظام الروحى؛ «ربما يتعلق الأمر هنا ويصفة خاصة، بالجسد في أبهى تطورات الذهن البشرى». ما هو الوعى إذن؟ يعتقد نيتشه، مثل فرويد، أن الوعى هو منطقة الأنا الذي تأثر بالعالم الخارجي. وبالتالي، تم تحديد الوعي، سابقا، بشكل أقل معنى، انطلاقًا من الأدني، في علاقته بما هو خارجى، بلغة الواقع، وليس بلغة القيم انطلاقا من الأعلى. يعتبر هذا الفرق بين المنظورين أساسيا، من حيث التصور الشمولي العام لمسئلة الوعي واللاوعي. هكذا، يكون الوعي عند نيتشه

عبارة عن الوعي الدائم للأدنى في علاقته بالأعلى، بالنسبة للذات التي يخضع لها. لم يكن الوعي أبداً وعيا بالهو، بل وعيا بالأنا، في علاقته بالهو الذي لا يكون في تمام وعيه بذلك. إنه الوعى الذي لا يكون واعيا بالسيد فقط، بلّ واعيا بالعبد في علاقته بسيد غير واع. يعني، لا يظهر الوعى في العادة إلا عندما يريد كل معين أن يخضع لكل آخر أعلى منه. ومن ثم، يولد الوعى هنا، بالنسبة لكائن يمكنه أن يجعل منا، مجرد موظفيه الأوفياء. يتعلق الأمر هنا إذن، بخدمة الوعي باعتباره شبهادة خاصة، على أساسه يتشكل جسد أعلى.

فما هو الجسد ؟

لا يمكننا تعريف الجسد بقولنا مثلا إنه عبارة عن حقل القوى، أو وسط يتغذى بنزاع القوى المتعدد، لأنه، نتيجة لذلك، ليس هناك ثمة وسطولا حقل القوى، أو صراع. ليس هناك كمية بالمعنى الواقعي، باعتبار الواقعية هنا في أصلها، كمية القوى. أي، أن علاقات كميات القوى، من حيث التوتر هي الأساس لتحديد علاقات الأفراد.

بهذا المعنى، توجد كل قوة في علاقتها مع قوة أخرى، سواء من أجل الخضوع لها، أو فرض الهيمنة عليها، الشيء الذي يفسر أن الجسد بشكل بالضبط هذه العلاقة الجدلية، بين القوى

المُهيمنة والقوى المهيمن عليها. وبذلك، يتشكل الجسد المعني من تشابك علاقات القوى المرتبطة بها. أي، قوى الكيميائي، البيولوجي، الاجتماعي والسياسي. وحين تتفاعل قوتان غير متساويتين، في إطار علاقة ما، يتشكل الجسد، نتيجة لذلك. لهذا، غالبا ما ينظر إلى الجسد كثمرة للصدفة، بالمعنى النيتشوي، الجسد كثمرة للصدفة، بالمعنى النيتشوي، ويظهر كما لو كان ذلك الشيء المفاجئ، بل أكثر مفاجأة، بالنسبة لحقيقة الوعي والذهن الشرى.

لكن، ينظر إلى الصدفة في هذه الحالة،

باعتبارها قوة في علاقة تفاعل مع القوة الأخرى، أي بمثابة جوهر القوة في ذاتها. لهذا، فالجسد هنا كائن حي، لا يجوز طرح السؤال حول مولده، لأن جميع الأجساد حية في أصلها، وكذلك نتيجة طبيعية للقوى التي تتشكل منها.

هكذا، يبدو الجسد متعدد الطبيعة، يتكون من مركب القوى غير القابلة للاختزال، حيث تكمن وحدتها في ظاهرة متعددة: «وحدة الهيمنّة». وبالتالي، ينظر إلى القوى العليا أو المهيمنة في الحسد باعتبارها قوى فاعلة. وعلى العكس، تعتبر القوى الدنيا أو المهيمَن عليها، بكونها قوى منفعلة. فالفاعل والمنفعل هنا، من أهم الصفات الحية الأصيلة التي تعبر بدقة عن علاقة قوة بقوة أخرى، لأن القوى التي تدخل في علاقات معينة، لا تتوفّر على طاقة الفعل الكمى، إلا بتوفر عنصرها الكيفي الذي يعتبر مكملا للأول.

نتحدث هنا طبعا عن تراتبية القوى، المتعلقة بفعليها المتلازمين: الكمي والكيفي، أي، القوى الفاعلة والقوى المنفعلة.

المصدر:

عن كتاب:

NIETZSCHE ET LA -PHILOSOPHIE GILLE DELEUZE : المؤلف ACTIF ET :2 الفصل RAECTIF LE CORPS – النص: الجسد

Gilles Deleuze **Nietzsche** et la philosophie QUADRIGE



والنماذج الاجتماعية الشفوية: تحليل سوسيولوجي لفشل الدرسة » أَتْارت نقاشا في أوساط البحث العلمي، واشتغل الاهير على منحى اَخر يتصل بتطوير وتعميق تصورات بيير بورديو وإعادة النظر في بعض من جوانبها، وللاهير عدد من المؤلفات التي شدت منذ صدورها أنتباه الباحثين في مجالات المعرفة المختلفة وحقولها؛ منها: «ما هي السوسيولوجيا؛ Franz "غرائز كافكا" A quoi sert la sociologie" «La culture des individus "نقافة الأفراد، Kafka «من أجل السوسيولوجيا " Pour la sociologie" "الوضع الأدبي " La Condition

> ما تزال الأحلام تشكل موضوعا مغريا بالبحث والتأويل للعلماء والباحثين الأكاديميين في مختلف مجالات وحقول المعرفة الأنسانية، بحثا عن صيغ جديدة لتأويل النذات المعاصرة، ومنافذ لكشف حقيقتها، وسعيا إلى فهم واقعها الاجتماعي المعقد، مثلمًا شكلت الْأحَلام صيغة تعبيرية أو تقنية فنية يعتمدها الشعراء والروائيون ومبدعو القصة، لترميز

إبداعهم في التعبير عن الذآت والمجتمع وتحولاتهماً.

في بُحثَّ علميَّ جديد من الأَبحاث السوسيولوجية المهمة التى تسعى إلى تقديم تفسيرات جديدة للظواهر الإنسانية يقدم برنار للهير «Bernard Lahire» أطروحة علمية مُختَلِفَةٌ تَنأًى عن ٱنْشغالات البحث السوسيولوجي في العالم، خطوة غير مسبوقة من هذا الباحث ومجال اهتّماماته، إلى البحث في التفسير السوسيولوجي للأحلام المنامية، بعدما كاد يكون هذا الموضوع حكرا وحصرا على علم النفس، باعتباره موضّوعه الأساس ومدار اهتمامه، ليجعل منه لاهير . في كتابه الجديد حقلًا لباقي العلوم الإنسانية والاجتماعية، بافتراضه إمكانية تحليل الأحلام وتفسيرها تفسيرا علميا، وبذلك يؤكد لاهير فرضية فرويد المنطلق، في كتابة المؤسس

وبداك يوب التوليل النفسي. لعلم التحليل النفسي. يضعنا افتراض لاهير، لتحليل سوسيولوجي لظاهرة الأحلام المنامية، أمام سؤال ينطلق من كون الأحلام ظاهرة إنسانية، لكنها ذات طابع ذاتى بالأساس وفي المقام الأول، وعلم الاجتماع هو علم يهتم بدراسة المجتمعات والقوانين الَّتي تحكم تطوَّرها، فهل مُعنى ذلك انتقال علم الاجتماع إلى الانشَّغال بالظوَّاهر الإنسانية ذات الطابع الفردي بالأساس،

رغم اتصالها بمّا هُو جُمعي مثل الدين والعادات؟ قد تكون الكثير من السلوكات والظواهر الاجتماعية مثل معتقداتنا، كما يؤكد علي الوردي في أطروحته حول الأحلام، قد تأثرت بالأحلام أو نشأتْ عنها، وقد تتحول الأحلام معها أو مع ما قد نضفيه عليها من طابع قدسي أو ماروائي حين نجعل منها رسائل غيبية مبشرة أو منذرةً بظَّاهِرَّةٌ اجَّتِماعية، لكن لا أحد من الباحثين يمكن أن ينكر الطابع الذاتي القُردي للحلم، مثلماً لا يُمكن اعتبار ما يتصلُّ بها، وما نتجَّ عنها أو ما تأثرت به، وحولها، إلى ممارسة إجتماعية، كمّا في المجتمعات الحضرية القديمة؛ حيث كانت للأحلام أمكنة تمارس فيها الحالومة وتفسر فيها لأغراض سياسية أو طبية (...) (أنا مارى شميل). فكيف ينظر لاهير للأحلام وكيف يتصور مقاربتها من منطلق سوسيولوجي؟ وهل يمكن الحديث عن علم أجتماع الأحلام؟ قياسًا على علَّم

نار لاهير، أستاذ السوسيولوجيا ومدير البحث ČŇRŠ بمركز «ماكس فبير بالمدرسة العليا بليون الفرنسية، أحد أبرز علماء الاجتماع الفرنسيين المعاصرين الذين استطاعوا أن يؤثروا في البحث السوسيولوجي، إن على مستوى النظرية أو على المستوى العملي التطبيقي، بتقديمه لأطروحة دكتوراه حولَ «فشل المدرسة» ٱستناداً إلَّى تحليل سوسيولوجي بعنوان «الأشكال الاجتماعية للكتّاب

وغيرها من الكتب والأبحاث التي أصدرها في مجلات وكتب

يهمنا، في هذه الورقة التقديمية، الكتاب الذي خصصه مؤخّرا لأطروحته حول تفسير الأحلام من منظور سوسيولوجي بعنوان «التفسير السوسيولوجي للأحلام:»"L'interprétation sociologique des 'rêves

يقدم كتاب «التفسير السوسيولوجي للأحلام» لبرنار الاهير مقاربة جديدة لتحليل الأحبلام من منظور اجتماعى بدلاً من التحليل ألفرويدي للأحلام. التعميم المريدة وفقًا للاهير؛ قَالأحلام هي بمثانة صنغة تواصُّلُنة ذاتنة، تعكُّس القضايا والهواجس يعاني منها الفرد في حيّاته اليومية، رى لاهتير خلافا للتصور

الفرويدي أن عن الرغبات المكبوتة، بل هي انعكاس لحالة الف الاحتماعية. وت

لندلك يعتب لاهير الأحلاء

حرة تماما من الرقابة، مما يجعلها نافذة لرؤية الهواجس والْمُشكلات الَّتِي تواجه الفرد في حياته الَّيومية عكس النظرية الفرويدية التي ذهبت إلى أن الأحلام تتشكل نتيجة

يقترح الكتّاب لفهم الأحلام، وفقا لتصور جديد يتأسس

عبلني السقسراءة السوسيولوجية للحلم، أن علينا ربط الأحلام بالسياق الاجتماعي. ويقوم هذا التصور على اعتبار الأحلام حاملة مخاوف وهواجس الفرد معترة عنها بصيغة وبشُكل مختلف في النوم عن الطريقة التي يعبر بها الفرد

عنها في اليقظة. لاهتير أن على

السوسيولوجي المفسر للحلم أن يربط الأحلام بالسياقات الاجتماعية والتجارب الحياتية للحالم، من خلال السيرة الذاتية أو المقابلات التي قد تكون له معه، بغية الوصول إلَّى تفسير أعمق وأكثر شمولية لطبقات الرمز الحلمية ولشكله.

إبراهيم أزوغ كلية اللغات والفنون والعلوم الإنسانية حامعة الد

الأول-المغرب

إنَّ لاهير بانكبابه على دراسة الحلم وتفسيره باعتباره ظاهُرة اجتماعية، إنما يعيد بذلك نقل الأهتمام بالأحلام من منظور التحليل النفسي الفردي إلى التحليل الاجتماعي الجماعي الجماعي، مما يفتح أفاقاً جديدة لفهم كيفية تأثير البنى الأجتماعَّية على الأفراد حتى في أكثرُ لُحظَّاتُهم خصُّوصْيةً وحميمة وسربة مثل الأحلام. تجعل هذه المقاربة من كتاب لْآهير الجّديد ذا قيمة كبيرة للباحثين والمهتمين في مجالات علم الاجتماع، علم النفس، والتحليل النفسي بالحلم، وأي شخص آخر مهتم بفهم طبيعة الأحلام ومعانيها.

يسعى لاهير في مسار آخر ومن خلال هذا الكتاب العلمي المهم إلى توضيح نظريته حول الفعل الاجتماعي باستثمار معارف من حقول معرفية وتخصصات littéraire متنوعة، ليقدم نظرية موحدة للمنطلقات والعوامل الاجتماعية في تفسير الأحلام، وذلك بالتركيز على بيان التفاعل بين المأضى القائم في الذاكرة؛ ذَّاكرة الأحداثُ والأفعال، والحاضر في مجال الحلم الذي يظهر فيه الفرد محرراً من وطأة

## برنار لاهير يجدد البحث في تفسير الأحلام بفرضية «التحليل العلمي للأحلام ممكن»

واستنادا إلى ذلك يبرز الباحث السوسيولوجي، التعقيد في العلاقة بين الحلم والعلوم الاجتماعية، التي عموما ما كانت مهتمة به من قبل إلا بشكل محدود. مميزا في الاهتمام بين: الاستخدامات الاجُتماعية للأحلام وإنتاج الَّحلم، ذلكُ أنَّ العلوم الاجتماعية أهتمت بشكل رئيسي بالاستخدامات

وأهملت لوقت طويل الإنتاج، في الوقت الذي ركز علم النفس التحليلي، وعلم الْأَعْصاب، وعلم النفس على استكشاف طريقة

صاول لاهير، من خلال تفسيره للأحلام تفسيرا سوسيولوَّجِيا، تأكَّيد فرَّضية إمكانية التَّفْسير العلميٰ للحلَّمْ، دون إسناد وظيفة محددة له على غرار نهج علم النفس، مقترحاً تحليلًا اجتماعيا للحلم يستند إلى أربع سمات رئيسية تمت مناقشتها في فصول مختلفة من كتابه. وتتحدد هذه السمات في: الحلم كواقع اجتماعي، والحلم باعتباره شكلا من أشكال التَّعبير الأُخرَى، والحلم بوَّصفه تواصلا من الذات إلى الذات، وباعتباره أخبرا اللغة الداخلية المبنية على الصور والتسلسلات المتصورة، بالإضافة إلى المهارات اللَّغوية للأفراد.

ويؤكد لاهير من خلال تحليلات موسعة وافتراضات مغايرة، أن الفهم الاجتماعي للحلم بهذا المعنى يتطلب، من جهة، بناء عناصر حياة الحالم أو الحالمة قبل أي تفسير، وكذلك المعرفة بسياقات الحلم الخارجية مثل: الظروف التي سبقت الحلم، وْالتَّجارِبِ السابقة، ووْضَّعية الحالم الاجتماعَّية في حاضره وماضيه، ومن جهة أخرى، ضرورة أخذ المفسر حالة اليقظّة بعين الاعتبار لجميع العمليات النفسية والعوامل التي تسهم إنتاج الحلم (ص. 316). وبهذا الشكل يمكن اعتبار أن التَّحَلَيلُ الاجتماعي للحلم يستّند بالضِرورةُ إلى الْخَلْفية المنتجة للحلم في تفسيره (ص. 365-366) التي تظل نسبيا ثابتة، غير أنها تشير إلى العوامل المتعددة التي تفعل في الفرد؛ وبعبارة أخرى، يتيح الفهم الاجتماعي للحلم وصُّولا خاصًا إلَى «ْشْخُصْية الفردُ الْحَالَمِ» (صْ. 376ُ). ويؤُكُّد العلاقة القائُّمةُ بين التجربة الشَّخصية مثل الّحلم والتجارّب الاجتماعية التي

وقادت الدراسة الاجتماعية للحلم كذلك لاهير، إلى التفكير في مسئلة الوعي والتفريعات التي يقود إليها هذا التفكير، منَّها: التمييز بينَ الوعي واللاوعي، وبين الإِرادي والوعي اللِّا إرادي أثناء النشباط الحلمي (انظر الفصلين الرابع والخامس)، ففي اللاوعي بتحديد التحليل النفسي الفرويدي أو الوعي اللاّ إرادي غيّر الطوعى في الأطروحة السوسيولوّجية لتفسيرّ الأحلام، لا يكون الفرد واعياً ببيئتِه الفيزيائية المادية الخارجية وهو يحلم، ولكنه يظل واعياً تماماً بالحلم الذي يعيشه وما يراه يقع أمامه كما لو كان في حلم يقظة.

ومن خلالٍ ما تقدم، يخلص لاهير إلى أن للوعي أربعة أشكال رئيسية. أولاً، الحلم هو حالة وعي مميزة ومختلفة لشخص نائم ليست له السلطة على أفعاله أو أفكاره وليست له القدرة على التحكم فيها أو التفاعل مع الآخرين ومع العالم. أما الشكل الثاَّني، فهو وعي الفرد بأفعاله، دون الوعي بما يحددها. ويشير الثالث إلى أن الإدراك للأمور قد يحدث دونٌ أن يكون الفرد واعيا بها، رغم ما قد يستخلصه منها من نتائج علمية (ص198).

وآخر أشكال الوعى تتحدد في إمكانية أن تُجرى العمليات الحُلمية بدون وعي منّ قبَل الحالّم، غير أنه من الممكن أن يتم توضيح واسترجاع هذه العمليات أو واستنتاجها من قبل المحلل بواسطة التحليل النفسى في تصور فرويد أو المقابلة والمعرفة بسيرة الحالم وسياقات حلمه وشروطه الاجتماعية في التصور السوسيولوجي التفسيري للحلم. فالوعى بهذا الفهم، لا يقتصر على الوعي الإرادي، هو دائما وعي بشيء ما، كونه خاصية مؤقتة تستجّيب لدوآفع أو أسباب غالبا ما تكون غير

يبدو هذا الكتاب الذي يدشن لتفسير جديد للأحلام، تمهيدا لمشروع أو مدخل جديد في علم اجتماع، ذلك لطابعه النظّري الغاّلب، وبعده الحجاجي في الإقناع ومحاولة الإحاطة والاستفادة من تخصصات أخرى انشغلت في فترات سابقة بتفسير الظاهرة/ العملية الحلمية وخاصة علمى النفس والأعصاب، غير أن القارئ لا بد وأن يسجل أن الطابع النظري والافتراضي للكتاب طغي على التحليلي التفسيري الذي من شُنَّانه أَن يبرِّر أهمية النتانج العلمية التيُّ خلص إليها الباحث، عكس التفسير الفرويدي الذي ينطلق من نصوص حلمية موسعة لبناء التصور النظري والاختبار التجريبي للافتراضات

ولا بد من التأكيد أخيرا أن التصور السوسيولوجي النظري لتفسّير الظاهرة الحلمية الذي قدمه لاهير في كتابه «التفسير السوسيولوجي للأحلام»؛ وآلذي سعى من ّخلاله إلى تقديّم نموذج نظري تفسيري للأحلام، مّن شئانه أن يشكل تحولا في الدراسات العلمية السوسيولوجيا أولا، بنقلها من مجال بحث إلى مجال آخر لم يكن قبله مدار اهتمامها، وثانيا أن نموذجاً مطورا لتفسير الأحلام إذا ما أسند بتحليل موسع للنصوص الحلَّمية وربماً ذلك ما يُقدمه لاهير في الجَّزِءَ الثَّانِي من هذاً الطرح العلمي الجديد في كتابِ ثانِ بعنوان: La part rêvée, L'interprétation sociologique des rêves, volume 2

## إلى سعاد الناصر

أمر حزينا من أمام الكنيسة والنافورة حيث يتجمع الحمام. أنظر إلى الْحمامُ وهو يأكل حباتَه وأظل واقفًا. كان صوتُها يأتي من بعيد، صوت رفيق وحنون:

- أنا من كتبت كل تلك الروايات عن تطوان.

قلت لصوتها:

- روايات تستحق القراءة.

وكان المارة ينظرون إليَّ بدهشة وغرابة بينما بعض زبناء المقهى يحركون شفاههم: قال الأول لصاحبه:

-انظر لذلك الأحمق إنه يكلم نفسه أو يتكلم مع الحمام. هل يتكلم أحد مع الحيوان. وقال الثاني لصاحبه:

هذا الأحمق منع عنا ضوء النهار، إنه يقف مثل ستارة حمراء.

كانت هناك امرأة شَقراء تضع وشم ثور على ذراعها الأيمن، قميصها مفتوح شيئا ما وكأنها مفتتنة بجمال جسمها الذي سيشيخ يوما ما:

- هذا الأحمق يريد أن يسرق حمامة أو أخرى. يظهر أنه جائع... وبئيس... يا لطنفّ... امتلأت بكم المدينة.

كانت تتكلم وكأنها توجه سهما إلى قلبي. قلت في سري:

سمعتها... لكنني واقف حيث الكنيسة والنافورة والحمام. إنهم يذكرونني ىالماضى.

وفكرت في الماضي لكنه كان بعيداً كما هق حال الصوت القادم من بعيد، حاملا معه ثقل الرمن ومرور العمر وأطوار الحياة ە نىضاتھا .

نظرت مرة أخرى إلى الحمام الذي يجتمع على

نثار الأكل، وتذكرت نثاراً من كتاباتي الضائعة. ولما رفعت رأسي إلى السماء الزرقاء رأيت ملاكا أشبه ما يكون بملاك « السيدة نون»\*، لكنني أغمضت عيوني فرأيت سعاد الناصّر وهي تحمل رواياتها الثلاث عابرة الشارع... لُوحت لي بيدها اليسرى، بينما كانت تحمل في يدها اليمنى «كأنها ظَّلة» وَ»طُوق الفقد» و»قابٌ قوسينٌ أو أدنى»\*\*... اقتربت سعاد من الحمام فلم يحلق... استغرب الجميع ومنهم زبناء المقهى ونهضوا... خرج بعضهم من المقهى... وهم يصيحون:

هذاً لم يحدث أبدًا!... إنها ملاك... هذه السيدة تمتلك قلبا طيبا... إنها شاعرة... إنها تمتلك الدواء... إنها

قَبل أن تتابع سعاد سيرها وهي تحمل رواياتها قالت لهم: - هذا الحمام هو ما بقي لنا... لنحافظ عليه... لنطعمه... ونمنحه الماء... ونحضنه.

قالت المرأة الشقراء:

- أيتها السيدة الموقرة. إننا أحببناك... وأنا أحمل وشم الثور وأنا صاحبة الثيران... أيتها السيدة الموقرة. هذا الحمام أيضا أحبك. هل تدلنا على طريقة لإيقاف الغزلان عن الجري بلا نفع... وطريقة نحطم بها الأفاعي والضباع.

- لا... هناك الله... الله الواحد الأحد الفرد الصمد... (ذلكُمُ اللهُ رَبُّكُم خالقٌ كُلَ شَيىء لا إله إلّا هُوَ فَأَنّى تُؤَفَّكونَ ا [غافر: 62]

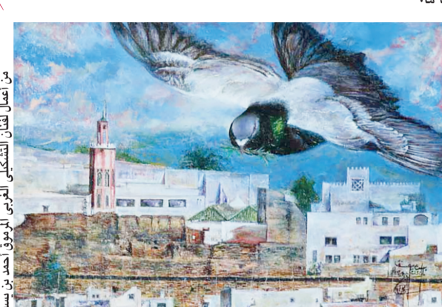
سكتت المرأة صاحبة وشم الثور، تابع المارة تحركاتهم... وعاد الزبناء لكراسيهم... وبقيت أنا واقفا أمام الحمام أنظر إلى الكنيسة والنافورة.

وبلا انتباه، حركت قدمي اليمني فطار الحمام...فكرت وقلت في سرى:

- من المحتم أنهَم سيعودون ... لأن لا أحد يتركُ حياته بسهولة. الخميس 27 يونيو 2024

\* كتاب « السيدة نون وقصص أخرى»

\* روايات للكاتبة والمبدعة سعاد الناصر





يوسف خليل السباعي

لقد عرف النقد المسرحي في المغرب خلال العقود الثلاثة الأخيرة انتعاشا ملحوظا تجلى في ظهور

أو حساسيات واضحة المعالم. ذلك أن النقد المسرحي المغربي ما يزال في طور النشأة والتأسيس. ولعل هذا ما يستّلزم، حتى تكون الأسس التي ينبني عليها صلبة، تتبعا نقديا، ومراجعة علمية متواصّلة، تتبه إلى مواطن قوته وضعفه، وتكشف عما قد يعتوره من فتور وضعف، وما قد يلتبس به من أوهام وتصورات باطلة.

> صفحةً، افتتحه الناقد بتحديد مفهوم المنهج، وإبراز الأهمية التي يحظى بها في مجال العلوم، ثم انتقل للحديث عن نشئة المنهج السيميائي، ولاسيما سيميائيات المسرح، عند الغربيين أولا، ثم كيف شبق طريقه إلى النقد العربي بعامة، والنقد المسرحي

بعد هذا التمهيد، دخل المؤلف إلى

صلب الموضوع، بحيث قدم قراءة نقدية لتلاثة كتب سعت وهي: «علامات الأداء التمثيلي في العرض المسرحي

وقد نحا الأستاذ بلخيري في قراءته لهذا المتن النقدي منهجية تقوم على تقديم الكتآب، وتتبع تمثل صاحبه للمنهج الذي يقدمه، مع تمحيص بعض المفاهيم والأفكار والمعارف التي يوردها، والتنبيه إلى ما يشوبها من خلط أو تحريف أو تناقض أو سوء فهم، شافعا كل ذلك باستشهادات موثقة. ومما انتهى إليه في هذا المبحث هو أن الفرق بين سيميائيات النص وسيميائيات العرض ما يزال ملتبسا في الأذهان بحيث تجد الباحث

> ينصب تحليله على النص الدرامي. ويخلص المؤلف في نهاية هذا المبحث إلى أن: «...سيميائيات المسرح يمكن أن تعتبر اليوم مدخلا لعلم المسرح عند العرب. فهذه السيميائيات،

الكثير من الباحثين والنقاد الشباب، وصدور عدد من البحوث والدراسات والمونوغرافيات، ومناقشة العديد من الأطاريح الجامعية في مختلف مراكز الدكتوراه بالجامعات المغربية، انصبت على جوانب متباينة من العمل المسرحي، موظفة مناهج ومقاربات متنوعة من حيث مرجعياتها الفكرية والمعرفية والإيستمولوجية، وهو تنوع لا يعكس بأي حال من الأحوال ظهور مدارس أو اتجاهات نقدية

في هذا الإطار يدخل مؤلف الناقد أحمد بلخيري الأخير الموسوم بـ»السيميائيات - التداولية المسرحية ودراسّات مسرحية أخرىّ»، الصادر في طبعة أنيقة عن دار الأمان بداية هذه السنة (2024). وهو كتاب يقع في 223 صفحة من القطع المتوسط، ويتألف من ستَّة مباحث وتقديم وثلاثة ملاحق. وقد جاءت مباحثه كالآتي: -1سيميائيات المسرح: المفهوم والتطبيق، -2الفرجة و المسرح في المغرب: مقاربات، -3التداولية المسرحية: الرغبة والإنجاز، -4النقد المسرحي المعياري، -5الجمهور المسرحي في المعجم المسرحي وقي المغرب، -6النقد المسرحي العربيّ: أجيال واجتهادات. أما الملاحق فضمّت حوارا أجري مع المؤلف، وتقديما للفصلين الأول والثاني من كتاب «سيميائيات المسرح» للباحث الفرنسي من أصل بولوني طاديوز كوفزان.

يقع المبحث الأول في ست وعشرين

إلى التعريف بهذا المنهج الجديد، وتقديمه للقارئ العربي، لأكرم وليم أراميا، و»سيميولوجيا المثل بوصفه حاملا للعلامات» لأحمد شرجي، و»سيميائيات المسرح لمحمد التهامي العماري»، وهي كتب ما يجمع بينها هو أن مؤلفيها باحثونَ أكاديميون، وأن موضوعها هو سيميائيات العرض المسرحي، أو هذا ما يزعمه أصحابها على الأقل. لعل هذا ما جعل الأستاذ بلخيري يلح في تحليلها على مدى تمثل أصحابها للفروق القائمة بين سيميائيات النص الدرامي وسيميائيات العرض، ونجاحهم من ثمة في تقديم مفاهيم سيميائيات العرض وإجراءاتها المنهجية والآليات التى استحدثتها في أصولها الغربية على نحو صحيح، وتطبيقهاً بشكل ملائم في تحليل فرجات مسرحية.

يصرح بأنه يحلل العرض المسرحي بينما

إسوة بالسيميائيات العامة، بشتى فروعها،

حددت موضوع اشتغالها، وأدوات الاشتغال أيضا. ولا شك أن ضبط منهج الدراسة والتحليل ضروري قبل الانتقال من التصور النظري إلى التطبيق.» (ص 38)

ويشغل المبحث الثاني (الفرجة والمسرح في المغرب: مقاربات) خمسا وعشرين صفحة، ويشرع كسابقة بالتحديد الاصطلاحي، إذ سعى بداية إلى تحديد دلالة مصطلح فرجة من الوجهة اللغوية والاصطلاحية، قبل أن ينتقل إلى مناقشة قضية ما إذا كانت الفرجات الشعبية في الثقافة المغربية أشكالا مسرحية أم ما قبل مسرحية، وذلك انطلاقا من كتابي المرحوم حسن المنيعي: «أبحاث في المسرح المغربي» و»المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة». ويعد تتبع دقيق للمصطّلح في الكتابين، ونظر في السياقات التي ورد فيهما، خلص إلى أنّ تصور حسن المنيَّعي لهذه القضيةُ

# نقدالنقدالسرحي اوالساحة

## قراءة في كتاب: السيميائيات التداولية المسرحية للناقد أحمد بلخيرى



خضع للتطور. فالاحتفالات والفرجات الشعبية التي عدت مسرحا في الكتاب الأول، صــارت «أشـكـالا ما قبل مسرحية» فى الكتاب الثاني. ويمكن «تفسير هذا التحول الفكري -حسب بلخيري-بكون المؤلف تعرف على مصطلح «ما

محمد التهامي العماري قبل المسرح» بعد تأليف كتاب «أبحاث في المسرح المغربي [...] لكن المصطلح ورد في كتاب «هنا المسرح العربي، هنا

بعض تجلياته»، من خلال استشهاد مأخوذ من محمد عزيزة «الإسلام والمسرح». لهذا يبدو أن هذا الكتاب كان سببا في ذلك التحول.» (ص 48)

ومن الكتب التي وقف عندها الأستاذ بلخيري في هذا المبحث أيضا كتاب محمد التهامي العماري «مدخل إلى قراءة الفرجة المسرحية». فبعد عرض محتواه، وإبراز المحاور والمستويات التي حددها لمعالجة الفرجة المسرحية من الزاوية السيميائية، أبدى بعض الملاحظات حوله، لعل أهمها هي اقتصاره على الجانب النظري دون تجاوزه

هذا التطبيق على الفرجة المسرحية عثر عليه المؤلف في بحث الناقدة نوال بنبراهيم الذي يحمل عنوان: «تلقي المسرح: المغرب نموذجا»، حللت فيه الباحثة فرجة «الأسود واللبؤات» المستمدة من احتفالات الطربقة العيساوية. وبعد تقديم محتوى الكتاب، وتتبع الخطوات التي نهجتها الناقدة في مقاربتها لهذه الفرجة، أبدى الأستاذ بلخيري بعض الملاحظات والاستدراكات حولها، من ذلك ترددها بين مصطلحي التمثيل والمسرح. فهي قد ذكرت المسرح في عنوان الكتَّاب، لكنها استعملت في المتن عبارة «مشهد تمثيلي» بينما أعرضت عن استعمال مصطلح فرجة.

وسيرا على النهج الذي سلكه في المبحثين السابقين، يفتتح المؤلف المبحث الثالث بتدقيق اصطلاحي انصب على التداولية بشكل عام، والتداولية المسرحية على وجه الخصوص، واستجلاء الفرق أيضا بين تداولية النص وتداولية العرض، قبل أن ينتقل إلى تفحص مدى تمثل النقاد لهذا الفرق، وذلك انطلاقا من كتاب للباحث عمر الرويضي بعنوان «تداولية الخطاب المسرحى: نحو قراءة براغماتيةً للعرض المسرحي». وبعد تحليل مكونات عنوان الكتاب، خلص الأستاذ بلخيري إلى أن مؤلف الكتاب استعمل مصطلحين للإحالة على نفس المفهوم، هما: براغماتية وتداولية، كما نوه إلى أنه حصر موضوع التحليل في العرض المسرحي. على أن استقصاء محتوى الكتاب كشف خلطا بين النصّ الدرامي والعرض، واضطرابا في تمثل مفاهيم التحليل التداولي للعرض، ومستوياته وإجراءاته المنهجية. بل إن تمحيص محتوى الكتاب قاد إلى الكشف عن كثير من الأغُلاط المعرفية والأخطاء اللغوية، بل استهتارا بضوابط البحث العلمي وأعرافه، من قبيل ضعف التوثيق وتحريف الاقتباسات والتصرف المشين فيها، واضطراب الترجمة... وتنبغى الإشارة في هذا الصدد إلى أن الناقد أحمد بلخيري لم يتوان في العودة إلى أصول الاقتباسات ومراجعها، وعقد مقارنات دقيقة بين الكلام المقتبس وأصله للتنبيه إلى ما لحقه من تحريف أو تزييف وبتر، ناهيك عما في الكتاب من أحكام على عروض لم تشاهد، وسرقات وانتحالَّ.

ولعل الأدهى من كل ذلك هو كشف الأستاذ بلخيري على مقدار جهل صاحب الكتاب المدروس بنحو اللغة العربية وأبسط قواعدها. ففى معرض تطبيق الرويضى للمقاربة التداولية على عرض من العروض، والحالُّ أنه يحيل على نص درامي، وقف أحمد بلخيري على مجموعة من الألفاظ والوحدات المعجمية جردها صاحب الكتاب واعتبر أنها تتضمن «تاء المتكلم!!!»، كما اعتبر أن أفعالا من قبيل «أريد» و »أعزى » و »أعنى » ... تتضمن «ياء المتكلم!!!»، بينما تتضمن الألفاظ: «صديقتى» و»حـق» و»فرنسى»...

«ضمير الغائب!!!».

وقد حرص الأستاذ بلخيري على إيراد الشواهد والأدلة على تلك الأخطاء والانزلاقات من النص المدروس، وتوثيقها توثيقا دقيقا. وخلص من هذا التحليل إلى «أنه كان الاشتغال في الكتاب [المدروس] على نص درامي وليس على عرض مسرحي. وعلى هذا الأساس فلا علاقة لعنوان الكتاب بمنه...» بل «يجوز القول إن الكتاب لا علاقة له بالتداولية المسرحية.» (ص 100)

وإذا انتقلنا إلى المبحث الرابع المعنون بالنقد المسرحي المعياري»، وهو يقع في ثماني عشرة صفحة، وجدناه يتناول بالتحليل والتمحيص كتاب: «الحداثة العالقة، مأزق الطليعة في المسرح العربي» للناقدة أمل بنويس. وقد دفع هذا العنوان المؤلف إلى الشروع بتدقيق اصطلاحي ومفهومي لما يتضمنه من مصطلحات، ولاسيما مصطلحا حداثة وطليعة، ورديفهما: مصطلح ما بعد الحداثة، فضلا على مفاهيم المسرح الحديث ومسرح الطليعة والمسرح المعاصر، ثم مناقشة التحديدات التي وردت بها هذه المصطلحات في الكتاب.

إثر ذلك ينتقل الناقد إلى فحص تحليل المؤلفة لنصين مسرحيين مغربيين، هما: «في الطريق» للطيب الصديقي، و»أوفيليا لم تمت» لنبيل لُحلو. وسيقف عند مجموعّة من الأحكام النقدية التي أصدرتها الكاتبة على العملين المذكورين. وبعد جرد تلكُ الأحكام ومناقشتها، خلص إلى أن «النقد المسرحي في هذا الكتاب نقد معياري، لأن العيار فيه هو مسرح الطليعة في الغرب.» (ص 129) إنها أحكام قيمة لا سند لها، تأسست على مسبقات لا دليل عليها. ورغم اعتراف الناقد بلخيري بما تضمنه الكتاب من اجتهاد وضبط للمفاهيم (ص 130)، إلا أن ذلك لم يمنعه من إبداء بعض المؤاخذات، والتنبيه إلى بعض المزالق التي سقطت فيها المؤلفة، منها على سبيل المثال إصدار أحكام قطعية على نص مسرحي لم تقرأه، أو عرض لم تشاهده مثل عرض مسرحية مومو بوخرصة التي أخرجها الطيب الصديقي، وعرضت في تونس سنة 1964، وإصدار الأحكام المجانية المتسرعة من قبيل الحكم على فكر الطيب الصديقي بالعجز والحكم على أعمال نبيل لحلو بأنها خاطئة منذ البداية.

ويخلص الأستاذ بلخيري من تحليله للكتاب إلى أنه «عوض قراءة وتحليل النص المسرحي «في الطريق» كما هو، كان النظر إليه انطلاقا من مفاهيم موجودة سلفا، أي انطلاقا من المعيار المطرود سلفا، أي انطلاقا من المعيار الموجود سلفا، الخاص ببنية درامية معينة تتعلق بمسرح الطليعة. إنه النقد المعياري» (ص 136)

وفيما يخص المبحث الخامس من الكتاب، الذي يحمل عنوان «الجمهور المسرحي في المعجم المسرحي وفي المغرب»، فهو يبدأ بتمهيد يبين فيه المؤلف العلاقة بين فن المسرح عند قدماء اليونان والاحتفالات التي كانت تقام للإله ديونيزوس في موسم الجني، وكيف أدى انقسام المشاركين بين مؤدين ومتفرجين إلى نشوء الفن المسرحي من جهة، وظهور الجمهور كمكون لا غنى عنه في هذا الفن. ثم يمضي المؤلف لاستقصاء دلالة مصطلح جمهور، فيشرع بتعقبها في قواميس اللغة، ثم تتبع معناها الاصطلاحي في العديد في قواميس اللغة، ثم تتبع معناها الاصطلاحي في العديد من المعاجم المسرحية الفرنسية المتخصصة، مقتفيا تطور الحدود بين هذا المصطلح ومصطلحات تتقاطع معه مثل الحقية بينها. ولم يفت المؤلف أن يفحص دلالة المصطلح في بعض المعاجم المسرحية العربية (معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية العربية (معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية العربية (معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية العربية وكذا في المعجم المسرحي لماري

إثر ذلك انتقل للحديث عن الجمهور المسرحي في المغرب، وألمح إلى غياب إحصائيات رسمية صادرة عن الجهات الوصية على القطاع تتعلق بارتياد المغاربة للمسارح، كما سجل غياب بحوث ودراسات سوسيولوجية تنصب على دراسة هذا الجمهور. على أن هذا لم يحل بين المؤلف وبين تحليل كتاب اتخذ التلقي المسرحي موضوعا له، وهو كتاب بعنوان «تلقي المسرح: المغرب نموذجا» للناقدة نوال بنبراهيم. وقد وقف الأستاذ بلخيري عند المنهج الذي سلكته الناقدة، والأدوات التي وظفتها لجمع المعطيات، وفحص الخلاصات التي انتهت إليها، ومدى انسجامها مع المقدمات التي انطلقت منها والبيانات التي حللتها، فخلص إلى «أن

دراسة الجمهور المسرحي تحتاج إلى العلوم الإنسانية، ومنها علم الاجتماع وعلم النفس. كما تحتاج أيضا إلى بحوث ميدانية تعتمد على الاستمارات والروائز التي يتعين أن تكون أسئلتها مضبوطة [...] لقياس درجة تمثل واكتساب الثقافة المسرحية» (ص 168) وهو ما لم يتوفر في الدراسة موضوع التحليل.

وقد عمد المؤلف في المبحث السادس من الكتاب، وهو أقصرها إذ لا يتجاوز ثلاث عشرة صفحة، إلى تقديم عينة من اجتهادات وإسهامات أجيال من النقاد والباحثين العرب في مجال المسرح. وهي عينة تقتصر على الكتب من دون ما نشر في المجلات والدوريات المتخصصة. وبما أنه من الصعب إقامة تصنيف نهائي لكتب تلك العينة، نظرا لتنوع

أحمد بلخيري السيصيائيات – التحاولية الصسرحية اخرس ودراسات مسرحية أخرس

مواضيعها، وتعددها وتشعبها وتداخل موادّها، فقد اهتدى المؤلف إلى تصنيف قدّر أنه يسعفه في تنظيم هذا الرصيد النقدي. هكذا فقد صنف تلك البحوث والدراسات إلى: -1كتب أرخت للمسرح، -2كتب عرّفت بالمدارس والنظريات المسرحية، -3كتب درست المسرح من خلال مصطلح محدّد، -4كتب اعتمدت على منهج معين للدراسة والتحليل، -5كتب تتعلق بالنقد المسرحي التطبيقي، -6كتب تتعلق بقضية أو ظاهرة مسرحية، -7نقد النقد، -8البيبليوغرافيا، -10المعجم المسرحي، -11أنطولوجيا المسرحي.

والملاحظ من الجرد الذي قدمه المؤلَّف للكتب والدراسات التي تندرج تحت فروع هذا التصنيف هو أنه يغطى فترة تشغُّل ما يربو عن خمسة عقود، كما أنه يشمل نقادا وباحثين من كافة البلاد العربية، بما يُبرز حركية النقد المسرحي العربي وانفتاحه على مختلف التيارات الإبداعية، وكذا على مختلفٌ المقاربات والمناهج النقدية. وإن دل هذا الجرد على شيء فإنما يدل على سعة اطلاع المؤلف، وإحاطته العميقة بما عرفته الساحة النقدية المسرحية المغربية والعربية من تطورات وتحولات. لذلك فلا غرابة إن وجدناه يختم هذا المبحث ببعض الملاحظات حول الممارسة النقدية المسرحية في المغرب، وهي ملاحظات يمكن إجمالها في: -1التكرار والاجترار، -2النقل والسرقة من مصادر ومراجع من دون الإشبارة إليها، -3التبعية والاستخدام الأعمى للمفاهيم، -4الانتقائية والتلفيق بين المناهج، -5الانتحال والاستنحال، -6إصدار أحكام نقدية من دون قراءة النصوص ومشاهدة العروض، -7عدم تمحيص الآراء والتمييز بين الموضوعي

والذاتي، بين الانطباع والعلم، -8غياب منهج للتحليل والدراسة.

إنّ كثيرا من متتبّعي ما يصدر من بحوث ودراسات في مجال النقد المسرحي في المغرب، بل وفي العالم العربي، يشعرون باستفحال هذه المثالب التي أشار لها المؤلف، ويدركون التردي والإسفاف الذي بلغته الممارسة النقدية عندنا، لكن إدراكهم هذا يبقى مجرد انطباع وإحساس ملتبس ينقصه الاستقصاء الدقيق، والأدلة النصية، وهذا ما يحاول الأستاذ بلخيري أن يتداركه.

لقد أسلفنا أن الكتاب يتضمن ثلاثة ملاحق، أولها عبارة عن حوار أجراه مع المؤلف محمد هدايت من العراق، تطرق فيه، فضلا عن مسيرته في مجال البحث والتأليف، إلى قضايا نقدية أساسية في النقد المسرحي العربي بعامة، والمغربي بخاصة، كالعلاقة بين النص والعرض، وقضية التنظير والتجريب وقضية المنهج والمصطلح وغيرها. وهو في كل ذلك يعبر عن رؤيته الشخصية ورأيه الخاص بكل موضوعية وجرأة. والحقيقة أن هذا الحوار ليس فضلة في الكتاب كما قد يُتوهم، بل حضوره وظيفي بما أنه ينور القارئ ببعض حيثيات مشروع المؤلف النقدي، ويمكنه من فهم أعمق للسياق الخاص والعام لمختلف مباحث الكتاب.

أما الملحقان الثاني والثالث فيقدم فيهما المؤلف الفصلين الأول والثاني من كتاب «سيميائيات المسرح» لطاديوز كوفزان. وهما يحملان على التوالي العنوانين: «العلامة في المسرح» و»نظريات العلامة». ولعل إدراج هذا الملخص للفصلين في الكتاب نابع من رغبة مكينة لدى المؤلف في التعريف بالمنهج السيميائي في مجال النقد المسرحي، وتوضيح مفاهيميه وإجراءاته المنهجية. ويبدو من خلال تصريحات الأستاذ بلخيري في العديد من المناسبات، ومن خلال كتاباته وتأليفاته كذلك أنه يؤمن -وهو محق في ذلك-أن أول خطوة يلزم القيام بها لبناء حقلنا النقدى على أسس صلبة هو ضبط المفاهيم وتوحيد المصطلحات الدالة عليها، ولا أدل على ذلك من إعداده معجما متخصصا في النقد المسرحي ستصدر طبعته الثالثة في المستقبل المنظور. ذات الأمر يظهر جليا أيضا في مباحث هذا الكتاب، إذ رأينا كيف أنه افتتحها جميعا بتدقيقات مفاهيمية ومصطلحية 1. ومما لا شك فيه أن مفهوم العلامة يعد مفهوما مركزيا في السيميائيات عامة، وسيميائيات المسرح على الخصوص. ومن ثمة لا سبيل لاستنبات هذا المنهج في تربة نقدنا العربي من دون ضبط هذا المفهوم، وإدراك خصوصيته في السياق المسرحي.

وفى الختام يمكن القول إن كتاب «السيميائيات -التداولية المسرحية» يساهم في سد ثغرة من ثغرات النقد المسرحي المغربي. ثغرة تتمثل في وضع لبنات مبحث لا غنى عَّنه إذا أريد لهذا النقد أنّ يتقدم ويتطور ويلعب دوره الحيوي في متابعة الإبداع وتشريحه تشريحا علَّمياً، والكشف عما يزخر به من قيم جمالية وإنسانية. إنه نقد النقد، وهو مبحث بجعل من الممارسة النقدية ممارسة متبصرة، تراجع تصوراتها وأدواتها ومفاهيمها وإجراءاتها المنهجية باستمرار، ممارسة فيها من الجرأة والموضوعية ما يبعدها عن منطق الولاءات والإخوانيات والمحاباة والتقريظ المجانى الذي يحكم حقلنا النقدي. يقول بلخيري في الحوار الوارد في الكتاب: «إن السير في طريق المراجعة ليس أمرا سهلا. ذلك أن الممارسة بينت بشكل واضح التبرم الواضح منها رغم تقديم الحجج والأدلة النصية. أضف إلى ذلك أن سيادة المجاملة والتركيز على الأشخاص وليس على الكتابة أديا إلى خلق أوهام ويقينيات [...] إن المراجعة سباحة ضد التيار، ولأنها كذلك فهى تتطلب مجهودا مضاعفا والمزيد من التدقيق.» (ص 190).ً

### هامش:

1 -هذه بعض المفاهيم التي تعرض لها المؤلف على نحو مباشر في مباحث هذا الكتاب: تقعير (تقديم الكتاب)؛ منهج، سيميوطيقا، سيميولوجيا، سيميائيات المسرح (المبحث الأول)؛ فرجة، تداولية، تداولية مسرحية، سياق (المبحث الثالث)؛ حداثة، ما بعد الحداثة، الطليعة، المسرح الحديث، مسرح الطليعة، المسرح المعاصر (المبحث الرابع)؛ جمهور، متفرح (المبحث الخامس).



تعرفت على الدكتور عثماني الميلود أول مرة بهذه الكلية (كلبة الآداب والعلوم الإنسانيّة بنمسيك) عندما حضرت لقاء ثقافيا حول موضوع يتعلق بالترجمة قرأت الإعلان عنه في إحدى الجرائد الوطنية. كان ذلك في شهر يونيو من سنة 2004. عندما حضرت ذلك اللقاء لم أتخيل أن حضوري أو على الأصبح مساهمتي في النقاش ستمنحني صداقة من أقوى الصداقات وأعمقها. فى تدخلى عقبت على بعض الآراء التي وردت في مداخلات

الأساتَّذة المشَّاركين في الندوة، وبعض المتدَّخلين من الحاضرين ومنهم الأستاذ عثماتي الميلود. وبمجرد انتهاء اللقاء، أراد مواصلة النقاش معي فيما اختلفنا حوله من أفكار. لم أكن حتى تلك اللحظة قد سمعت باسم الأستاذ عثماني الميلود أو قرأت له، إذ كنت في بداية انفتاحي على الساحة الثقافية. الأمر الذي فاجأه، وفاجأني أيضا عندما قدم لي نفسه باعتباره ناقدا ومترجما، وله عدة إصدارات في مجال النقد والترجمة والقضايا التربوية. قبل أن نفترق ضرب لي موعدا في بداية السنة الدراسية المقبلة ليهديني بعض كتبة. وكان عند وعده، إذ التقينا في أواخر شبهر شتنبر، وأهدانى ثلاثة كتب وهى: «شعرية تـودوروف»، «وقضايا تدريس النص المسرحي»، و»الشعرية التوليدية مداخل نظرية»، وأهديته كتابي الوحيد آنذاك «أنين الماء». وكان ذلك اللقاء كافيا التعرف على مثقف موسوعي، ومحاور لبق، وإنسان راق. وقد فاجأني في ذلك اللقاء باقتراحة على الانضمام إلى لجنة للتأليف المدرسي كان منسقا لها بمكتبة الدارس، مستندا في اقتراحه على قدرتي الحجاجية التي استنتجها من تدخلي في ندوة الترجمة، وبكون الكتاب المدرسي يتضمن هذا العنصر. وبما أني لم أكن يوما ميالة للتأليف المدرسي، لم أتحمس للفكرة. لكنة طلب منى أن أرافقه للتعرف على أعضّاء اللجنة التي تجتمع عادة في مكتبة المدارس قبل أن أحسم الأمر. وهناك كآنت المفاجأة، إذ وجدت باللجنة الأستاذ محمد ?جاج الذي يعرفني عز المعرفة منذ سنوات طويلة باعتباره كان مفتشا بثانوية الخنساء، ثم رئيسا لقسم امتحانات البكالوريا بأكاديمية الدار البيضاء. رحب بي الأستاذ محمد ?جاج، وأصر على انضمامي إلى اللجنّة، كما رحب بي بقية الأعضاء. وهكذا ورطني الأستاذ عثماني الميلود ورطة جميلة ومفيدة، إذ جعلني أخوض تجربة جديدة في التأليف، والأهم من ذلك أتعرف على ثلاثة أساتذة مثقفين وازنين، وأرتبط بعلاقة صداقة متينة معهم لا تزال قائمة حتى الآن، وهم د. سعيد جبار، ود. محمد الداهي، ود مصطفي بنعلا.

فترة التأليف المدرسي كشفت لي جوانب مهمة من شخصية الأستاذ عثماني الميلود، وأهمها روح المسؤولية والروح القيادية. فقد كان في مستوى مهمة تنسيق اللجنة وما تتطلبه من تضحيات بالوقت الثمين والراحة الجسدية والنفسية، ومن قدرة على التواصل، ومحاولة التوفيق بين الآراء. كما أثارتني قدرته على التحمل، ونكران الذات، والتسامح. فقد تحمل العبء الأكبر لتأليف ذلك الكتاب وبصدر رحب، إذ كان هاجسه الأكبر

أن يخرج الكتاب في صورة مشرفة لنا جميعا، وأن يسود الوفَّاقَ أَعضاء اللجنَّة مهما اختلفت آراؤهم، وهو ما تحقق بالفعل، إذ اعتبرت لجنتنا أفضل لجنة في المدارس تلك السنة، وحظى الكتاب المدرسي «المختار في اللغة العربية السنة الثالثة من التعليم الثانوي الإعدادي» بقبول اللجنة الوزارية، وأشاد به رجال التعليم الذين تعاملوا معه.

ومثلما كانت نظرة الأستاذ عثماني ثاقبة عندما استشف من طريقة تدخلي أهليتي لعضوية لجنة فريقه التربوي، كذلك كانت نظرته ثاقبة عندما أمن بقدرتي الإبداعية منذ البداية. فقد كان من أوائل النقاد الذين آحتفوا بصدور روايتي الأولى «أخاديد الأسوار»، بل كان أول من احتفى بها وهى لا تزال فى دار النشر لم تخرج للقراء بعد لكوني

أطلعته عليها. وكان هذا الاحتفاء في الموقع الالكتروني «دروب» الذي نشر فيه مقالا يدرج الرواية ضمن التخييل الذاتي حظي بتفاعل كبير من روآد الموقع، وأثار جدلا ساخنا بينه وبينً الدكتور محمد الداهي حول مصطلح التخييل الذاتي. فكان له بذلك فضل كبير في تعريف القراء بها، وفتح شهيتهم لقراءتها. كنت قد نشرت مجموعتين قصصيتين قبل صدور هذه الرواية سنة 2007. ورغم الصداقة التي ربطتني قبل ذلك بالأستاذ عثماني الميلود، ورغم إعجابه بطريقتي في الكتابة، إلا أنه لم يكتّب عن أيّ منهما، علما أن نقادا كثيرين لا علاقة لي بهم كتبوا عنهماً. ولم أساله يوما لماذا لم يكتب. ذلك أنى أومن أن النقد مثل الإبداع لا يكونَ نقداً حقيقيا إلا إذا كان نابعا من رغبة داخلية عند الناقد يقرضها النص الإبداعي، لا العلاقة مع المبدع. ولذلك، فاجأني احتفاؤه برواية «أخاديد الأسوار». أنذاك فقط طرحت السؤال، وتلقيت الْجُواْبُ. أخبرني أنه عاشق للرواية وأنها وحدها التي تفتح شهيته النقدية. وتأكد لي حينها

أنه ناقد حقيقي يحترم قلمه، ولا يوظفه إلا فيمًا هو مقتنع به، ويراه إضافة نوَّعية لها

الزهرةرميج

قيمتها على الصعيد الإبداعي. عندما خبرت بعد ذلك الساحة الثقافية، ورأيت بعض النماذج من النقد المجامل، أدركت أن الدكتور عثماني الميلود من نوعية النقاد الذين لا ينصتون إلا للنصوص الإبداعية بعيدا عن أصحابها رجالا كانوا أم نساء، مبتدئين كانوا أم مكرسين، أصدقاء كانوا أم غير أصدقاء. وكم كنت محظوظة باحتضانه لتجربتي الإبداعية -أو على الأصبح تجربتي الروائية- منذ بدآيتها؛ ومحظوظةً بكونه ظل يواكب هذه التجربة، ويكتب عما يثير شهيته النقدية منها. فمثلما أحتفى ب»أخاديد الأسوار» احتفى برواية «عزوزة» التي تنبأ لها بالنجاح رغم تخوفي الكبير من عدم استقبال القراء لها استقبالا حسنا، وأن يكون أقل من استقبال رواية «أخاديد الأسوار» نظرا لطبيعة موضوعها المختلف. وقد تحققت نبوءته، إذ حظيت الرواية باستقبال مبهر لم أتخيل قط أنها ستحظى به. وهذا يدل على النظرة الثاقبة التي يتميز بها الناقد الحقيقي الذي يرى ما لا يراه المبدع نفسه. لقد عشق رواية «عزوزة» لدرجة تنسيق كتاب نقدى حولها عنونه ب «اقتصاد النسيان في رواية عزوزة». واعتقدت أن هذا العشق جعله يكتفى بها، لكنه فاجأني بعد صدور «قاعة الانتظار» بإنجاز دراسة عميقة جدا عَنها. وقد ضمنها كتابه النقدي الأخير «فاعلية التخييل الروائي في نماذجَ روائية عربية وكونية».

علاقة الصدآقة آلتي ربطتني بالدكتور عثماني الميلود على امتداد عشرين سنة، أكدت لي أصالته، وأنفته، وترفعه عن سفاسف الأمور، وتواضعه، ووفاءه لأصدقائه. كما أكد لى الكثير من طلبته ممن جمعتنى بهم الظروف في مناسبات عديدة كفاءته التربوية العالية، ومدى إخلاصة وتفانيه في عمله، وحبه لطلبته وتقديم المساعدة لهم. وهذه الصفّات هي أساس استمرار علاقة الصداقة التي ربطتنا. فالطيور على أشكالها تقع. فأنا أرى نفسي في الدكتور عثماني الميلود. فهو نموذج المثقف المنخرط في الواقع، والمهتم بالشئان العام، والذي يمتلك جرأة التعبير عن الموقف والانحياز للقضايا العادلة. ففي زمن التقوقع على الـذات، وغياب المبادئ والمواقف، واندحار القيم النبيلة لا يمكن لنا إلا أن نتمسك بمن لا يزال يؤمن بالدور الحقيقي للمثقف لنتجنب الغرق في بحر اليأس والإحباط، ونحارب الإحساس بالاغتراب حفاظا على جمرة الإبداع مشتعلة بدواخلنا. فمثل هذه الصداقة الصدوقة هي التي تعطى للحياة معناها، وللكتابة جدواها.

أتمنى لصديقي العزيز الدكتور عثمانى الميلود الصحة والسعادة، والمزيد من الإنجازات العلمية الرصينة، والمزيد من الكتب النقدية التي تغني المكتبة المغربية والعربية.

شهادة قدمت بمناسبة الاحتفاء بالتجربة النقدية للدكتور عثماني الميلود بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بنمسيك الدار البيضاء بتاريخ 23 ماي 2024

