المدير، عبد الله البقالي سنة: 55 سنة التأسيس: 7/2/1969 الخميس 8 من ربيع الأول 1446 الموافق 12 من شتتنبر 2024

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

مع السُّيول كالتي انفجرت في طاطإ بطُّوفان، عندنا علَّيك أنْ تغمضٌ عيناً على أشياء وتفتحها على أخرى لترى أوضَح، أنْ تخرس وتقفوز كالقرد على أكثر من حبَّل دون أنْ تدُقُ الجرس!

نعودُ للقلم ملاذيا الأوّلِ والأخير، مِتعيرين ما أَسْقطتُهُ الرِّياحُ من أَوْراق فكرة تولد من وجود أو عدم دون رجم أو

قائلة، لا نمْلكَ إلا هذا الخريف.. خريفنا الطويل والموجع، ذاك الذي امتد قرونا تِنوء رؤوسِنا يأغصانها كالأيائل، ألم تَرَكُّكيفٌ فَّقدُّنا كُل الفصول ومعها الأثر

نعود إلى الكلمة في طقس باتَ يفْقدُ براءته كلماً لاح قوْسُ قرح في الأَفقَ، مُوقنين أنَّ أقلامنا الخِدْتِ هِيئَةَ تُشبه فُوِّهَاتَ البنادق، فلا نصوِّبُها إلا إلى بعضنا البعض عسانا نفرغ ش اليأس والإحباط، يا للفريسة حين تصبح في ذات الطّلقة هي الصّيّاد، لذلكّ ربماً قال بودلير في مواجهة مثل هذا المرض البشري الخطير: «أنا الجرح والسكين، أنا الضحية والجلاد، أنا عدوً نفسى»، وكأننا نصنع عوض النجاح فشلا جماعياً، ولا عجب، فنحن في قوم يؤيدون مقولات مسمومة من قبيل البلوي إذا عمّتْ هانتْ، يؤيدون الأنين ويستلذون بعذابات الآخرين حتى في

أمَّ الأدب، فما عاد يُنبِتُ إلا الجَزَر

البرتقالي والمعدل وراثيا الأخضر والأصفر، وذلك بعد أنْ عجَّ الحقل على امتداد مسافات طويلة أو قصيرة، بجوائز مشببوهة تسيل لعاب الأرانب!

أمّا الفلسفة فقد أُطْفئتْ عنوةً

مصابيحها في حُجُرات السدَّرس، لإ يُريدون جِيلاً يحْمل في العقل شُعلةً موقوتة تُسمّى التفكير، يعيش فِقط كالبهيمة، وأقصى خياله لا يتجاوز علافة تصل بمقدار بين العُنق والبطن، والأدهي أنُ بعض فلاسفتنا قد انكفأوا ببلاهة العقل المَفْلس، في نُخْبوية فجّة ومريضة بتضخُّم الدَّات علي فدراغ، قانخْرطوا في مفاهِيم مُسْتوردة لا يفْهَمُها أحد، فهُم في واد يلعبون مع باقى الأولاد، والمجتّمع بصرخته المُجلَّجلة، في واد آخر تتخبّطه الهموم دون بوصلة، يا لبُؤس هـؤلاء الفلاسفة، فقد بلغوا في الخنوع لأفكار جاهزة على المقاس، درجةً جعلتهم يَقْبَلُونَ عن طيب أو جيْب خاطر، الاصطفاف في طوابير أمام مؤسّسة تُعيد الـ «تُكْوين»، حقاً ثمة مَنْ يحْمِل القلب، رابط الجأش في مواقف تخصُّ البشرية مثّل سُور منيع، وثمّة من يَحْمله القَالَب ولا يستطيع أنّ يرْبط حتّى الجَحْش، لِيغْدو مُجرّد صنم ناطق باسم القطيع!

مِ نِعُود إلى أقلامنا.. فهلِ تعود إليّنا وبأسْعف بكلمة صادقة، أم أنّ هذه الأقلام المقتلعة مَن جَّذور، سَتُوثر العودة إلى مكانها الأصلي في الأشجار مع بأقي الأغصان، على الأقل حَقَّ التَّعبير هناك في عالم الوحيش مَكَّهُولَ بِقُوةُ الطَّبيعةِ، لَّا أَحَدُ يَسْتَطِيعُ مَنْعٌ غُصْن شَخَذَتُهُ عُصْن شَخَذَتُهُ عُصْن شَخَذَتُهُ عُصادي المناخ، مِنْ أِنْ يُصبِح سهْماً يُصبِح سهْماً يُصبِح الطغيان في مَقْتَل !



فوق كل اعتبار، لا تني تجد الخُلول الاقتصادية السريعة حتى لا يختلُ التوازن بين الأجور وغلاء الأسعار، أمّا عندنا فأغلب الأطباف السياسية أو النقابية، رفعت اليد مُتَّنصِّلة منَّ واجبها أو ضميرها في الدفاع عِن حقوق المواطن، ألم تَر كيف مضم الجشع مُكتسبات الشعب في الدِّعْم الاجتماعي المعقول، عندنا عليك أنْ تكون ظريفاً مع الأظرفة حين ينقلب الصيف خريفاً، أنّ تتوفر على حَدْسُ الخرْفان، لتطفو

الشَّحِرِّ، لَّنكَّتبَ فصلاً أِو موسَّما تِقافيا جديداً، فَنحن لا نمْلكِ ۚ إلا ۗ أنْ نَحِاكي الْخَرِيفِ فِي نَبْرته الذَّابِلَّةِ، لا نَمْلكُ إِلَّا

يتجاوز الدُّخول السِّياسي حتى لا أقول الثقافي، كِلّ الأظرفة بما فيها ظيرُفا الزمان و المكان، وأوسع الأظرفة بأفواهها المفتوحة، تلك التيّ ينعَقِد برلانها الآن في كل بيت، لمناقشة ميزانية الدِّخِول المدرسي بصِفر درهم، ومن أين للأُسَر المُغْربية الفَقيرة في سوادها الأعْتَم، القُوّة لمواجهة أبسط مُتطلبات العيشُ الكريم، صحيح أنَّ الأزمة عالمية، ولكن في الدول التي تضع قيمة الإنسان

# أناغزة ابنة فلسطين

# أنطولوجيا شعرية



لكن الأدب كان وسيبقى صورة من صور الدفاع عن الحيأة والحق والعدالة والإنسانية، والكلمة كانت وستبقى إحدى وسائل الإنسان في التغيير، وإحدى وسائل القيام بدوره الوطني والقومي والإنساني ثقافيًا. هذا الكتاب هو أنطولوجيا شعرية مْنُ أَجِلُ غُرْةً جِمْعِت قصائد كتْنِها (57) شَيَاعِرُا وشِياعِرَة فى هذا الموضوع، كل من موقعه وأسلوبه الشعري، وهم: إبراهيم نصر االله، أحمد العجمي، أحمد



النظامي، إدريس علوش، أكرم صالح الحسين، أمال زكريا، أمل حسن، براء جبر، تُجواد المُومني، حميد الشامي، حورية عمران، رقية كنعان، رو فريمان، ريتا عودة، ريكي لورينتيس، ستيوارت ماكفارلين، سلام صادق، سهى سلوم، صلاح أيوب، الطيب امرابطي، عاطف محمد عبد المجيد، عبد الأحد بودريقة، عبد الله المتنقي، عِنداب الركابي، العربي بنجلون، علاء حمد، على أحمد العلى، على رياض، غازي الذيبة، فتح االله بوعزة، فتحي عبد السميع، فهمى الصالح، قاسم شاتى، كيسى جارمز، لطفي خلف، ماثيق جيروم فان هویزن، ماجد مطرود، محمد بَشكار، محمد بوحوش، محمد حلمى الريشة، المصطفى المحبوب، المصطفى حنانى، ملاك الريماوى، منى العاصي، ميرا مطر، ناصر فرغلي، نامق سلطان، نايب ميدا،

نضال برقان، نفيسة أفرين ميغا، نور الدين ضرار، هادي دانيال، هاني عبد الله حواشين، هلال شربا، همام صادق عثمان، وائل إبراهيم هليّل، يونس على الحمداني، وهم من دول متعددة: فلسطين، الأردن، العراق، سوريا، المغرب، تونس، الجزائر، مصر، البحرين، اليمن، سربلانكا، أمريكا، بريطانيا، ماليزيا، الهند، بنغلادش؛ حيث اجتمعوا في هذا الكتاب ليقولوا بصوت واحد: أنا غزة النة فلسطسّ.



رأى النور أخيرا مؤلف جديد للكاتب والناقد المغربي عزيز العرباوي يحمل عنوان «الترجمة والآخر»، وقدًّ صدر هذا الكتَّاب عن مركز الدراسات والنشر بدائرة الثقافة بالشارقة بالإمارات العربية المتحدة، بعد أن راكم العديد من المؤلفات النقدية والفكرية والإبداعية، وتعدت العشرة الكتب في الأدب والفكر والتراث العربي. الكتاب الجديد يهتم بموضوع الترجمة بشكل مختلف وأهميتها في الانفتاح على الآخر وخلق نوع

من التفاعل الثقافي بين الشعوب المختلفة؛ فاختيار موضوع الترجمة لم يكن اختبارًا عادبًا، بل جاء نتيجة كونها قضية أساسية في معالجة الصراعات أو على الأقبل محاولة فهم ختلف أوجه الصراع السياسى والثقافي والديني

الترجمة والآخر

عزيز العرباوي

بين الشعوب والمجتمعات.

ومن هنا، -يؤكد المؤلف-«فاننا سندرس في هذا الكتاب العديد من القضايا المتعلقة بالترجمة وإسهاماتها المتنوعة في تكريس الحوار مع الآخر في كونِه شريكا لنا في العالم ومّنافسًا حقيقيًا لنا فم بناء عالم مسالم وقيم إنسانية تساهم في تكريس السلم

الإنساني وتطوير القيم من أجل الحفاظ على الأمن العالمي، تحيث نتطرق في الفصل الأول إلى موضوع الترجمة وتطور اللغة العربية من خلال الحديث عن مساهمة الغرب في ترجمة القرآن الكريم، والترجمة وتطور العربية، والترجمة وتعلم اللغات الأخرى، والحضّارة العربية الإسلامية وتأثيرها في الثقافة العربية، ونختم الفصل الأول بموضوع الترجمة في

عصر النهضة الذي عرف تطورًا ملحوظًا ساهم في تقريب الفكر الغربي وعلوم الغرب إلى القارئ العربي الذي كان تواقًا إلى كلُ جَديد في الضفة الأخرَى المُتقدَّمة. بينما نعالج في الفصل الثاني موضوعًا مهمًا يتعلق بعلاقة الترجمة بالتعريب، فنتناول المواضيع التالية: عن التعريب والترجمة، التعريب العلمي، التعريب والتغريب، الترجمة والفلسفة، وترجمة النصوص الأدبية. وفي النهاية نعالج فى الفصل الثالث موضوع الترجمة وألحوار مع الآخر من خلال المواضيع التالية: الاختلاف الثقافي والحضاري، المستوى الحضاري للترجمة، الترجمة والانفتاح على الآخر، الترجمة في ظُّل علاقة الذَّات بالأَخْر، الْذَات في مراة الأَخْر، والتَّرْجمة والمثاقفة. لنختم كتابنا هذا بخلاصات متعددة تأتي كأفكار عامة من داخل البحث



# ميشيل فوكو - محمد عابد الجابري

جديد الباحث المغربي وأستاذ الفلسفة والفكر محمد ازويتة،كتاب صدر أخيرا ضمن سلسلة كتبه حول مشروع مشيل فوكو الفلسفي بعنوان « في البحث عن تذويت جديد: ميشيل فوكّو - محمد عابدً الجابري «. يقع الكتاب في 228 صفحة، من القطع المتوسط، يسعى المؤلف من خلال ما جاء على ظهر الغلاف، استنادا إلى أفق معرفي ومنهجي محدد ورؤية نقدية موسعة لمشروعي فوكو والجابري، إلى فتح نوافذ معرفية موضوعها البحث في سؤال الذات الأخلاقية العربية، كما تشكلت من خلال الموروثات التى كونت العقل الأخلاقي العربي.

ولأن سؤال الذات ارتبط بسؤالين مهمين في الفكر الفلسفى الغربي المعاصر؛ ما الذي يحدث في هذا الحاضر الذي هو حاضرنا؟ وما الذي يمكن للقلسفة



أن تقوله بشئان هذا الحاضر؟ فإن تناوله من خلال ثقافتين غربية وعربية، سيكون مفيدا. لأجل ذلك راهنت -يقول ازويتة- في هذه النافذة على فتح أفق للتأمل والبحث بين الفكر الفلسفى الغربى المعاصر ممثلا في ميشيل فوكو، وما طرحه الفكر الفلسفي العربي المعاصر ممثلا في محمد عابد الجابري.

ويـوَّكد الباحث على أن الممارسة النقدية في المشروعين «لاتقوم على إعلان انحصار الذات الأخلاقية هنا وهناك، وإنما تبحث أيضا في المرجعيات الثقافية التاريخية التي شكلتها، في الحدود التي كبلتها، ثم في الآفاق الايتيك سياسية المكنة لخلق وبناء ذات مغّايرة تكون فاعلة، حرة ومسؤولة».

يتوزع كتاب ازويتة الجديد إلى أربعة أقسام، تستهلها مقدمة ومدخل خصصه المؤلف لسؤال الذات عند فوكو، يقارب في القسمين الأول والثاني ولادة الذاتين الأخلاقية والسياسية في الغرب، بينما يخصص القسم الثالث للتذويت الجديد للذات، وينهى أقسام الكتاب بمقاربة موسعة لبحث الجابري عن تذويت أخلاقي عربي، ويختم ازويتة الكتاب بتركيب لخلاصات واستنتاجات وملاحظات.



عبد القادر العلم

مِنْ كُلِّ اتِّجَاه يَرْفُضُونَ كُلَّ صَفْقَةٍ زَائِفَةٍ وَكُلَّ مَسَاحِيق

ر التَّدْليسْ

والهِمَمُ عَالِيَةٌ بَاسِقَةٌ

لا تَقْبَلُ الانْحنَاءَ

ولا تُطْفِئُ شُعْلَتَهَا رِيخُ الغَرْبِ العَاتِيَةِ ولا هُرَاءُ الخُطَبِ المَحْبُوكَةِ ولا مَعَاوِلُ التَّيْئِيسْ غَزَّةُ العِزَّةِ رَمْزُ الشَّهَامَةِ والإبَاءِ تَوْرَا الشَّهَامَةِ والإبَاءِ

تَجْعَلُ المَوْتَ الزُّوَّامَ مفْتَاحَ العَصْف بالأغْلَال

> والزَّحْفِ الثَّائِرِ على كُلِّ مَجْمَع للَّغْو

ومُنْحَدَرَاتَ التَّبْخيس

ۼؘڒۧۘڎؗٵڵعؚڒۘٞڎؚ

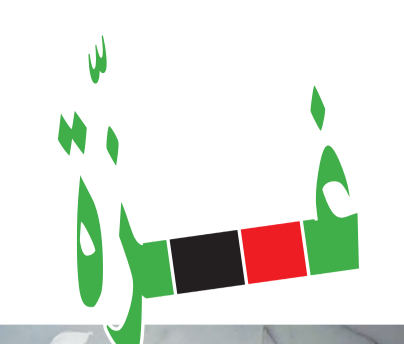
رَمْزُ الثُّوْرَةِ والعِصْيَان

تَصْفَعُ سَطْوَةَ العَسْفِ والطَّغْيَان تَفْضَحُ زُمْرَةَ الذُّلِّ والخِذْ لاَن

غَزَّةُ العزَّة

عُنْوَانُ العُرُوبَةِ النَّاصِعَة

لا تَقْبَلُ التَّدْنِيسِ.





هذه هي الصورة الفائزة هذه السنة بجائزة أفضل صورة في مسابقة الصور الصحفية العالمية (World Press Photo 2024)، وهي الصورة التي تحمل عنوان «امرأة فلسطينية تحتضن جثة ابنة أختها»، للمصو الصحفي الفلسطيني محمد سالم، وقد التقطها لصالح وكالة رويترز. وتوصف الصورة بأنها «لحظة قوية وحزينة تلخص المعنى الأوسع لما يحدث في قطاع غزة».

«مِنَ المَاءِ إلَى المَاءِ» أَصْحَابُ الصَّولَةِ المَزْعُومَةِ القَابِضُونَ عَلَى أَزْرَارِ شَاشَا تِنَا المَنْظُورَةِ وأَحْبَالِ الأَصْوَاتِ المَاْسُورَة أَجْسَادٌ ضَخْمَةٌ تَرْفُلُ فِي حُلَلِ الطَّوَاوِيس

> والرُّؤُوسُ الْمُنَمَّقَةُ في حَالَةِ تَنْكِيس البَيْعُ والشِّرَاءُ والزَّيْفُ والرِّياءُ والغَيُّ والهُرَاءُ في مَأْدُبَةٍ

> > يَرأَسُهَا إِبْلِيس كُلُّهُم زاغوا

عَنْ مَحَجَّةِ التَّحْرِيرِ

والنَّحْوَةِ

ٳڵؖٵۼؘڒۘۛڎؘ

ٳڵۘٵۘۼؘڒۘڎؘ

الأبْطَالُ والنَّاسُ فِيهَا

وإنْ تَعَرَّتْ صُدُورُهُمْ

وانْهَدَمَتْ بُيُوتُهُم

لاتُرْهِبُهُمْ

**فَوْهَاتَ النَّارِ الْمَفْتُوحَةِ** 

من الروايات ما تقرأه في محطة القطار ،أو في المطار ، بانتظار رحلة لا تملك تحديد موعدها. تقرأ تزجية للفراغ ،وتقصيرا لزمن الأنتظار.

ومن الروايات ما يحملك حملا على التأمل ، واستحضار زادك المعرفي ، وفتح مداركك لاستقبال المجهول ،

ورواية (طوق الفقد) ، للدكتورة سعاد الناصر، هي من هذا النوع، فهي تُحكم طوقها على القارئ لينفض عنه الكسل، وليجد نفسه في الجدّ، حاق الجدّ.

> من أراد أن يزور القاهرة أول مرة، قد يستعين بدليل سياح أو بكتاب دوّن صاحبة فيه إلى مدينة المعز. إلا أن هذا الزائر لن يعرف القاهرة على حقيقتها إن لم يكن قرأ نجيب محفوظ، مثلاً، أو غيره من الروائيين الكبار في مصر. فقد سجل هذا الروائي العنقري رُوح القاهرة، قديما وحديثاً، و أعماله الروائية. فأنت تستطيع، من رواياته، أن تعرف خان الخليلي، والسيدة زينب، وقلعة صلاح الدين، والأهرام، أو أن ترى الناس وهم في (ثرثرة فوق النيل)،

أو في زيارة إلى (القاهرة الجديدة)، إلخً.. وكذلك هو الشان مع سعاد الناصر في رواية (طوق الفقد)، فأنت يمكنك

الرَّحلُّةُ إِلَى تطوَّانَّ، أو تطَّاون، كما ينطقها أهلها، وتطوف -منَّ خلالٌ رَّواية ۗ «طوقَّ الفقد»- في أزقتها، وساحاتها، من باب العقلة، إلى الفدان، وغرغيز، وطوريطا، وكيتان، وبوجداد، وبو عنان، والمحنش... ثم تغوص إِلَى خصوصيات المدينة، وعاداتها، في الأعراس وفي الماتم، مثل (يوم الظهور)، و(يوم النبيتة أو يوم الحنَّاء). و(يوم البوجة)، و(العرطة =الدعوة، وهي تحريف لكلمة العرضة). وهكذا...

من خصائص الروايات العالمية أنها تعكس الصورة المحلية، بالإضافة إلَّى أبعادها الرسالية الإنسانيَّة، والمحلية كانت دائماً طريقا إلى الكونية.

وفي رواية «طوق الفقد»، من مظاهر المحلية شيء كثير، من ذلك ما يرد في وصف اللهجة التطوانية: « بصوت رقيق عذب، تزيده لهجتك التطاونية

> غير أن الأمر لا يقف عند هذه المظاهر والظواهر التي تمثل قسما من شخصية المدينة، بل نحن

نتعرف قسما مهمًا من تاريخ تطاون، قديما وحديثا. ولا سيما ما تعلق منه بالمقاومة، والمقاومة النسائية بخاصة. فمن خلال الرواية نعلم قسما من تاريخ (السيدة الحرة) بنت أمير شفشناون على بن راشد، وجهادها ضدّ الإسباني. لقد زُفَـت (السيدة الحرة) للقائد المنظري حاكم تطوان في حياة والدها علي بن راشد حوالي سنة 1510 م، ومع تاريخها ستعرف جزءا من تاريخ المقاومة المغربية ضد الاستعمار أحداث أخرى، ننتقل من ذلك التاريخ البعيد إلى مرحلة المقاومة في سبيل استقلال المغرب،

طوق الذاكرة نسيان

وما تلا الاستقلال مباشرة من سنوات رهيبة، مع «دار بريشة»، وضحاياها. ومن صور المقاومة مقاومة فاطمة عزايز الشاونية المعروفة بفاما، التى تذكرنا بالمجاهدة فاطمة نسومر في الجزائر. وغير ذلك من صور المقاومة. ولذلك فأنت تُستُطيع أن تُخصٌ موضوع «المقاومة» في الرواية بوقفة خاصة، وهي تذكرك برواية المقاومة «النسائية» مع خناتَّة بنونة، ونبيلة عزوزى، وسكينة المرابط، وغيرهنّ.

ومن سمات الأسلوب عند سعاد الناصر أنها لا تسرد تاريخ المقاومة سردا حافا شبيبها بعمل المؤرخ، بل هي تسوقه سوقاً فنيا، حين

دراسة لرواية

«طوق الفقد»

للدكتورة سعاد الناصر

الجزء الأول

تطبعه بالذاتية، ذاتنة الكاتبة، أو ذاتية السارد سواء بسواء. ومثال ذلك:

(حين أسترجع ظروف آختفاء أبي، ثم اكتشاف اعتقاله، ىقشىعر جسىدى، معالم الوجوم والحزن التي خيمت على لبيت... إلا أننا

إلى أن أطلق سراحه بعد أكثر من ثلاثة أشهر، ذقنا فيها الأمرين، وخرج أبى بعده منهك القوى... عرفت بعد سنين أنه اعتقل في دار بريشة، المكونة من قبو مظلم، وطابق أرضى، وطابقين علويين، وهي موجودة بأعلى ربوة بحي المحنش في تطوان، بجانب المعمل القديم للسكر، وأنه ذاق ما ذاق غيره من المعتقلين من صنوف العذاب

إنّ مجرد ذكر هذا الاسم، دار بريشة، يجعل جُلد المرء يقشعر، إن كان على علم بتلك الحقبة المظلمة من تاريخ المغرب. ففي تلك الدار صفيت حسابات بين بعض أجنحة الذي شاركوا في المقاومة ودافعوا عن آستقلال المغرب، وقد قتل في تلك الدار كثير من رجال المقاومة،

ثم طوى الكتاب، ولم يحاسب

على أن لكل كاتبة خصوصيتها، بل لكل كأنت المقاومة موضوعا مشتركا بين عدد من الروايات النسائية، الا أن لرواية (طوق الفقد) خصوصية، تميزها حتے عن الأعمال القص الأخرى لسعاد الناصر. وأهم ما تتميز به هذه الرواية هي أنها (رواية النذاكرة " والنسيان)، وهنذا جعلها منفتحة



على أفقين واسعين، وهما: أفق البناء الروائي من جهة، وأفق المعرفة الواسعة بقضية النسان والذاكرة من جهة أخرى

فأما أَفق البناء الروائي، فلأن الرواية تتطلب من القارئ جهدا في التركيز، حيث يبدو هذا البناء على شبكل هرمي مرة، وعلى شبكل هرم مقلوب مرة ثانيةً، وفي مرة ثالثة يبدو وكأن الرواية تستدير على نفسها.

وتفتتح الكاتبة الرواية بعتبة دالة، متمثلة في بيت أبى العتاهية الشهير:

وقد وقع اختيار هذه العتبة بعناية فائقة، بحيث من الصعب أن نجد قولا جامعا ومعبرا عن روح هذه الرواية مثل هذا القول. فكل شخصية من شخصياتها، سواء أكانت الجدة، أم البنت أمينة، أم الحفيدة شيماء، أم الأب، أم الزوج عبد الغفار، هي «عالم أكبر»، نتابع سيرته، ونتعاطف معه، وإن كان مناقضاً لشخّصية أخرى من الرواية، وذلك بسبب المهارة في الحكي، بحيث لا تتعصب الكاتبة لشخصية ما من شخصياتها. حَّتى «الغَفْار» الَّذي تَّكون قدُّ وقفنًا منه موقف النفورَ لعدوانيتَه، وانتهازيته، وظلمه زوجَّته، ننتهي إلى آلإشفَّاق عليه، حين نجد روجته في نهاية المطاف تغفر له، وتشفق على المصدر الذي أل إليه

> المشتركة بينة وبين الشعر، فإن الكاتبة تتوكأ على عدد من الأقوال والحكم لشخصيات حقيقية، ممتدة في الزمن مما قبل المسيح، إلى القرن العشرين، وتنتمي هذه الشخصيات إلى الفكر، والأدب، والسياسة، والفن، والحرب، ولا ترد هذه الشخصيات متسلسلة تسلسلا زمنیا، بـل هـ تستدعى الشخصية من زمانهاً وتستحضرها حين تحسّ بالحاجة إليها. والذي يروعنا ويدهشنا هو أن الأقوال، أو الأحداث، المستعارة من هذه الشخصيات إنما تقوم بوظيفة مشتركة، وهي خدمة الموضوع الواحد: الذاكرة

ولنا أن نتصور الجهد المضنى الذي بذلته الكاتبة، من أجل أن تكوّن معمارا متجانس الأجراء، ومتناسق الألوان، من هذه الشخصيات المتباينة، والفترات التاريخية المتباعدة. فما الذي يقرب مثلا بين شخصية حقيقية، وجدت فى التاريخ قديما مثل إمبراطور الفرس «مّیتریداتس الفرثی» (أي الفارسی)، الملقب بالملك الأكبر، وبين شخصية «سيمونيدس»، أو «جلال الدين الرومى»، أو «بارباروس»، أو «السلطان

### وفيك انطوى العالم الاكبر وتحسب أنك جرم صغير

الهائل الذي تُوكَّأت عليه الكاتبة، وهي تُبني هذا المعمار الروائي لبنة لبنة. وإذا كَانَّ العمل الروائي، في أصله يعتمد على التخييل، وهي الصفة

سعاد الناصر

أحمد الوطاسى»، وبين شنخصيات حديثة قريبة منا، أو عاشت بيننا، مثل «المهاتما غاندى»، أو «بورخيس»، أو «أمينة اللوه»؟ وشخصيات أخـرى، خيالية، ابتكرتها عبقرية أدبية أو فنية ما، مثل شخصية «فونيس».. وإن لم يكن القارئ ممن يميلون إلى تزجية الفراغ، فعليه أن يقبل التحدى الذي أعلنته الكاتبة، وأن يبحث عن هذه الشخصيات في بطون الكتب، كتب التاريخ، والفلسفة، والأدب، والفن. فإن لم يفعل يفته خير كثير. وكيف له من دون هذا الجهد أن يعرف ملك الفرس، ذاك الذي استطاع أن ينادي كل جندي من جيوشه

الفرثى» الذى باسمه؟ أو أن يعرف شيئا عن «ميتريداتس كان يقيم العدالة في امبراطوريته باثنتين وعشرين لغة، كما تقول الأسطورّة؟ وأني له أن يعلم بأن «سيمونيدس» عاش ما بين (556 - 468 ق.م)، وأنه كان أحد أقدم الشبعراء الغنائيين في اليونان، وكان منافسا للشباعر الغنائي الخالد «بندار»؟ ذلك الشاعر الذي عندما أرّاد الاستشراق أن يثني على الشاعر الجاهلي «ربيعة بن مكدّم»، شبهه بالشاعر «بندار»، ولكن في خيمة عربية.

# تطوان ما أدراك ما تطوان سالت بها الأنهار والخلجان قل إن لحاك مكابرٌ في حبّها هي جـنة فردوسها الكيتان

بتطوان، في أبيات أنشدها عام 1709، حيث يرد بيتان من هذه القصيدة، وهما:

وفى ميدان الرواية، لا تقتصر الكاتبة على الاستعانة بالأرجنتيني «خوخي

وما أثار انتباه الكاتبة كتاب: «يوميات الحداد، لرولات بارت». وهي لا تكتفي بذكر

وعن أوسكار وايلد نقرأ: « كلمة لأوسكار وايلد: (الأغبياء أسعد أهل الأرض طرا، لأن في وسعهم أن يجلسوا في اطمئنان ويحملقوا كالبلهاء من أماكنهم في موكب

وهناك كتَّابِ آخرون تشير إليهم أم سلمي، وتستلهمهم، وتستحضرهم، وليس من

ومن بين أعلام مغاربة، كاستشهادها بقصيدة للشاعر الفاسى ابن زاكور، وقد تغنى

الكتاب، بل هي تروى لنا العلاقة الحميمة التي كانت بين الكاتب وبين كتابه هذا، حيث

كان يكتب فقرّاته أحيانا بالحبر، وأحيانا بقلم الرصاص (على بطاقات كان يعدّها

ورُخيَّس: 1899 ـ 1960»، صاحب (الارتقاء إلى المعتصم)، بل إنها تستحضرً

الْإِنْجِلَيزِية «فيرجِينِيا وولف: 1882 ـ 1942»، صاحبة «غرفة تخصُّ المرء وحده»،

وتوقظها من مرقدها، وهي تنقل قولها: «لا حدث يحدث بالفعل إذا لم يدوّن».

بنفسه من أوراق ذات مقاس موحّد، يقطعها إلى أربعة أجزاء إلخ...)

الحياة الحافل). الكاتبة قارئة جيدة قراءة موسوعية، من الشرق والغرب».

ومن المغاربة الذين تستحضرهم الرحالة الصَّفار، الذي استفادت منه مرتين، مرة عندما علت رحلته موضوعا لرسالتها في الماجستير، ومرة استحضرته في روايتها، ليعينها على الواقعية في وصف مدينة تطوان، والأحداث المتعلقة بها، وفي المقارنة بين الحضارتين الإسلامية والغربية. لأن الشيخ محمد الصفار كان كاتبا «للسفير عبد القادر أشعاش الذي عينه السلطان عبد الرحمن بن هشام في مهمة ديبلوماسية إلى فرسنا سنة 1945».

هذا الكمّ الهائل من الاستشهادات على التذكر والنسبان، من شانه أن بحفز القارئ على مزيد من البحث والاستقصاء من جهة، وعلى إدراك تلك الحقيقة التي تنظر إلى العمل الروائي على أنه عمل يعمّق من مداركنا ومعارفتًا، وهو أبعد من أن يكون لهوا أو

ثم إن هناك أمرا متصلا بهذا، وهو أن هذه الظّاهرة، ظاهرة حشد المعارف للعمل الروائي، مكنت الكاتبة من أن تجعل عملها يملأ عُيبة المتلقى حكمة، منها الحكمة المقتبسة من معين أولئك الحكماء السابقين، ومنها الحكمة التي استنبطتها الكاتبة من أحداث الرواية وشتخوصها، وأنطقتهم بها. وأكثر تلك الحكم متعلقة بالأغراض التى عالجتها، ومنها غرض الحبّ، وغرض الموت، وغرض التذكر، والنسيان.

لننظر إلى بعض ذلك، مبتدئين بتلك الفقرة التى جعلتها الكاتبة من عتبات

(الحياة هبة جميلة تمضى بسرعة، يجب أن نعيشها بحكمة وتدّبر وحبّ بكل تفاصيلها وبكل ثوانيها، حرامٌ أن نضيعها بسوء تخطيطنا وقلة وعينا وغلبة نوازع الحقد فينا).

هناك ثلاثة أشباء إبجابية: (الحكمة، التدبر، الحب)، تقابلها ثلاثة أشياء سلبية: (سوء التخطيط، قلة الوعي، الحقد). فعلاج سوء التخطيط

الحكمة، وعلاج قلة الوعى التدبّر، وعلاج الحقد الحبّ

لكن هنالك شبيئًا آخر ينبغي علينا استحضّاره عند قراءة هذا العمل الروائي، وهو أن الكاتبة ِذات مواهب متعددة، فهي قصاصة، وهي شاعرة، وهي أيضا باحثة. ونحن نجد خيطا ناظما بين كل هذه الأنواع على صعيد الفنّ وعلى صعيد الرؤية. وقد قيل إن الكاتب يكتب نصا واحدا، وهذا أمر مفهوم حين يتعلق الأمر بنمط كتابي واحد، كأن يقال إن الشاعر يكتب قصيدة واحدة، وما سواها إنما هو إيقاعات كثيرة على وتر واحد. ولكن هل ينطبق هذا على الكاتب المتعدد المواهب؟



في تلك الساعة المتأخرة من الليل كنت لا أزال مستيقظا، أحفر مثل خبير أركيولوجي يبحث منقبا عن معدن نفيس، اسمه النوم أتقلب فوق سريري كسمكة وسط مقلاة زيت يحترق. عندما سمعت طرقات خفيفة، تلتها رنات جرس الباب. تساءلت في سري:

ترى من يكون هذا الثقيل المزعج في مثل هذه الساعة...؟

من خلف الباب سألت بصوت خافت كالهمس:

- من الطارق...؟

أعدت سؤالي مرتين أو ثلاثًا. لما أتلق جوابا عدت إلى السرير ورميت فوقه كامل الأرق

مرت لحظات قليلة، عاد بعدها رنين جرس الباب، لكن هذه المرة بشكل أقــوى من

ِ الْجُتَلطت عليَّ الحقيقةَ بالوهم، وراودنـي شعور عابر، كمن يمُرُّ بِضغْث حلم عصِّى التأوّيل. لكنّي سائتّأكد سريّعا بأنّ الأحلام، حتّى لُو ْ . كَانَت أَضِغَاثًا وكوَّابِيسَ، فَإِنها تَتَّطلبِ منك أنْ تَنام أولًا، بل أن تستسلم لدورة النوم العميق. وهو ما لم يحصل معى.

من خلف الباب أعدت من جديد السؤال بالنبرة الواطئة ذاتها: . من الطارق؟

جاءني الرد هذه المرة متلعثما لاهثا:

- أنا النوم... النوم...

حاصرك الأرق؟ ألم تطلب أن يأتيك النوم؟

إذن افتح الباب...

منُ دون أدَّني تفكير فتحت الباب، لأواجه وحشا مخيفا.

ما أن هممت بالصراخ حتى أغلق الوحش فمي. جرني خارج البيت. أمرني أن أهدأ وأطرد الخوف. ثم أردفني وراءه فوق دراجة نارية متهالكة. أخبرني أنه ذاهب بي إلى نزهة قصّيرة في الهوّاء الطلق، غير أني قُوجئت به يأخذِّني حانةُ `«مدأّم دومنيك»، الحانّةُ الوّحيدةُ في شَاطَئ القرّيةُ.

لا أخفيكُم أن الذعر تملكني، بل كاد أنّ يميتني.

أتذكر أني تناولت كأسا أو كأسين من شراب كحولي قوي مستساغ، ولأن الليلة صادفت نهاية الأسبوع، فقدّ أكونّ على الأَغلب استفدت من عرض ترويجي مشَ «مقابل كل كأسين نمنحك بقية الزجاجة مجاناً».

بعدها لم أعرف كيف صرت ما بين يدي "مورفيوس"، إله النوم في أساطير الإغريق، ولا كيف غطست تحت طاولات الحانة مثل كلب غريق.

في صباح الغد، فتحت عيني وأنا ممدد فوق سريري بمنزلي، لأجد الوحش قبالتي يراقبني بنظرات يقظة

من شدة فزعي ابتسمت له، حييته بتحية الصباح. إلا أن الكائن المخيفُّ أهمل تحيتي بجفاء وغلظة، وأومَّا لَي

براسه أن أتبعه إلى المطبخ كي أعد الفطور. في المطبخ تمددت سمكة قرش أزرق تنتعل ذيل طاووس، وكانّت تحملق فيُّ بعيني صياد.

انتبانى شعور جارف بالتوجس والرعب والتوتر الشديد، فاستدرت صوب الوحش أرغب في استعطافه، غير أني وجدتني وحيداً، لذلك جريت إلى السرير أرتم وسطه باحثا عن فِرصِة استرخاءً، متوسلا التقاطُّ

أَنْفَاسَي، محاولًا أَنْ أَهْدِّئَ من روعي. لما رفعت رأسي ألفيت الوحش يحدق فيَّ من خلال صورتي المعلقة على الجدار المقابل، كمن يحاول تجميع شَطَّايا أَبتسامة ضاَّعت من مبسمه وانكسرت في داخليّ. ثم شعرت بقشعريرة كسيحة تسري في كاملَّ عظاميَّ،

إلى أن استنزفني إرهاق منهك ومميت.

لم أحسب كم مر من وقت عندما أدركتٍ أن الوحش المرعب لم يكن أحدا سواى. فأنا من طرقتُ الباب، وأنا من فتحته، وأنا من تقمص دور الوحش، وأنا من انتحل وظَّيفة صاحب النوم.

خاطبت نفسى مستهزئا:

- ربما أصابكً يا فلان ما يسمى «السكيزوفرينيا». لكنى استهنت كثيرا بالأمر وطويته، حينما ربطت ما حصل بقراءتي الأخيرة لمقالات متفرقة حول الفصام

والاضطراب النفسي والفشل في تمييز الواقع.

هكذا عملت سريعًا بالتخلص من الكوابيس ونسيان كل ما وقع. غير أنه في الليلة الموالية سيتكرر معي الأرق ذاته، وسيطرق بابي مرة أخرى، لأفاجأ بكهل

ثمل بمسك بيد شابة دائخة. قدم الرجل نفسه على أساس أنه واحد من معارفي القدامي، وطلب مني أن أستقبل المرأة

مُعه في بيتي مؤقتاً، إلى أن يحين ميعاد تنفيذ جُريمة قتلُه لها. لم يكن مني إلَّا أن أوصدت الباب في وجهه، ثم سارعت للاتصال بالبوليس، أخبرتهم أن

جريمة قتل مروعة على وشك الحدوث بعتبة منزلي. لما وصلوا لم يجدوا أثرا لأي جريمة، فانصرفوا غاضبين، بعد أن أنذروني بعدم تكرار

في الغد صادفت ساعي البريد، وأخبرني أن المنزل الذي أسكنه وقعت داخله منذ عشرين سنة جريمة قتل امرأة لزوجها.

سأعرف لاحقا من عاملة في مخبزة الحي أن الضحية كان صيادا، أما القاتلة فكانت تساعدة في بيع السمك الذي يصطاده.

ثم خطر ببالى ّأن أنزل إلى الشاطئ لتفقد الحانة التي ساقني إليها شبحي في تلك الليلة المعلومة. وجدت مكانها متجرا لبيع إكسسوارات الشاطئ، فوطات للبحر بأحجام كُبيرة وبالوان مختلفة، مابوهات للسباحة، بالونات ونظارات سوداء، صنادل شاطئية خفيفة، وقبعات وتيشيرتات صيفية، ومظلات شمسية، وغيرها...

أفهمتني صاحبة المحل أن المتجر عقار متوارث من جُّد لأب لولد لحفيد، وأنه كان دائماً متجراً

مختصا في بيع الإكسسوارات الشاطئية.

ــن المـــ ـرأة

ستستدرك لتخبرني أنها علمت من جدتها أن المكان كان في سنوات غابرة حانة مزدهرة مملوكة لمهاجر كورسيكي اسمه جان لوي. وأن الذي لم يتغير هو الاسم الذي حوفظ عليه، من حانة سيرينا"، إلى متجر حورية البحر.

عبدالرحيم التوراني

لو سألنى بعضكم عن السمكة الخرافية، التي استعارت عينيها الجاحظتين من صياد وتزينت بذيل طاووس في ذلك الصباح الموحش...؟ فإنها لم تكن سوى صورة ملونة اقتطعتها من عدد قديم للمجلة الفرنسية الشهيرة «باري ماتش»، كانت صورة للوحة من أعمال رسام شمالي مغمور، ربماً كان يحاول تقليد المجنون الاسباني سلفادور دالي، أو استعادة إحدى حماقات مواطنه فرانسيسكو غوياً. وبما أنُّ صورَّة اللوحة نالت إعجابي، فقد قمت بإلصاقها على جدار

نسبت أن أذكر لكم أن حافظة أوراقي ضاعت مني في تلك الليلة، ليلة الوحش المخيف. لكني استرجعتها بعد يومين، عندما وصلتني في غلاف أصفر داخل صندوق البريد الخاص بمنزلي، وضمنها بطاقة الهوية الخاصة بي. من أرسلها إلى عنواني حرص على أن يترك ورقة كتب عليها بخط اليد:

«اتحذريا سيد عبد الرحيم من التردد على حانة «سيرينا»، فإنها تغص دائما بلصوص آخر الليل"

ُ استبدت بي الحيرة أكثر، في اليوم الموالي نزلت من جديد إلى الشاطئ. وأمام الرصيف المقابل للمتجر- الحانة، وقفت أجتهد في البحث عن معالم وأصداء الحانة القديمة داخل متجر الإكسسوارات، أستعيدُ جملة من وقائع وأحداث قديمة لم أعشها، وعلى الأرجح سبقت مجيئي لصّخب هذا العالم

مرت عليَّ لحظات، جعلتني أدنو من المتجر، ومن وراء الواجهة الزَّجاجية اللامعة سَّأميز بوضوح الكهل الصّياد مع صاحبته بائعة السمك، من خطط لتصفيتها قبل أسبوع في بيتي.. وهما يجربان اقتناء قبعات صيفية وشراء نظارات ومايوهات سباحة وصنادل. وكانا معا يظهران في كامل سعادتهما المثالية كزوجين رائعين.

أسرعت بالعودة إلى المنزل وأنا في حالة قصوى من التعب والاضطراب، لأجد هاتفي المحمول الذي تركته في الشاحن، به

رسالة نصية جديدة، كتب فيها: « «ابتعد ما أمكنك عن "سيرينا".. إنها مخلوقة بريئة لا تليق بك أيها الوحش، إضافة إلى أنك تجهل السباحة...". (الإمضاء:

لم يكن كل هذا سوى علامة تشير إلى كوني أصبحت أعاني من نذير شؤم سيلازمني.

صارت لدي أحاسيس مكتفة مصحوبة بقناعة قوية بأن شيئًا ما سيحدث، إلى أن صادفت جان لوي نفسه صاحب حانة وسط المدينة باسم «بار تيتان»، يديرها صحبة امرأته التي اتخذت لها اسم دومنيك.

كان جان لوي دائم التبسم في وجوه زبائن البار، الابتسامة الخجولة نفسها المنكسرة بداخلي. ينزوي في الركن القصي مِن البارِ ليعاقر كؤوس ويسكي «جاكُ دانيالٌ» مع صاحبته المراكشية الشقراء، فيما تجالس دومنيك الكوميسير الأمازيغي،

يتسليان معا بلعب الورق. مضت الأيام على هذا المنوال المريب، إلى أن تم العثور ذات صباح على جثة جان لوي دامية في قبو «بار تيتان». وتم توجيه الاتهام مباشرة إلى الكوميسير.

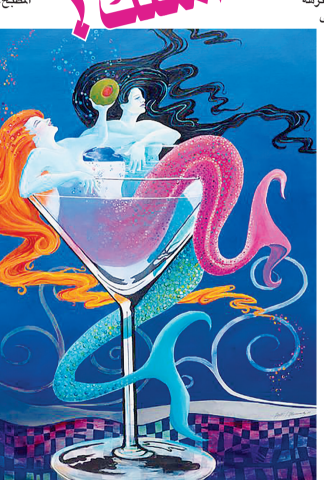
يروي أحد زبائن «بار تيتان»، أنه سمع غير ما مرة جان لوي وهو يحذر الكوميسير قائلا: 'ابتُّعد ما أمكنك عن دومنيك.. إنها مخلوقة بريئة لا تليق بُّك أيها المحتال، إن الحب بحر وأنت بلا شك تجهل فن العوم وسط أمواجه...'

وسمع آخرون رد الكوميسير على غريمه:

"إِن البحر بيننا يا مغبون

وكأنّت العبّارة التي اعتمدها التحقيق البوليسي في فك لغز الجريمة، والتي ألبست قائلها تهمة القتل. فيما نجت الفاعلة دومنيك وانسلت منها انسلال شعرة من عجين.

بسبب جريمة القتل أقدمت السلطات على تشميع باب حانة «تيتان»، فانتقلت دومنيك إلى الإشراف على متجر «سيرينا». نعم.. أرملة جآن لوي، من قابلتها أول مرة في متجر أِكسسوارات الشاطئ.



لوحة بريشة الفنانين ليزا فليمنج ورون بات

# نصف خطوة

لي في طوريمولينوس صباحات هيفاء وبضع شرائح من الخامون وخمس جعات باردات أرشفهن بشفاه «بريندا « الإيرلنديةالهبلاء وليأيضا تسلية عابرة بأنامل الصدفة الباذخة ورغبات جرمانية عمياء... أنا اللاجئ في عين المكان أنهكتني حروب لم أخضها وزلزال لم يكن في البال كأن الليل لا يعرفني بأبهتي الغاشمة وضحكاتي الخرقاء

# هنا فقط

أستولد الغبطة

من رحم المأساة

وأمضي كالنائم

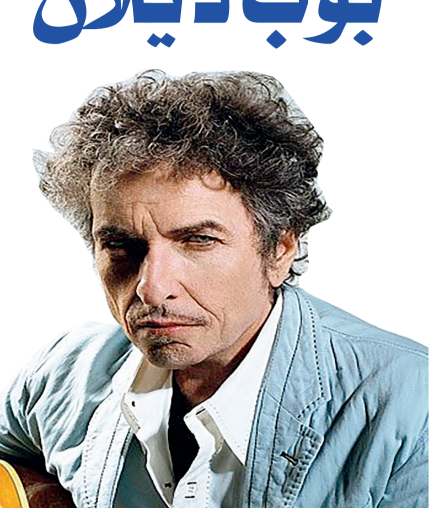
في حضن الريح ...

ما أحوجني إلى يابانية خجول تنهش جسدي من دون مرهم ولا بكاء عطرها يسبقها إلى ممشاي وصهيلها عندالفجر يداعب أرقي فأتعثرفي حلمي وأمضي كالمسرنم إلى مهوى اللذة متلبسا هيئة ساحر ماكر

يقتات من شراهة الثيبات

# قصائد خاطفة

# کفی یا بوبدیاان





أريح نومي من شمس وأقول لحارسة المتاعب اقتربي قليلا كي أرتاح منك وأستطيب السهاد الذي ينموفي داخلي ويمضي بي إلى عينيك فأسهو عن عطرك المراق في مغارة العميان ...

إفران

عزيز الحاكم

منبع الذكريات وجوهرةالأصياف حنين فائق إلى ما سيأتي . . . لها في القلب

فسحة للمقام العذب

وبرهة للنكران

هي لي أبهى الخليلات تتلقفني من نافذة اليتم

وتحلق بي

إلى شرفة الانتشاء

في أفيائها يحلو للعشق

أن يشب عن طوقه

ومن أريجها السرمدي

أستمد روح اللهو

في باحة الأعراس

وأندس في حضنها باكرا

كي أنزع عني رداء المشقة

وأفتح سمائي على أطيب الشهوات

THE السّياق: يقول من سهر لسنوات على صناعة الفيلم السّينمائي GOAT LIFE أنّه مقتبس من قصّة واقعيّة لعامل هنديّ حصل على عُقد عمل بالعربيّة السِّيعودية ليتفاجأ بحياة أخرى غير الحياةً السّعيدة الَّتِي كان بأملها، وتخلُّلتُ هُذا الحدُّثُ الرَّئِيسِ أُحِداثُ ثانوبَّة مشدودة بخيط رفيع مع «الحبكة السردية الرئيسة» التي نُسجت حول هذا الموضوع الذي يُشخُص حالة اجتماعية أقل ما يقال عنها أنها تخدش وجه، ليس فقط المجتمع السِّعودي منعزلا، ولكن تمسُّ صورة الإنسان العربيّ والمسلم عمومًا.

تنبيه: حتى نكونَ مُنصِفين: ففي رواية تِّكَّاد تكون مُعاكسَةٌ لبعض أحداثٌ هذا الفيلد يقول الشيخ عبد الرحمنَ الدعيلجُ بأنَّ قُصَّة هذا الفيلم تتطابق في أصلها وجوهرها ومعظم أحدّاتها، كما تتطابق في الزّمان والمكان مع قصّة وقعتّ منذ حوالَّى ثِّلاثّين

ىنة بمنطقة (حفر الباطن) بإحدى محافظات السُعوديّ، وكان قد روى هذه القصّة في

برنامج (الأجاويد) على قُنَّاة المجد السَّعودية." لكنّ ما لا يُفهم، بحسب الرّاوي، هو أنّ كاتب سيناريو الفيلم لم يُظهر إلا نصف الحقيقة (الوجه السّالب للكفيل السّعودي ومحاولة وصلم المجتمع برمَّته) وغضًّ الطّرف عن النصف الثّاني من القصة وهو الوجه الحسن والحقيقي الذي يسم المجتمعَ السّعودي، كما أنّ السّيناريستَ لم يتطرّق في الفيلم إلى حادثة قتل العامل الهنديُّ لكُّفيله السُّعودي، والتي قضى على إثرها خمس سنوآت في السّجن بعد قضائه لخمس سنوات عجافٍ في الصحراء في رعى ماعز الكفيّل، ثم قُدِّم العامل الهندِّيِّ، بُعد السّنواتِ الِخُمسُ في الحبس، إلى القصاص ليُقتل بقتله للتُّفِيل، لكن تدخل الكثير من أهل الخير للصَّلح بِين أهل الكِفيل وبين العامل الهنديّ، وجمعٌ وُسُطاءَ الصُّلْحِ مَنْ أموالهم الخَاصَّةَ دِينَةَ القَتِيل/الكفيل (120 ألف ريال سعِودي)؛ غَيْرِ أَنَّ أَهِلِ الْكَفِيلِ تَنَازِلُوا عَن حَقَهِم فَع القصاص بعد اطلاعهم على حقيقة مُعٰامِلةً أبيِّهم لِلعامل الهنديّ؛ بل إنَّهم تنازلوا حتَّج عْنَ الدِّيَة وأكثرَ (170 ألفُ ريال سُعودي) وتمّ تقديمها هدية للعامل الهندى والسّمآح له بالعودة إلى موطنه، وقد أثر هذا الموقف في العامل الهندي الذي اعتنق الإسلام بعد

خلاف ما يقدِّمه الفيلم، لم يكن مسلمًا. تعاقد: لن أخصص هذا المقال لسرد أحداث الفيلم، لأنه متوفِّرٌ ويمكن العودةُ إليه ومشاهدته، ولكنى أكتب على هِامش هذا العمل، محاولا أن أفهم عنه بعضًا من مدلولاته الظاهرة، وكذا مستضمراته، كما أحاول أن أحلل شخصيّات هذا العمل، ورمزيَّةُ القَّيم التَّي يقاربها أو يسعى إلى تثبيتها، والرسائل التي أرسلتُها الجهة الصّانعة لهذا العمل، كمّا يجب، شئنا أو أَبَيْنا، أن نستخلص الدّروس من هذا الفيل الْذَّى ِ أَحاطته هِالة إعلاميَّة وشعبيَّةٍ (وأحياناً كثيرة شعبويّة غير واعية) تنبئ أننا – نحن العربَ المسلمين- سنواجه عاصفة من الأعمال الفنيّة ومن «حرب الصّورة» في المستقبل القريب تطعن على هُويّتنا الثقافيّة والحضاريّة، وقد تكون إكثر إيلامًا وإيضاحًا (في «لسان العرب»: الموضيحة من الشجاج: التيّ بلغت العظمَ فأوْضحَتْ عنه)، كما أني لن أقف عند وسائله الفنية والتِّقنية؛ لأنَّ تيمة الفيلم هَزمَتْ وتِفوُّقِتْ على كل الوسائل التِقنيَة، وحُبكت حبْكا لِتَمُسُّ مشاعر الملايين

أنَّ كان رجلا هندوسيًّا؛ أي: أنَّ الرَّجِل، وعلى

فماذا يعرض الفيلم وما منطوقه الظاهر؟

المشاهدين عبر العالم، وذلكِ بالاعتماد على الصّورة وعلى موسيقي الإخراج والتصوير المتواشجة معها، وعلى تَفْنَنَ المِثّلُينَ في تشخيصٌ أدوآرهم (اختيار

ومن بين المظاهر المُشينة للأخلاق الإنسانيّة، بِلْهُ الأخَّلاقُ الَّعربيَّة والْإسلامَّيَّة، والتي تَّتعارض، أَصلَّا، مع قِيَمِنا الأصيلة تَضِافرت في القَيلم عناصرُ كثيرةً

في مقدّمتها الفّضياء الذي دارت فيه معظم الأحداث

خُطُوات رُوَّاد هذا الفضاء للقضاء عليهم

الاستعباد والاسترقاق - الجفاء والغلظة- عدم السماح

بامتطاء السّيّارة إلى جانب الكَفيل- الانحشار في

حاوية السّيّارة- التّقرير في مصيرٍ شَخص دونّ

رغبتُّه في ذلُّكُ أو استَّشَّارتُّه - التُّهديد بالقتلُّ-

العُطْش المُفضي إلى الموت بسبب الحرمان من الماء وتحويله إلى وسيلة ضغط وأداة عقاب-الحرمان من أبسط مظاهر العيش الكريم- امتهان كراَمة الإنسان- الضّرب والتّعنيف- طمّس الهُوّيّة

وغمِط الحق في نشدان حياة أفضل - التصدُّي

للحقّ المشروع للّعامل في التّغيير الإيجابيّ (تقطيعً

جواز سفر نُجيب)- الحرمان من مهاتفة العائلة

موت الشيخ الذي كأن يشتغل عند الكفيل قبل

مجيئ نِجيب، وعِدم حفظ كرامة الميّت، لا حنًّا

ولا مَيَّتًا بأنْ تُركَتُ جثته في الصّحراء تأكل

اللقطات المُضئة

في الفيلم

من بين اللّقطات المُضيئة في الفيلم والتي تأتي لتبعثر مشاهد «الجحيم الستعر» الذي

يعيش فيه َ نجيب، وتحدّ من خدش َ «إنسانيّة

أ الاسترجاعات (flash-back) التي تأتي لتقطع رتابة «الامتهان» الذي يتعرض له

نجيب، و أيضا لتنتزع المتلقي، ولو للحظات خاطفة من «متوالية اللقطات» الخادشة

للإنسانية التي يستهلكها المشاهد على مدى

ماً يُقارب ثلاثَ ساعات وهي مدة عرض الفيلم.

وهذه «الاسترجاعات» ِ عبارة عِن ذكريات

نجيب برفقة زوجته، وتمثل هذه اللقطات أنوار

الحبِّ التي تسكِن قلبِ نجيب الذي أتى إلى العربيّة السّعوديّة طلبًا لغد أفضل له ولزوحه

الحامل، أو تأتى الاسترجاعات فجأة لتُنْتُشِل

نجيب من موقف صعب يتعرّض فيه للظلم

والجور، ثمّ سرعان ما يستفيق على واقعه

العسير الذي يبدو أنَّه تفقُ مظلمُ وكابوسُ

منها العقبان...

وهو ٱلصّحراء التي تَعتبر مكانًا غير مُرَحِّب بِالإنسان، وفضاءً قاسيًا يُحِدق فيه الموتُ بالحياة، ويتصيد

الممثلين بعناية).

شُكَّلُتَ العُقدة الدراميَّة لهذا العَّمل:



**ആട്ടജീ**വിതം

الأمل: الذي لم يُنتزع من قلب نجيب على الرّغم من الحيّاة اللهينة التي يحياها، ولم تُفلح كل ألوان الحرمان والظلم منّ انتزاع الأمل منّ صدره، وهذا الأمل هو الذي أنقذه من براثن الموت في كل المواقف الصِّعِبةُ التي تعرّض لها على امتداد الفيلم، وكلما فتر الأمّل كانت تلك الاسترجاعات بمثابة الجرعات التي تحييه في

الصّداقة: ظهور حكيم مرة ثانية أمام نجيب، في يوم ماطر (والمطر دلالة على إلرّحمة الإلهيّة)، وكانَ نجيبُ مختبئاً بالكهفُ رَفْقُة شَيَاهِه وماعزه اتِّقاء المطر، هذا اللقاء بحكيم ألهب الحياة فِي نجيب، وأعاد إليه الأمل في إمَكانيّة التخلص من الواقع المرير الذي يحياه في الصّحراء العقيم، بعد أن ذبّ إليَّه اليأسِّ عَقِب محاولات الهربِّ الفَّاشلة، والتي زادت من معاناته البدنيَّة والنفسيَّة،

رسالة حكيم: التي تركها لنجيب يحثه فيها عِلى ضرورة التفكير في الهروب من هذا الواقع المرير عُملَت عَلَى تغذية هذا الأمل الذّي خَمدتْ شَعْلَته في فَتَرة من أحداث الفيلم

# مظاهر الإذلال الإنساني ٌ في الفيلم

يكاد هذا الفيلم لا يُركِّز إلا على مجموعة من مظاهر التَّنكيل بإنسانيَّة الإنسان وامتهان كرامته، وتُعتبرُ هُذه المُظاهر هي المحرِّك الرئيس للأحداث ولعواطف

جرًاء القهر والتَشديد في المعاملة من قبل «المشغّل» (شخصية جاسر) من جهة والكفيل من جهة أخرى.

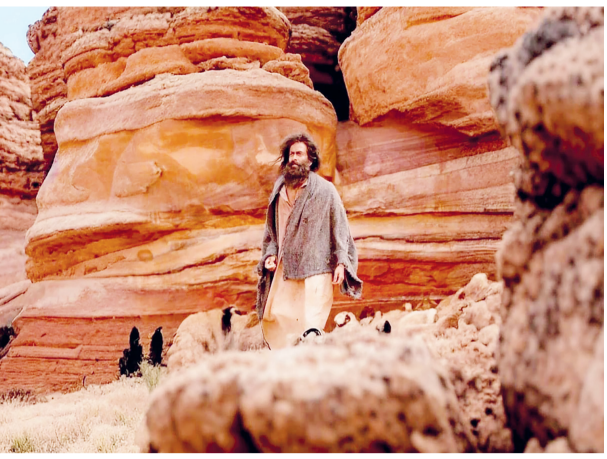
تعاطف الماعز: مع نجيب في لقطة معيرة عن الإحساس معيرة عن الإحساس واجتماع كل الشياه والماعز حوله في مشهد حاول من خلالة مواساة هذه الحيوانات مواساة هذه الحيوانات في مقابل البطش في مقابل البطش «بطش الإنساني» أو لنقل العربي» لأن صورة القصودة أولًا وأخيرًا.

تقاسم نجيب مع أغنامه وماعزه كسر الخبر الخبر بالكهف اتقاء المطر، في لقطة تلاحمية بين روح الإنسان وروح الحيوان، وهو إيماء لروح نجيب الشفافة التي تشعر

بِالْآخِرِ حِتِّي وِلْقُ كَانِ مَاعِزًا، أَو شَاةً، أَو خِرُوفًا ممَّا وفر بعض الدّفء والحميميّة لنجيب. ولعل مثل هاته اللَّقُطات تَوْكُد رواية القصّة في برنامج (الأجاويد) من أنَّ العامل الهنديّ كان هندوسيًّا، وهذه اللقطة بالضبط تنبئنا بصدق ووُضوح أنّ الجهة التي وراء هذا الفيلم جهة هندوسيَّة؛ لأنَّ مُعتقدُ التَّلاحم والتماهي بين الحياة البشريّة والحيوانيّة هو مبدأ من مبادئ الدّيانة الهندوسيّة مُجسّدة في مبدأيّ: (تناسخ الأرواح) و(وحدة الوجود)؛ فالحيوانات بالنسبة لهم عبارةٍ عن (أرواح)، والرّوح كما تزعم الهندوسيّة تمضر متنقلة بين الحيوان والإنسان، أضف إلى ذلك لقطة إقامة الصَّلاة من طرف الفاِرّين الثلاثة (نجيب وحكيم وإبراهيم) في مكان تبيّنَ أنه واد للأفاعِي التي خرجتًّ مْنُ مَخْابِئِها، فَأَفْزِعُتْ ٱلْمُصلِينَ الثلاثةُ فَي دَلالة على مبدأ هندوسيّ آخر هُو (ْقَدُسيّةُ الأفاعي)؛ لأنَّها بِالنّسبةِّ لهم (مصادر الرّعب) التي ترمِز إلى طبيعة الألم، ولعل الأَفَاعِي خِرجِتْ مِنْ جُحورُها مُعبِّرةً عِن رفضها للصِّلاةِ التي تمثل أعظمَ مظهر من مظاهر الإسلام وأكبرَ عُراهُ

إبراهيم: الذي يُجسد البُعد الإفريقي الروحي الصوفيَّ في الفيلم، والذي حاول بكل ما أوتي من إيمان وقوة أن يُنقذَ نجيب وحكيم من الاستعباد، ويوصلهما إلى برّ الأمان (الطريق المُعبدة التي تُفضي إلى المدينة)، والابتعاد بهما عن الصحراء ذلك الفضاء الذي يُعبر عن الاستعباد والامتهان والتحقير والتعذيب في غياب أي سُلطة قادرة على انتشال «العمال الأجانب» من سلطة الصّحراء التي تسوسُها سلطة الكفيل الذي يرمز في الفيلم إلى التسلط والقهر والظم والامتهان...

التّعاطف الإنساني: ويتمثّل في انقاد ذلك الرجل العربي الكريم لنجيب بعد أن تمكن من الوصول إلى «الطريق المعبدة» التي ترمز إلى التحضر والتمدن واسترجاع الشخصية الربيسة لمصيرها الذي سلب منها، هذه الطريق التي تشطر الصّحراء إلى نصفين مُتباينين، أو لنقل واقعين مُتصارعين: الواقع البدوي الجافي والذي يحاول الفيلم أن يصوره على أنه «واقع همجيً»، وهي الصّفة التي يسعى هذا العمل الدرامي إلى إلصاقها «بالإنسان العربي» وتعميمها عنا – نحن العرب- وترسيخها في «الثقافة الإنسانية العالمية، وواقع يمثّل الغالبية العظمى من أهلنا في العربية السعودية من أنهم أهل خير وكرم بعد أن توقف العربية السعودية من أنهم أهل خير وكرم بعد أن توقف



هذا الرجل في الطَّريق، ونقلَ نجيب معه في سيَّارته الخاصّة، وأمدّه بسبب الحياة (الماء) وَوَاسَاه.

# إيديولوجيا الفيلم

ينتقد هذا الفيلم في ظاهره «نظام الكفيل» المعمول به في بعض دول الخليج العربي (وقد تخلت عنه بعض هذه الدول، ومنها العربية السعودية وقطر والكويت)، وهو نظام كان يمكن «الكفلاء» من التحكم في رقاب ومصائر «العمال» (غير الغربيين) من مُختلف بقاع العالم.

يُبيّن الفوارق في المعاملة مع «العمّال» أو «الأطر» التي تشتغل هناك، فماعدا الغربيّين فكل الجنسيات الأخرى والأعراق الأخرى، بما فيها العربية والمسلمة، يمكن أن تواجه نفس مصير نجيب في ظل هذا النظام الذي لفظته وأبطلت العمل به بعض هذه الدول التي أشرنا إليها بعد أن تبيّن لها «لا إنسانيّته».

يركِّز الفيلم على مجموعة من الخصال النَّفسيّة المَقيتة يركِّز الفيلم على مجموعة من الخصال النَّفسيّة المَقيتة لتشويه الشخصية العربية المسلمة، وتقديمها باعتبارها «نمطا همجيًا مستنسخاً» في المكان والزمان، وذلك ما جسَّدته شخصيّاتُ: (الكفيل) و(جاسر). ولعل العزف على «الخصال النفسية» وتشويه أصحابها هو أقصى ما يمكن اعتماده في الثقافات لِشَيْنِ شخصٍ ما أو جماعة ما

ولتبئير هذا المعطى يُلاحظ كِلُ من شاهد هذا الفيلم المخرج يَعرض علينا أحداثًا تدور كلُّها في دائرة الإسلام ودار الإسلام ومأرز الإيمان ألا وهي العربية السّعودية، فنجيب وحكيم مسلمان (على خلاف ما روى السّعودية، فنجيب وحكيم مسلمان (على خلاف ما روى في برنامج (الأجاويد) من أنّ نجيب هندوسيّ وهو ما صيَّقته اللقطاتُ التي أشرتُ إليها آنفًا، وأنا لم أذكر ديانة السّخصياتِ إلا لأنّ الفيلم يركّز عليها وقدّم إشارات إليها الشخصياتِ إلا فإنّ قضية الفيلم، في الظّاهر، تبدو قضية إنسانية الكونية التي يدعو إليها القرآن الكريم من أنّ النّاسَ جميعهم إنسانية الكونية التي يدعو إليها القرآن الكريم من أنّ النّاسَ جميعهم البناءُ رجل واحد وامرأة واحدة، وجعلوا شعوبًا وقبائل ليتعارفواً؛ ولكنّ البُعرِ الإنسانيّ الكونيّ ليس هذا هو ليتعارفواً؛ ولكنّ البُعرِ الإنسانيّ الكونيّ ليس هذا هو مطمح الفيلم كما سندلل عليه في أوانه)، وجاسِر (مُشغَل مكم) مسلم، وإبراهيم الرّجل الإفريقيّ مسلم صوفيّ، والرّجل مسلم، وإبراهيم الرّجل الإفريقيّ مسلم صوفيّ، والرّجل الذي أنقذ نجيب وأوصله إلى المدينة بعد أن فرّ من الكفيل الذي أنقذ نجيب وأوصله إلى المدينة بعد أن فرّ من الكفيل

بِسلِمُ، والشُّرطةِ التي تُشَرْعنُ ٰنظآمَ الكفيل وتحمية من المسلمين، وأسرة نجيب وزوجه الحامل مسلمة، ومولودُ نجيب المستقبليّ إن كان بنتا سيسمّبه (صقّبة) مولودٌ مسلِمُ؛ بمعنى آخرَ أنٌّ كلَّ الشَّخْصِيات سواءً الثانويّة أو الرئيسة مسلمة؛ لكن مع فارق الأعراق والأجناس؛ فالفيلم يحتوي ثُلاثةُ أعراق مختَلفُة: العرق العربيّ والعِرق الهنديّ والعرق الإفريقي، وهي القوى الإنسانيّة الفاعلة فـ هذا العمل السينمائيّ. فإلامّ يرمز كل عرق منها؟

يربرس مرق عليه ... يُجسد العربق العربق العنصر المهيمن على فضاء الفيلم وأحداثه، وهو العنصر، استثناءً، الذي يتقاسم أدوار الخير والشر وهي الثنائية التي يُبنى عليها كل عمل سردي سواء أكان قصة، أم رواية، أم نصًا مسرحيًا، أم سيناريو فيلم...)؛ فالشر يجسده أبو خالد وجاسر والكفيل والشرطة (رمز لسلطة

الدولة)، والخير يمثلُه الرجلِ العربي الأصيل الذي التقط نجيب من «الطريق المعبدة» وسقاه وأوصله إلى المدينة بعد فراره من «واقع الكفالة»، (وكذلك أهلُ الكفيل وأبناؤُه الذين صفحوا وعفوا عن قاتل أبيهم، وتنازلوا عن الدية التي قُدِّمت لهم مُقابل التَخلي عن القصاص لوالدهم القتيل وهو ما لم تُشر إليه رواية الفيلم، وهو موجود في القصّة الحقيقية الأصل).

قوى قَاعلة غير آدميّة (قوى حيوانيّة) تتجسد في اللاعز والشياه التي توحي بعضُ اللّقطات في الفيلم أنها تُحسُ بما يُحسُ به تجيب، وتتقاسم معه محنته ومعاناته، فتقاسم معها نجيب الشّعور نفسَه والخبز والملح في الكهف الذي احتمي فيه من المطر.

صفة «الكفيل» اسم مشتق من مادة (ك - ف - ل)، قال ابن منظور في «لسان العرب»: «الكافل: العائل، والكافل: القائم، بأمر اليتيم المُربِّي له، وهو من الكفيل الضّمين، والكافل والكفيل: الضّامن.» وبذلك يكون اسم «الكفيل» في الفيلم يحمل دلالات السّخرية والهُزُء؛ لأنّ «الكفيل» في الفيلم ضيّع الأمانة والثقة والضّمان الته معمل على المائة والثقة والضّمان الته معمل على المائة والثقة والضّمان الته معمل على المائة والثقة والضّمان الته معمل المائة والثقة والضّمان التهديد التهديد المائة والثقة والمُنتان التهديد المائة والتُنتان التهديد ال

والسهر على الشيّء وعدم تضييعه.
وأمّا (جاسر) وهو الاسم الذي أخْتيرَ بعناية للشخصية العربيّة الثانية التي ترمز هي أيضا للشرة قد اشْتُقُ من (الجسارة)، ومعنى (جَسَر): مضى ونقذ وأقدمَ على فعل الشّيء، والجَسْرُ والجَسورُ: الرجلُ الماضي الشجاع، وتجاسر له بالعصا ونحوها: تحرّك له بها، واجْتَسَر الأرضَ الوعرة: عَبَرَها؛ ولعلَّ المقصود من المَصولات الدّلالية لشخصية (جاسر) في هذا الفيلم هو الاجتراء على اقتحام الحقوق والتّعدي على الغير، ولعل الذي جَسَرة؛ أي: شجّعه على ذلك هو «الكفيل» وكذا «العرف الاجتماعيّ» الذي كان سائدًا.

وبالنسبة لاسم (نجيب) فهو مشتق من مادة (ن-ج-ب)، يقول صاحب «اللسان»: «نِجَبَ يَنْجُبُ نَجابةً إذا كان فاضلًا نفيسًا في نوعه، والنجيب من الرّجال: الكريمُ الحسيب، ورجلٌ نجيبُ؛ أي: كريمُ بين النّجائة، وفي معنى آخر يُقال: أنجِبَ الرَّجُلُ والمرأة إذا وَلَدَا وَلَا وَلَا وَلَدَا وَلَدَا وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْعَفُولُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا اللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ وَلَا الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال



تظل سيرة الحاج عبد السلام بنونة مجالا أثيرا لمؤرخي المغرب الراهن في كل محاولاتهم لتقليب صفحات مسار تكون تيارات الحركة الوطنية بالشمال ثم بعموم بلاد المغرب. فالرجل صاحب فضل كبير على أطياف العمل الوطني بالمنطقتين الخليفية والسلطانية، من موقعه كفاعل مباشر في الأحداث، كانت له اُلقدرة الْكافية، والنزاهة السياسية، في السعي لاستيعاب عُوامل اَفة السقوط

والانكسار التي جسدتها حيثيات استسلام محمدً بن عبَّد الكريم الخطابي بالريف سنة 1926، ثم ما تلَّاها من توال مُسترسل لسقوطُ أقطاب حركة المقاومةُ المسلحة الَّأُولَي بَالبوادي مع هزيمة عسو باسلام بالأطلس الكبير واضطراره للاستسلام للفرنسيين سنة 1934 . كان الحاج عبد السلام بنونة سابقا لعصره، بانفتاحه على مكتسبات الحضارة الغربية وعلى تيارات العمل التحرري بالمشرق العربي، إلى جانب إتقانه الكبير للغة الإسبانية وانفتاحه على عناصر عطاء القوى الكولونيالية في المجالات الفكرية والتقنية والأدبية والفنية، ثم الاقتصادية والسياسية. كان يعرف بذكائه المتقد، أن حركة المقاومة المسلحة لا يمكن أن تحقق أهدافها وترنو إلى توسيع آفاق فعلها، مادامت البيئة الحاضنّة غير مستوعبة للسيّاق ولّا

لحجم التضحيات ولا لآفاق العمل. فالمثبطات كانت كثيرة، والإكراهات متعددة، وكوابح الأنطلاق مزمنة. لذلك، فالاستمرار في تحدي شروط الواقع، لم يكن إلا ضَّربا منَّ التحدي غير المحسوب العواقب والذي لم يكن ليؤدي إلا إلى المزيد من الانكسار ومن الإحباط ومن التردي. فلا يمكن مواجهة الغُزاة إلا بعد تقوية المجتمع وت ليس -فقط- عسكريا، ولكن -أساسا-اقتصاديا واجتماعيا وتربويا وثقافيا.

كان الحاج عبد السلام بنونة مدركا لحدة الشرخ الذي كان يُبعد المجتمع المغربي عن مكتسبات الحضارة الغازية، تُكما كان إيمانه قويا بضرورة بناء النفوس وتحريرها من آفة التخلُّف

والجهل والانحطاط قبل الانتقال إلى مشاريع المواجهة المادية المباشرة للاستعمار. وعلى الرغم من أن هذا الموقف ظل مثار عدة ردود أفعال من قبل متحمسى الكفاح المسلح، فإن تأثيره سرعان ما انساب داخل المجتمع، قبل أن يتحول إلى برنامج تحرري شامل بكل جهات المغرب، تبنته أطياف العمل الوطني التحرّري الجنيني، سُواء بالمنطقة السلطانية التي كانت خاضعة للنفوذ الفرنسي، أم بالمنطقة الخليفية التى كانت خاضعة للنفوذ الإسباني، أم بالمنطقة الدوَّلية التي شملت مدينة طنجة وأحوارَّها.

لقد قيل الشيء الكثير عن تجربة الحاج عبد السلام بنونة، وصدرت دراسات تأسيسية بهذا الخصوص بتوقيع رموز الكتابة التاريخية الوطنية المعاصرة بالشمال، وعلى رأسهم المؤرخ محمد ابن عزوز حكيم، ومع ذلك، ظل الموضوع يثير شهية الباحثين لاعتبارات متعددة، لعل أبرزها مرتبط بآفاق التأويل داخل تجربة الحاج عبد السلام بنونة، ثم باستمرار تأثير إسقاطات هذه التجربة على مجمل تلاوين خريطة العمل السياسي التأطيري بمنطقة الشمال، منذ مطلع ثلاثينيات القرنَّ الماضيّ وَّإِلَى يومنا هذا. في سياق هذا التّوجه العاّم، يندرج صدور كتاب «عبد السلام بنونة: رائد الحركة الوطُّنِّية بشمَّال المغرب (1888-5195)»، للأستاذ مرّاد المعاشي، سنة 2024، وذلك في ما مجموعه 124 من الصفحات ذات الحجم المتوسط. ويمكن القول، إن هذا العمل يستجيب لأفق الأهتمام المتزايد لدى مؤرَّخيِّ الزمن المغربيّ الراهّنُ وفقّ المحدداتُ المؤّطّرة التي أُشْرِنًّا إِلّيهاً أعلاه، ٓخاصة وأن الأمر يتعلق بتجربة مؤسسة تنتمى لفترة تحول مجتمعي حاسم لازلنا نعيش تداعياتها المتداخلة والجاشمة على أداء النخب الوطنية إلى يومنا هذا. اختار الأستاذ مراد المعاشي العودة لتجميع رصيد الأعمال البيوغرافية التي اشتغلت على سيرة عبد السلام بنونة، وتحديدا الأعمال المنجزة باللُّغة العربية، مع إضاءات بيبليوغرافية فرنسية ضيقة جدا، مقابل تغييب مطلق وكلي لأرصدة الوثائق الإسبانية والأعمال القطاعية والبيوغرافية ذات الصلة. ويحدد

المؤلف الإطار العام لعمله في كلمة تقديمية تركيبية جاء فيها: «سنتناول البحث في شخص عبد السلام بنونة، موظفين بذلك المنهج البيوغرافي، الذي يهتم بالفرد في إطار تفاعلاته مع قضايا عصره ومحيطه، من خلال ما يعرف بالتاريخ الميكرو اجتماعي، كما اعتمدنا مقاربة كرونولوجية أحياناً، وموضوعاتية أحيّانًا أخْرى، مُعَّتمديّن على الجمعّ بين السرد والتحلّيل والتَّفْسيْر، وذلك للإجابة عن الإشكالية الكبرى وهي: ما الدور الذي لعبه عبد السلام بنونة في التأسيس للحركة الوطنية بشمال المغرب خاصة والمغرب عامة؟ للّإجابة عن هذه الإشكالية تمَّ تقسيمها إلى أسئلة فرعيَّة وهي: من هو الحاج عبد السَّلام بنونة؟ وما أفكاره وتوجهاته؟ ومًا أبرز أعماله ومواقفه؛ وما إسهاماته في بناء الحركة الوطنية المغربية؟...» أص ص.8-9ا. وللْأُستجابة لمطلّب هذه الأسئلة الموجهة، اعتمد المُؤلف على تقسيم عمله بين أربعة فصول متكاملة، إلى جانب مقدمة تأطيرية وملحق ببعض الوثائق التي سبق للمرحوم أبي بكر بنونة استغلالها وتوظيفها في إصدارات سابقة. ففي الفصل الأول، توَّقف الأستاذ المعاشَّى للتُّعريُّف

الوطني منذ فترة صدور الظهير البربري سنة 1930 إلى سنة 1930 إلى سنة 1935 الفصل الرابع وَالَّأَخيرِ، فقد اهتم اللَّوَّلفُ بالتعريفُّ ببعض الأهتمامات الشخصية لعيد السلام بنونة خاصة على المستويين العربي والدولي، وهي الاهتمامات التى جعلت منه رائد عصره بمبادرات غير مسبوقة

بشخصية عبد السلام بنونة، وخاصة على مستوى الأصل والانتماء والنشأة والتكوين ومنظومة القيم التي أثرّت في تجربته. وفي الفُصّل الثاني، انتقل المؤلف للبحث في تفاصيل أدوار عبد السلام بنونة الممهدة لنشئة الأنوية الأولى للحركة الوطنية خلال

الفترة الممتدة بين سنتي 1916 و1930. وخصص

الفصل الثالث للتعريف بإسهامات بنونة في الحقل

لتحديث الذهنيات

عبدانسلام بنونة رائد الحركة الوطنية بشمال الغرب



وللارتقاء بالمجتمع، الأمر الذي وجد ترجمته في مشاريع اقتصادية وتعليمية وجمعوية وتقافية، لا شك وأنَّها تحتَّاجً للمزيد من الأعمال البيوغرافية المتخصصة. يعود الفضل للحاج عبد السلام بنونة في تشييد مصانع عصرية، وفي إنشاء جمعيات مدنيّة، وصحافة محلية، في إحداء جمعيات مدييه، وصحافه محليه، في زمن كان فيه المجتمع المغربي لايزال حبيس ظلام التخلف والانحطاط من جهة، ثم التأمر الاستعماري من جهة الذات

أسامة الزكاري

وإذا كان العمل الجديد للأستاذ مراد المعاشى قد نجح في إعادة تقييم أوجه عطاء تجرّبة عبد السّلام بنونة من خلال ربطها بسياقاتها الوطنية والعربية والدولية، فإنه -في المقابل- تغافل عن وقائع حاسمة وخلفيات محددة في تجربة بنونة، مردها -بالدرجة الأولى- إلى التغييب الكلي للوثائق الوطنية الدفينة، ثم للوثَّائِقَ ٱلإِسْبِانِيةُ ۚ ذَاتَ الصَّلَةُ، وكَذَا لَنتَاتَج الدَّرَاسَاتُ المتخصصة المنجزة بمختلف الجامعات الإسبانية خلال مرحلة ما بعد رحيل الاستعمار الإسباني عن شمال المغرب. فعلى الرغم من إشارة الأستاذ المعاشي إلى اعتماده على عدد من الوثائق في بحثه (ص.90)، فإننا لم نقف داخل متنه على أي من هذه الوثائق الدفينة، باستثناء ما هو منشور أعمال معروفة لمحمد ابن عزوز حكيم أو لأبي بكر بنونة. ولُّعل هذا ما جُعل المؤلف يقدم العديد من الأحكام المطلقة التي تتطلب الكثير، وأقول الكثير، من التريث العلمي ومن الصبر المنهجي ومن الأنأة التنقيبية قبل استصدار الأحكام الخاصة بها. ثمن بين هذه الأحكام -على سبيل المثال لأ الحصر- والتي تحتاج إلى التريث والتدقيق، قوله بخصوص المقارنة بين النموذجينُ الاستعماريين الفرنسي والإسباني بالمغرب: «من المؤكد أن هذا الاختلاف والتباين ألقى بظلاله على المغرب، وكان من نتائجه وجود حماية فرنسية قمعية سلطةٌ، ولهّا تصور استعماري، وحماية إسبانية ليس لها أي تصور لكيفية إدارتها للمنطقة، فتجدها قمعية تارة ومهادنة تارةٌ أخِرى، نظراً للتقلبات الداخلية التي تعرفها...» (ص.6). ويضيف: «فإذا كانت الحركة ألوطنية بالمنطقة السلطانية اختارت المواجهة المباشرة مع فرنسا نظير القمع الذي جوبهت به من قبلها، فإن نظيرتها بالمنطقة الخليفية اختارت السير على نهج المهادنة والملَّاينة (كذا)...» (ص.6). ولإبراز أهمية إصداره الجديد، يقول المؤلف بنوع من الإطلاقية: «كما أن شُخصية عبد السلام بنونة، لم تحظُّ بالدراسة والتحليل الكافيين، على الرغم من أدواره الكبرى في نشئة العمل الوطني، وغالب الدراسات تطرقت لشخصه ضَّمن جملة الوطنيين بالشمال... ولم تأت على دوره الأساس والكبير في هذا الصدد...» !! أص.8ًا. ويقول بخصوص الخطُّ السياسي العام المميز لأداء عبد السلام بنونة بصيغة تحتاج لوحدها أن تكون موضوع دراسات علمية وتشريح أكاديمي: «سارت الحركة الوطنية في المنطقة الخليفية على الخط الذي رسمه لها عبد السلام بنوَّنة، وهو خط الاعتدال والملاينة، قصد توفير الشروط اللازمة للاستقلال، التي كان يرى بنونة أن دونها لن يكون هناك أي استقلال تام، ولَّم يحد رَجالاتُها عن هذا الخط الذي رسمه بنونة إلى غاية وفاته...» (ص.88).

وعلى هذا المنوال، تُنسَابُ العديد من الأحكام والخلاصات، التي يبدو أن غياب المادة الوثَّائقيَّة الغميسة كأنَّ من وراء إتاحة المجالَّ لإطلاقها بدون ضوابط علمَّية صارمة. فما هو حظ وثائق الحركة الوطنية بالشمال داخل المادة الخام اشتغل عليها الكتاب، وتحديدا الوثائق الموزعة ليس فقط بمدينة تطوان ولكن -كذلك-بمختلف أقاصي منطقة الشمال؛ وما هو حظ تقارير الاستخبارات الإسبانية والتغطيات الإعلامية المواكبَّة لعمل عبد السلام بنونة، مما أصبح متاحا الاطلاع عليه اليوم باللغة الإسبانية؟ وهل يكفى منحى اعتبار أعمال محمد ابن عزور حكيم كقطب للرحى في توفير مادة الكتاب، من أجل إطلاق مثل الأحكام المذكورة أعلاه؟

ستظل أسئلة المشروع التحديثي للحاج عبد السلام بنونة قائمة. وسيظل منهج المؤرخ وأدوات نبشه الدقيقة، سلاحا كَفَيَّلا بِالكَشْفُ عن التَّفَاصْبِل «الأخْرَى». وسيَظُل النَّقَدّ التاريخي مدخلا لابد منه في السعي لتحصين الذاكرة التاريخية، بعيدا عن مهاوي الانزياح، وقريبا من حقائق الأسئلة المربكة لإشكالات الزمن المغربي الراهن.

# حوار مع الباحثة في اللغة الروسية مارغريت سوشون حول كتابها «إله دوستويفسكي»

# دوستويفسكي شعر منذ طفولته بجاجته إلى التعالي وتعذبه مشكلة الشرفي العالم



ترجمة: يونس لطهي.

لقد قمت بنشر مبحث «إله دوستويفسكي». إذا كان دوستويفسكي». إذا كان دوستويفسكي أشهر كاتب روسي، فهل هو الكاتب الروسي بامتياز؟ بالتأكيد .. لأن الأوروبيين هم فقط الذين عندما ينتهون من قراءة رواية لدوستويفسكي يقولون لأنفسهم، في الحقيقة، إن الروس هم فقط من يكتبون مثل هذه الأشياء! ليس من أجل

لا شيء أن يكون أحد فصول كتابي مُعنون ب: «لماذا جميع شخصياته الروائية مجانين؟». من ناحية أخرى، كان مهتمًا بشكل أساسي بمستقبل

روسيا، وفي الوقت نفسه، بشبابها، كل شخصياته الرئيسية تقريبًا تتراوح أعمارهم بين ثمانية عشر وثمانية وعشرين عامًا، وهو ما كان نموذجًا لعصره: تساءل المجتمع الأدبي بكامله في بطرسبرغ عن الاتجاه الذي يجب أن تتخذه الإمبراطورية الروسية، ورأى ولادة تيارات فكرية جديدة، مستوردة

طالبةسابقةفي

المدرسة العليا للأساتذة

وخريجة مبرزة في اللغة

الروسية، تعمل أستاذة

في الأقسام التحضيرية.

قامت بنشر بحث حول

«إله دوستويفسكي».

الصحافية «أزيليز

لــوكــور» مــن مجلة

«فيغاروفوكس»،

تجعلنامارغريت

سوشون نكتشف العلاقة

التى جمعت بين اللهوبين

أشهر كاتب روسي ، وهي

علاقة أساسية لفهم

في حسوار لها مع

بطرسبرع عن الانجاه الذي يجب ان تتخذه الإمبراطورية الروسية، ورأى من الغرب: الاشتراكية والعقلانية والإلحاد ... حارب دوستويفسكي بروية ضد كل تلك التيارات، وكان بلا شك سيكون منزعجًا للغاية من معرفة من العغض يعتبره كاتباً أوروبياً، في مصير أوروبا. أما بالنسبة لأسلوبه، فهنا أيضا، أشك في أنه يمكن أن يكون أحد أكثر روسية منه: علاوة على ذلك، حتى نهاية القرن العشرين، على مترجمونا دائمًا «يصححونه» ويسهلونه، لجعله أكثر قابلية للقراءة ويسهلونه، لجعله أكثر قابلية للقراءة دي الفرنسيين.

جاءت الشَّهرة إلى دوستويفسكي في وقت متأخر، لماذا؟ من كان قبل أن يُعرف بفنه؟

عرف الشهرة مبكرًا... ثم لاحقًا: عندما كان في الخامسة والعشرين من عمره نشرت روايته الأولى»المساكين»، والتي لاقت نجاحًا فوريًا. مهما يكن من أمر، فإن أحد أكبر النقاد في ذلك الوقت وصل إلى منزله باكياً في الساعة الرابعة صباحاً بعد أن قرأها في جلسة واحدة!

أَبُقته إقامته في السّجن، ثم نفيه إلى أسيا الوسطى، بعيدًا عن الحياة الأدبية

في سانت بطرسبرغ لمدة عشر سنوات. لكنه نجح في أن يصنع لنفسه شهرة من جديد مع روايته «ذكريات من منزل الأموات»، سرد لتجربته في السجن ، لكن من الصحيح أنه بمجرد عودته إلى سانت بطرسبرغ، وجد نفسه محبطا قليلاً : سنه تجاوز الأربعين سنة، صاحب سوابق عدلية، سحبت منه رتبته العسكرية، أرمل، يتيم، مفلس، كاتب من الجيل القديم في صراع مع الأفكار الجديدة. أعادت روايته «ذكريات من منزل الأموات « فتح الأبواب الأولى له: لليه أعددة في الصحف، أسس مجلته الخاصة، يلقي قراءات في الفضاء العام... ينشر في المجلات الأدبية المقروءة على نطاق واسع، وأحيانا يتم استقبال أعماله بحماس (الجريمة والعقابا، وأحيانا بقور (الأبله). ثم كانت رواية (الشياطين) هي التي أشعلت النار حقا في الحياة الأدبية والفكرية في تلك الفترة.

كيف كانت علاقته بالإيمان

مالازمة ومفارقة. لقد أهديت مؤخرا كتاب «إله دوستويفسكي» لشخص، فقال لي: «على أي حال، هناك شيء واحد مؤكد، إنه يؤمن حقًا باالله! الشخص التالي، بينما كنت أكتب له الإهداء، قال: «هذا الكاتب قلق جدًا: لم ينجح أبدًا في الإيمان باالله». تقول الحكاية كل شيء: االله هو العمود الفقري لرواياته، وهي بلا شك متغيرة الشكل ومراوغة لكنها منتشرة في كل نسيجه الروائي. منذ طفولته، شعر المؤلف بحاجته إلى التعالي، ولديه حدس مشوش تجاه أشياء خارقة. في الوقت نفسه، تعذبه مشكلة الشر في العالم، ومعها مسألة الإرادة الحرة، تلك الهبة السامة التي منحها الله للبشر. ليس من

قبيل المصادفة أن يكون أكثر ما يضايقه في الكتاب المقدس هو سفر أيوب: االله والشيطان يراهنان على إيمان البريء العادل، الذي يصبح قلبه ساحة معركة بين الخير والشر.

إَن شخصية المسيح هي محور إيمانه. عندما خرج من

السنجن كتب دوستويفسكي رسالة قدمت نفسها على أنها نوع من الوصية الروحية: «أنا (...) ابن الكفر أو الشك حتى يومنا هذا، وسافلل كذلك حتى دخولي القبر. كم من المعاناة ... يكلفني هذا التعطش للتصديق». ويضيف بعيدا بعد ذلك: «لا يوجد شيء أجمل، أكثر عمقاً، وأكثر لطافة، وأكثر عمقاً، وأكثر لطافة، وأكثر أن المسيح فراج عن الحقيقة، وأن الحقيقة خارجة عن المسيح، أن المسيح خارج عن الحقيقة، وأن الحقيقة خارجة عن المسيح، فإنني أفضل أن أبقى مع المسيح على أن أبقى مع الحقيقة». أنه يخاطر قليلا نسبيًا بهذه الجملة الأخيرة، لأنه مقتنع بأن المسيح هو الحقيقة، وأنه إذا كان حقا هو «الطريق»، فهو الشخص الذي يجب أن يتبعه الإنسان: ناقص، محبط، محروم من نصيبه الإلهي، يجب أن يميل نحو االله الذي، بالتجسيد، جاء لملء هذا الفراغ الذي تعاني منه جميع شخصياته. فأبطاله

الذين يصرون على الإلحاد يكادّوا ينتحرون جميعا. هل غيرته تحرية السحن؟

طبعاً أبدأ بالتَّخلي عن بعض أفكار معينة لروسو، كانت قد أثرت فيه في فترة شبابه، واكتشف أن الإنسان لم يولد خيرا في الأساس. القراءة المتكررة للأناجيل، الكتاب الوحيد المسموح به في السجن، والاتصال بالسجناء المتعطشين للدماء أعطاه مادة للتفكير في شر الإنسان. عند الروس، يُطلق على السجناء اسم؛

تعساء: إنهم «أشرار»، أي أنهم سقطوا، وأساؤوا التصرف. لقد وقع عليهم الشر، لكن كان من الممكن أن يكون أي شخص أخر غيرهم، لأن كل الناس يحملون الشر بداخلهم، وهنا نعيد ربط الاتصال بفكرة الخطيئة الأصلية.

"جعلت تجربة السجن دوستويفسكي أيضا كاتباً فريداً: في عصره، كتب الجميع عن الناس، لكن من كان يعرفهم حقاً؟ أولئك الذين كتبوا عنهم ينتمون إلى مجتمع المترفين وكانت لديهم فكرة عنهم افتقرت إلى الدقة في كثير من الأحيان. الأشخاص الذين وصفهم دوستويفسكي في رواياته هم أناس حقيقيون، وغالبًا ما

كانوا قساة وعنيفين ومعيبين بقدر ما أظهروا التعاطف وعظمة الروح والعمق.

أنت تُطّرَحين سؤّالاً بسيطًا للغاية ولكنه حاسم لفهم عمل المؤلف: لماذا يعانى أبطال دوستويفسكي طوال الوقت؟

صحيح أنه لا يوجد الكثير من المرح في روايات دوستويفسكي، وأنت تدرك ذلك قبل أن تقرأ أي سطر، عندما يتعين عليك الاختيار بين عناوين مثل «الجريمة والعقاب» أو «مُذلون ومهانون».

قبل كل شيء، بالإضافة إلى المعاناة طوال الوقت، غالباً ما تجعل شخصيات رواياته نفسها تعاني. تختلف أسبابهم، لكنها تحمل دائما معنى لديهم. الشخصية الأولى التي تتباهى بذلك هو بطل «ذكريات من العالم السفلي» - رواية الإنسان الصرصار-، الذي يرفض بسخرية أن يعالج نفسه عندما يعاني من آلام في الكبد. إنها طريقته في مواجهة التيار العام الضيق والعقلاني والمادي الذي يحاولون حبسه فيه: المعاناة المرغوبة، الجنون، ضمانان لروح لا يمكن تطويقها وبالتالي السيطرة عليها، وبالتالي، رهانه نحو الحرية. المعاناة هي نوع من الحاجة اللاعقلانية للنفس البشرية، وهي فكرة نجدها في الحاجة اللاعقلانية للنفس البشرية، وهي فكرة نجدها في الحاجة إلى تعميق آلامه ، والاستمتاع الذي يمكن أن يجده المرء بذلك، كلها أشياء مفهومة بالنسبة لي: إنها متعة العديد من القلوب المذلة والمهانة، التي تشعر بأنها ضحايا القدر وهي واعية بظلمه لها.

جانب آخر من المعاناة المرغوبة هو هدف الفداء: إنها معاناة مارميلادوف في الجريمة والعقاب، الذي يشرب لتعويض الضرر الذي يسببه لعائلته من خلال معاناة انحطاطه (على وجه التحديد من خلال إدمانه على الكحول). بطريقة أخرى، سيكون ديمتري، الذي يقبل الإدانة بجريمة لم يرتكبها، لكي يفدي، على طريقة المسيح، الشر الذي يرتكبه الأخرون. المعاناة التي يتم اختيارها بحرية من أجل مصلحة الآخرين، هي، للمفارقة علامة على الانتصار على الشر.

الجميع يعرف المقولة الشهيرة لدوستويفسكي، أصل الوجودية: «لو لم يكن االله موجوداً، لكان كل شيء مباح». كيف تفهم هذه الجملة؟

لا تتحدث معي عن ذلك، كان علي تخصيص فصل كامل لها! لقد خاض دوستويفسكي الحرب ضد الإلحاد الذي كان يجتاح شباب عصره. هذه الجملة عبارة عن لازمة صغيرة تتكرر في رواية «الأخوان كارامازوف»، وهي رواية تتميز بمسألة الشعور بالذنب والسعي لتحقيق العدالة. علاوة على ذلك، تظهر محاكمتان فقط لهما معنى في عمل دوستويفسكي: محاكمة الجريمة والعقاب، حيث جرت محاولة لتبرئة الجاني، ومحاكمة ديمتري كارامازوف، حيث يتم الإمعان في محاولة إدانة بريء.

إذا لم يكن االله موجودًا، فلا يهم سوى الجوهر والطبيعة، لكن قانون الطبيعة هو قانون الأقوى: كل الضربات مسموح بها، والفوز حليف الأفضل. قانون الطبيعة، قوانين الطبيعة، هي أيضاً قوانين الحتمية: كل شيء محدد، وبالتالي لا أحد مسؤول... بدون الخير أو الشر، كل شيء مباح. كان هذا هو موضوع رواية «ما العمل»؟

والذي تُجيب عليه رواية «دفاتر القبو» التي سبق أن أشرنا إليها. من الواضح أنه في النهاية، ليس كل شيء مسموحاً به: حتى العدميين الأكثر جنوناً في روايات دوستويفسكي ينتهي بهم المطاف، على الرغم من أنفسهم، في مأزق ميتافيزيقي.

أ وتنسب إليه مقولة أخرى مشهورة: «سُوف ينقد الجمال العالم». هل سيكون دوستويفسكي مؤثراً اليوم على انستغرام؟ هناك أيضًا، كرست فصلاً كاملاً لكشف أصول ونتائج هذه الجملة، لإثبات أن دوستويفسكي لم يقصد مشاركتها على فيسبوك تحت صور فتيات يرتدين ملابس السباحة، وللتذكير أنه قبل صور السيدات الشابات، الجمال كان النموذج الأول للأيقونات الأرثوذكسية،

وعلامة على تناغم العالم الآخر الذي انعكس في عالمنا.
يؤثر الجمال في قلوب جميع الناس دون تمييز. بهذا المعنى،
هذا هو ما سينقذ العالم، لأنه حتى آخر المجرمين يمكن أن يتأثر به:
إنه علامة على أن الإنسان ينجذب بشكل طبيعي إلى ما هو جميل
وخَير، وأن لديه ذكاءً فطريا. تساعد مناجاة الروح على تمييز معنى
الأشياء بشكل أفضل. ليس من قبيل المصادفة أن دوستويفسكي كتب
الروايات وليس الأطروحات الفلسفية، أو أن إيفان اختار الشعر
التقديم عرضه على المحقق الكبير، المعروف بيننا بشكل غير صحيح
تحت اسم «أسطورة». يرى الفنان أبعد من ذلك لأنه يجسد، وما
يليق بالإنسان هو أن يتجسد. علاوة على ذلك، لن يغيب عن ذهنك
يليق بالإنسان هو أن يتجسد. علاوة على ذلك، لن يغيب عن ذهنك
المقدي جملة مقتبسة أعلاه ، يقول دوستويفسكي إنه لا يعرف شيئا
«أجمل» من ... المسيح. تجلي إلهي جعل الجمال معروفا، وأظهر
المثال الذي تسعى البشرية نحوه من أجل الخلاص.

# 1 - أد ِين َ بدين الحب... هل هو بيت مُدرُّف؟

الشبيخ الأكبر محيي الدين ابن عربي الحاتمي. (560 هـ) عاش بذكائه وخياله المتدفق بالإبداع والحرية، وعلمه الغزير، تجربة روحية مطلقة، وبلا رجوع. وعبر عنها في شعره الذي يتمحور كله حول الإعراب جُهدَ الإمكان عمَّا تجيش به نفسه في تجاربها مع عالمه الروحاني(1).ويُعد ديوانه» ترجّمان الأشواقّ» قمة الشعرية الصوفية، وقد تناقلت الألسن شرقا وغربا البيت التالي من إحدى قصائده فيه:

# أَدينُ بدينم الْجُبِّ أَنَّي تَوَجَّهَت رَكَائِبُهُ ، فَالْحُبُّ دِينِي وَإِيمَانِي

واستدل به كثير من الصوفية والباحثين والدارسين في شبتي الحقول، ومن بينهم عباس محمود العقاد الذيُّ قال عند حديثه عن التصوف إن :(الصلة بين الصوَّفي وربه إنما هي صلة قائمة على المحبة، لا على مجرد الطاعة، والخوف من نواهيه فإن المحب يعطي من عندهِ فوق ما يؤمر به، ولا ينتظر الطلب ليست إليه(....)،وكلِّ من نظم منهم [ أيِّ الصوفية] شعراً عبر بكلمة الحب عن هذه الصلة الإلهية كما قال ابن عربي)(2)،ثم ساق البيت المذكور، وكذلك فعل الدكتور عبد ألرحمن بدوي، فهو قد استشهد به حين تحدث عن

النزعة الإنسانية العالمية في التصوف الإسلامي، معتبرا إياها (متفتحة على سائر الأديان والأجناس) ،وأن من بين ممثليها من الصوفية أبا يزيد البسطامي، وجلال الدين الرومي، وابن الفارض، وابن عربي (3)

فهل هذا البيت المتداولّ بين مختلف طبقات الباحثين والصوفيين سليم في صيغته؟ أم أنه محرَّف؟

إن الشيخ محمود غراب -المتخصص في ابن عربي من داخل التراث، والذي كتب عنه ثلاثة عشر كتابا – يَعتبر هذا البيت مُحرَّفا فم شِطِرهِ الثاني، ويرى أن صوابه هو: ( فالدِّينُ دِينِيّ وَإِيمَانِي)،ويستدل على هذا بابن عربى نفسه الذى يشرح البيت بقوله:»إنّ دين الحب هو قوله تعالى(إن كنتم تحبون الله فاتبعوني الله)»(4).وبؤكد هـذآ التصويب ما ذهب إليه أبو العلاء عفيفي كمن أنه (ليس في الوجود إلا الله وأأثاره، فهو المعبود على الإطلاق، الجميل على الإطلاق، هذا هو دين الحب الذي أشار إليه ابن عربي في

أَدِيِنَ بِدِينِ الْحُبِّ أَنَى تَوَجَّهَتْ رَكَانَّبُهُ، فَالْدِّيَنُ دِينِي وَإِيمَانِي (5) آ وَإِذَن؛ فهذ ا هُوَ دين ابن عربي الذي رِّف في الشطر الثاني من آلبيت، وهذه هي صيغته الصحيحة المتمشية مع نسقة الفكري والروحي، لا كما يروج بين أناس. وكم نِطلة أصيلة سليمة تعرض لها مناوئوها بالدسِّ والتشويه لغاية نأى عنها الصدق.

# 2 -د َالَ الم َوْتُ والامتلاء

تحرك هذا الدال على شكل مسألة بين أديبين أندلسيين: أما أولهما فهو جعفر بن عثمان مُفى الملقب بالحاجب، شاعر





أحمد بلحاج آية وارهام

وكاتب، استوزره عنَّايَةً بِالْعُلُومِ مَفْخُــرَةٍ الحَكَم المستنصر الأندلسي، وأما ثانيهما فهو أبو بكر محمد بن الحسن الزُبيدي(316هـ - 379هـ)، عالم وَفَى خطوب الزمَان لي عظةً لغوى شهير، ألف في النّحو كتابا سماه: «الواضح»، واحْتَصر كُتاب «العَّين» للخليل، كان صاحب شرطة لا تَدُعَنُ حَاجَتِي مُطِرُّحَةٍ

كانت بين الرجلين مكاتبات عديدة؛ منها هذه التي دارت حول قضية لغوية، فقد كتب المُصحفي إلى الزبيديُّ كتابا وردت فيه عبارة (فاضت نفسه) بالضَّادُ، فاعتبرها الزبيدي خطأ، ولكنه لم يصرح بذلك، وإنما أشار إليه بطريق التلميح، فقال:

قُلْ لِلْوَزِيرِ السَّنِيِّ مَجْتِــدُهُ لَي دَمَّةُ مَنْكَ أَنْتَ حَافظُـهَا

قَدْ بَهَظَ الأَوَّلِينَ بَاهِظَ لَوْ كَانَ يَثْنَى إِلْنَفُوسَ وَاعْظَهَا فَإِنَّ نَفْسِي فَاظَ فَائظُهَا

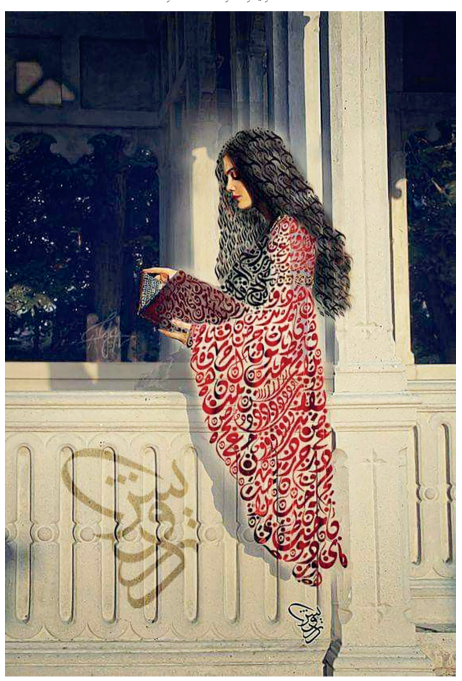
فأجابه المصحفى بأبيات؛ منها قوله:

كَيْفَ تَضِيعُ الْعُلُومُ فِي بَلَا إِبْنَاؤُهُ كُلُّهُمْ يُحَافِظُهَا ﴿ إِبْنَاؤُهُ كُلُّهُمْ يُحَافِظُهَا ألفاظهم كلها معطلة مَا لِمْ يُعَوِّلِ عَلَيْكَ لاَفظَهَا وَقَدُ أَتَّتَنَّى فَدَيِّتُ شَاعَلَةً لَلنَّفُسُ أَنْ قَلَّتُ: (فاظ فائظها) فأوضحنها تفز بنادرة قد بَهَظَ الأَوَّلِينَ بَاهظَهَا (7)

ويظهر أن المصحفى لم يذكر (فاضت نفسه) بالضاد إلا قهو يقصد وجها لغويا مَقولا ومتداولا لدى الكتاب، وأهل اللغة. فعيد الرحمن بن عيسى الهُمذَّاني(ت:320هـ/933م) قَال في كتابه:» الألفاظ الكتابية فاض الإناء: إذا سال من شدة امتلائه، وفاظت نفسه: إذا خرجت، وقد حُكيَ فاضت نفسه. وفاد الرجل يفود: إذا هلك ومات)(8).كما يظهر أن مخالفة الزبيدي للمصحفى ليست في العمق دليلا على الخطأ، بقدر ما هي دليل علم العالم، ل شاعر مترسّل، لغويَ ضليع، ليس من السهل وقوعه في أخطاء اللغة، فهو يعى الفروق اللغوية، ويميز بين اللغة اللغة النمطية، وبين لغة التوجيه المنطقي، ولغة التناول العلمي. ولذلك نراه في عبارته (فاضت نفسه) وكأنه يحفر فجوة بين استعمالين للفظة (= قديم/ مبتكر)، ويبتعد بها عن التقيد اللغوى المتأصِّل والمتداول، مستجيباً في ذلك لروح اللغة ومَكَرها الخاص الذي لا يستُجيب ضرورة لإرادة اللغوي وأفقه المحدود، وإنما للأفق اللانهائي للمبدع. فاللغة تتحرّك بشُّكل تضافري من طرف القوى المبدعة، لا من طرف القوى الساكنة في غَرَف الاطمئنان الجاهز.

فإذا كان فعل (فاض) دالا على الامتلاء، وفعل (فاظ) دالا على الموت، فإن هناك منطقة دلالية يشتركان فيها، ويتبادلان المواقع. وهذا هو ما انتبه إليه الفيروز أبادى(729هـ - 817هـ) فيما بعد، فقال في مادة(فيض) من «معجمه»: (فاض الرجل مات، وفاضت نفسه: خرجت روحه، وفاض الشيء: كثر)،وفي مادة(فوظ): (فاظ: مات، وقّي مادة (فيَظّ): حان فيظه وفوظه: موته).

وعليه؛ فإن المادة سواء أجاءت بالضاد أو بالظاء أو بالدال فهى تدل على الكثرة



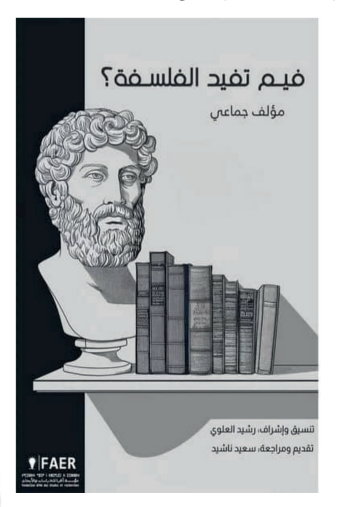
# تنسيق وإشراف: رشيد العلوي– تقديم ومراجعة: سعيد ناشيد

كتاب جماعي صدر أخيرا «مؤسسة أفرا للدراسات والأبحاث» يحاول الإجابة عن فائدة الفلسفة، بأقلام باحثين من المغرب وتونس والكويت.

هذا الكتاب الذي يحمل عنوان «فيمَ تَفيد الفلسفة؟»، نسّقه رشید العلوی، وراجعه وقدّم له سعید ناشید، تحضر فيه مساهمات باللغتين العربية والإنجليزية لكل من: مصطفى الزاهيد، الحسان سليماني، رشيد العلوي، سعيد ناشيد، محسن المحمدي، منير الحجوجي، كمال صيدقى، الحسين المعطاوي، رضوان أيار، حسن تيزوضي، حميد الكعال، سعيد السلماني، رشيد الحسيني، المعانيد الشرقي، نور الدين بلفقير، زوهير الخويلدي، وعقيل يوسف عيدان.

وفي تقديم هذا الكتاب الجماعي، كتب سعيد ناشيد أن الفلسفَّة «مواجهة مفتوحة ضدّ الوهَّم الذي يلازم العقل، ضدّ الشقاء الذي يلازم الحياة، وضدّ العنف الذي يلازم الحياة المشتركة"، وهي مواجهة لن يكون فيها «نصر نهائي»، و»لن يصل الإنسان إلى لحظة الحقيقة والسعادة والسلام»، وهنا «تكمن حدود رهانات الفلسفة».

لكن، يردف الكاتب قائلا: «نستطيع على الدوام تحسين شروط المقاومة، أي تقليص دائرة الوهم والشقاء والعنف»، و»هنا بالذات تكمن عظمة الرهان على الفلسفة».



# 3 - قصيدة البردة للبوصيري...ما هو مطلعها؟

اشتهر الإمام أبو عبد االله شرف الدين محمد الصنهاجي المعروف بالبوصيري(608هـ – 692هـ) في مشارق العالم الإسلامي ومغاربه بقصيدتيه:»البردة «و «الهمزية» اللتينّ تناولهما العلماء والدارسون بالشرّح والتحليل، والشعراء بالمعارضة، والمادحون بالاحتفاء والتنغيم في كل المناسبات الَّتي لَّها صُبْغة ديِّنيَّةً. حتى صارٌ المدحّ النبوي لا يذكراً لا وينصّرُفُ الذهن إلَّى اسمّ البوَّصيري كعلاّمة فارقة ومتميزة في هذا الجانب الذي فاز فيه بالقِدْح المُعلّى.

فقد صب في «البردة» كل ملكاته ومواهبه الشّعرية والمعرفية، وطاقاته الروحية، وولّهه العميق، وشفوفه النافذ، وصدَّقِه النابض. ولذلك نالت إقبالا وقبولا لدى جمهور المسلمين، وبخاصة المادحين، والمنشدين منهم الذينَ دأبوا على قراءتها مع الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم التي صلى بها البوصيري بها عليه فيها؛ وهي:

### مَوْلايَ صَل وَسَلَمْ دَائماً أَبَداً عَلَى حَبِيبِكَ خَيْرِ الْخَلْقِ كُلُّهُم

في بداية الإنشاد، وعقب نهايته...غير أن الذي يثير الانتباه هو: لماذا لم يبدأ البوصيري قصيدتهن بالحَمْدلة مع أن الأمر وارِدُ بوجوب ذلك فالرسول صلى الله عليه وسلم قال:(كل أمر ذي بال لا يُبتداً فيه باسم االله فهو أجذم).هل لأن ابتداء القصهائد بذلك غير مستحسن عنّد الشعراء لما جرّت به عادتهم من افتتاَّح قصائدهم بذكر لواعج العشيق،ونأي الأحبة والديار، وما يقاسونه من الأحزان والأشواقُ ومكاره البين والفراق؛ أم أن الأمر يتعلق بسببَ آخر نجهله؛ وكيف نبرر هذا الصنيع من البوصيري وهو الفقيه الإمام الصوفي الذي أخذ علوم الِقوم من أبي العباس المرسي تلميذ أبي الحسن الشاذليّ وارث سر مولاي عبد السلام بن مشيش العلمي

تَسَرُّبت هذه الأسئلة إلى طوايا الذاكرة منذ ما ينيف على خمسة عقود، تارة تشغل الذات، وتارة تنشغل عنها الذات بعوارضٌ من مُدَّلهمَّات الحياة. ولم تكن الإجابات التي كنا نعثر عليها كافية لإسكات هدير حُمَّى الأسئلة في دواخلنا، فأن يتكون البوصيري قد اقتدى بحسّان بن ثابت رضي االله عُنه فذاك ما لا يزيّده شاعرية، ولا يعطيهن تميزا، فالشاعر الحّق ليس هو ذلك الذي يسير في طريق الشعر العام المطروق بفانوس غيره، وإنما هو ذاك الذي يخترق أزقة خاصة به هو في كلّ خطوة شعرية يخطوها. والبوصيري بوصفه إماما في علوم الفقَّه والأدب والتصوف نعتقد أنه لاَّ تخفى عليه التساؤلات السالفة، فلم إذن جاء مطلع قصيدتُه متماهيا مع الذائقة الشعرية المعتادة، ولم يأت متما هيا مع الذائقة الفقهنة؟ٰ:

> مَزَجْتُ دَمْعا جَرى من مُقلة بدُم أمن تذكر جيران بذي سَلم

عن هذا يجيبنا العلامة محمد بن المعطي العمراني الدادسي (1245هـ – 1296هـ)؛ صاحب كتاب «التوشيح لبردة المديح» المخطوط في الخزانة العامة بالرباط؛ بقوله: (اعلم أنه اشتهر ابتداء هذه

### الْحَمْدُ للَّهِ مُنْشَى الْخَلْق مِنْ عَدَم ثمَّ الصَّلاَة عَلَى الْمُخْتَارِ في القدَم. (9)

إنه مطلع «البردة» إذن.. مطلع مشتهر كما يقول ابن المعطي، سار فيه البوصيري على السنن الذي يوجُّبِ الحِّمْدلة والتَّصِيلية امتَّثالا للأمر النبوي. ولكن هل َّهذا البيت هو حقا مَّن القَّصيدة؛ وإذآ كان منها فلم حُذف أو تنوسيَ؟ ولمَ لم يذكره شرّاحها ودارسوها على تعددهم، واختلاف أزمنتهم

وأمكنتهم؛ وأين عثر عليه أبن المعطي مؤلف التوشيح؛ هذه هي ورطة الأدب الجميلة، تخلخك بأسئلة حادة وحارة، وحين تتلمس بصيص الإجابة، وتحاول القبض علَّ على خيطها، تبرز لك خيوط أخرى لتصطاد فرحك، وتؤجج شغفك، وتلجم تصورك، ثم

تقذف بك من جديد في نقطة البدايات.

## الاحالات:

- إعبد االله إبراهيم: بالذكاء وقوة الكلمة، ط1،مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء1410هـ/1990م،
  - 2 ابن عربى: ترجمان الأشواق، دار صادر،بيلاروت1312هـ،ص:40.
- 3 عباس محمود العقاد: التفكير فريضة إسلامية، دار الرشاد اعلحديثة، د.ت، ص:101 وانظر البيت كذلك في كتاب: (تربية سلامة موسى)، دار الكتاب المصري 1948م، ص:254.
- 4 -دّ. عبد الرحّمْن بدوي: تارخ التصوف الإسلاميّ، طُ، وكاله المُطبلوعات، الكويت1975م، صص:28،27
- 5 ابن عربي المفترى عليه: ندوة في مجلة(التصوف الإسلامي)،العدد 9،السنة 21،رمضان 1419هـ/ ديسمبر 1998م،القاهرة،صص:34 إلى 39.
- كم، حققه وعلق عليه: د. أبو العلاء عفيفي، دار الكتاب العربي،بيروت565 هـ/1946 م،5/2.
- -7 عبد الواحد المراكشي: المعجب في تلحيص أخبار المغرب، تح: محمد سعيد العريان، منشورات المجلس الأعلى للشؤون اإسلامية،القاهرة 1383ه/1963مصص:65،64.
- -8 عبد الرَّحَمِّن بن عيسى الَّهمذاني: كتاب الألفاظ الكتابية، اعتنى بضبطه وتصحيحه: الأب لويس شيخو اليسوعي، عار من تأريخ الطبع ومكانة، صص:6،254،175.وعن صاحب هذا الكتاب قال الضِاحْب بن عَبادُ (لو أَدركَتُه لأمرتُ بقطُّعُ يده، لأنه جمع شنور العربية الجَزْلة، فأضَّاعها في أفواه صبيان الكُتاب، ورفّع عن المتأدبين تعب الدروس والحفظ والمطالعة
- (9) العلامة محمد بن المعطي العمراني الدادسي: «التوشيح لبردة المديح»، مخطوط بالخزانة العامة بالرباط

تحت عدد 2901د.



الصلات التاريخية من تأثير أو تأثر، أيّا كانت مظاهر ذلك التاثير أو التاثر...»3.

إن الأدب المقارن يدْرُس العلاقات بين الآداب، شريطة أنّ تكون هذه الأخيرة مختلفة اللغة والتحضيارة. ومن هنا، فإنه ليس من قبيل الأدب المقارن ما يُعْقَد من مُوازَنات على صعيد الأدب القوميّ الواحد؛ كالموازنة بين أبي تمام والبُحْتري، وّالموارنة بين أحمد شوقى وْحافظ إبراهيم. ويُشترَط، في هذا الإطار، كذَّلك، قيامُ صُلاتُ تاريُّ حُيةٌ بِينِ الأَدَّابِ، حتى يتَّحقق التفاعُّل؛ أى التأثير والتأثّر فيما بينها. وعليه، فإنه لا تعِد من الأدب المقارن في شيء الموازنة التي يَعْقدها بعْضُهم - مثلًا - بين اللَّعَرّي، والشاعر

بعد الرومانسي الإنجليزي ملتن (J. Milton) الذي عاش في القرن الـ17م... ولا

يقتصر هذا التفاعل على جانب دون آخر، بل إنه عام، يشمل جوانب عديدة. يقول د. العشماوي. «موضوع الأدب المقارن، بصفة عامة، هو تبادل ألتأثير والتأثر بين آداب اللغات المختلفة. وهذا التبادل ليس مقصورا على ناحية واحدة، أو مجال واحد، وإنما تتسع دائرَتُه؛ فتشمل الأجناس الأدبية، والصور الفنية، والموضوعات الأدبية، والمذاهب الفكرية،

والأساطير، والنماذج البشرية، وغيْرَ ذلك»4. وللأدب المقارن أهمية موكدة في النقد الحديث؛ ذلك بأنه يرصد ملامح التأثر وألتأثير، أو الأخذ والعطاء، بين الآداب واللغات المختلفة، ويسمح بالوقوف على جوانب الأصالة في الأدب القوميّ، وتبيّن حركةً التجديد فيه، ومسارها، وروافدها العامة، وينظر في مدى التعاون بين الآداب والثقافات...

وتجدُرُ الإشارة إلى أنّ الباحثين يُعبِّرون عن مفهوم «الأدب المقارن» بأسام

عَــدّة، لَـعُـل أشبهـرهـا اصبطـلاحً لاًدب المقارن» (La littérature comparée)، الذي أذاعه الناقد الفرنسي سانت بوڤ (S. Beuve). وهذه التسمية هي الرائجة الآن بين صفوف النقاد في الغرب والشرق معا. ويرى غنيمي هلال أن ثمة إضمارًا في هذا الاصطلاح، الناقص فى مدلولة أصلا، ويقترح تسمية مقهومه باسم «التاريخ المقارن للآداب»، أو «تاريخ الآداب المقارن». نشأ الأدب المقارن، بوصفه علما قائما بذاته، في أوربا خلال القرن التاسع عشر؛ تتيجة لمجموعة من العوامل (اتساع موجة الدعوة إلى مُحاكاة الأقدمين من اليونانيين واللاتينيين؛ النهضة العلمية التي شُبهدتها أوربًا انطلاقا من أواخر القرن الـ15؛ أثر الحركة الرومانسية الت الماد الر الحردة الرومانسية التي قامت على أنقاض الكلاسيكية...). ويرى بعض الدارسين أن نشأة الأُدب المقارن تعود إلى فترة أسْبَق؛ إذ يؤكدون أن هذا الأدب قديم جدًا. يُقولُ المُقَارِنيَ الفِرنسي إِيتيامبلُ (.R Étiemble) مثلاً: «في الحقيقة، إن المقارَنيّة قديمة قددُمّ الحضارة المكتوبة»5. وعُرف الأدب المقارن تطورات مهمة، وامتد إلى بيئات كثيرة، وأضحى تخصصا معرفيًا مستُّقلا عن النقد الأدبى، ونظرية الأدبَ، وتاريخ الأدب. وقد بلغ ذُرُوتُه على يد القارنيّ الفرنسي «تكُستٌ»، صاحب كتاب «Étudés de littérature Européenne» 1898))؛ إذ يقول د. هلال: «اكتمل، بحقّ، معنى الأدب المقارن على يد البَحَّاثة الفرنسي جوزيف تكست

ارتبط اسم المرحوم محمد غَنَيْمي هلال (1916-1968م) بـ»أول كتابًات جامعية صدرت باللغة العربية - في مصر والعالم العربي - حول الأدب المقارن، تعريفا وتقديما وإرساءً لقواعد الدراسة وأسُس البحث ومجالاته؛ مما جعل منه رائدا للدراسات الأدبية المقارنة»1. وقد كتب، في هذا المضمار، عددًا من الأبحاث، سواء بالعربية أو بالفرنسية؛ منها عَمَلاه الأكاديميّان القيّمان «تأثير النثر العربي في النثر الفارسي خلال القرنين 5 و6 للهجرة»، و»هيباتيا (Hypatie) في الأدبين الفرنسي والإنجليزي من القرن 18 إلى القرن 20)، علاوة على دراساتة: «الأدب المقارن»، و»الرّومانتيكيّة»، و»الحياة العاطفية بين الغُذرية والصوفية»، و»النماذج الإنسانية في الدراسات الأدبية المقارنة»، و »المواقف الأدبية »، و »في النقد التطبيقي المقارن »...

ويُهمِّنا في هذه الورقة أن نقف عند كتاب غنيمي هلال «الأدب المقارن» (أزيد من 450 ص. من القطع المتوسط)، الذي يعد أول كتاب ألفه

صاحبُه باللغة العربية في مُجال المقارنية. صدر في أواسط القرن اللاضي، وظهرت له - بعد ذلك - عدة طبعات؛ وذلك بالنظر إلى أهميته، وجدّة موضوعه في النقد العربى الجديث، وتزايد الإقبال عليه مَشرقاً ومَغربا. وهو يتكون من مقدمة عامةً، ومُدخَلُ، وبيابين اثنين، وجاتمة. فأما المقدمة، فقد أفردها المؤلف لما يُفرَد له عادة الخطأبُ المقدماتي من تعريفِ بموضوع الكتاب، وإشارة إلى أهميته، وذكر مُحاوره الْرَّئيسُة... وأما المدخّلَ، فَمَعْقَودٌ لتحدّيد مِفْهوم «الأدب المقارن»، بوصفه تخصُّصا معرفيا حديثا، ولبيان موضوعيه وأهميته، ليط بعض الضياء على المصطلح الذي يُسَمّيه. وأما الداب الأول، وقوامَّة أربعة فصول، فقد تطرق فيه إلى نشئة الأدب المقارن

في الغرب، وفي الجامعات المصرية بخاصة؛ على أساس أن لمصر سبقا في هذا الميدان، وأما البات الثاني، المكون من فصول سبعة، فتحَدِّثَ فيه غنيميً هلال،ً بإفاضة، عن عالميّة الأدب والفكر، وعن بحوت الأدب المقارن وميادينه، وعن مناهجه أيضا. وأما خاتِمة كتابه، فقد خصّها بعقد مقارنة بين هذا الأدب والأدب العامّ.

لقد حاول دارسون كُثِرُ الإجابة عن سؤال «ما الأدب المقارن؟»؛ فظهرت له عدة تعاريف، ذكر غنيمي هلال مجموعة منها، قبل أن يُوردَ تعريفه الخاصّ للأدبُ المقارن؛ إذ حدّده بأنه «دراسة الأدب القومي في علاقاته الآدابُ الخارجة عن نطاقً اللغة القومِية إلتي كتِب بِها»2. والْمُلَّاحَظُ أَنَّهُ بِرِكُنْ الحانب التاريخي تعريف الأدب المقارن، وذلك تحت تأثير المدرسة الفرنسية (بول ڤان ِتيجم - جان ماري كاري...). ٍوقد برز الجانب المذكور، بقوة، في قوله: «مدلول «الأدبّ المقارن» تاريخ أنه يدُّرُس مَواطن التلاقي ، لغاتهاً بين الآداب في المختلفة، وصلاتها الكثيرة المعقدة، فيَ حاضرها أو في ماضيها، وما لهذه





(J. Texte) في آخِرِ القِرِن التاسع عشر. وهو يعد، حقًّا، أنَّا لللادب المقارَن الحديثُ»6.

أولى الغربيّون عناية فائتَقة لسلادت المقارن، وعَمَدوا إلى تلقينه لطلابهم فى جامعاتهم ومَعاهدهم. إن فرنسا أَدْرَجَت مادّة ى بتعليم التلاميذ نهم أصلول الأدب المقارن ومبادئه، انطلاقا من المرحلة الدراسية الثانوية، وقد ورد في ديباجة التعلّي الثانوي بفرنسا لسنة 1925 ما يأتِي. «والذي يهمَّنا حقًّا أن بعرق التلميد شبيئا من علم الآداب المقارنة، وهو علمٌ ٰ يختصُّ التعليم العالى - فيما بَعْد - بإكمالُ الدراسةُ فيه، ولكن لم يُعُد من الممّكن أن يجهل عقل مثقف منهج هذا العلم وغايته». على حين أن هذه المادة حديثة جدا في برامج التعليم في الجامعات الْعربية كلها، ولمْ تَحْظُ - إلى حدّ الآن - يما تستجقِه من العناية والأهتمام، وما أُنْجِز فيها مّن أبحاث أكاديمية لا َيقدّم صورة واضحة وكافية عن المقارنية.

لذا، ينبغي للباحثين العرب تكثيف الجهود، وتنسيقها لتقريب الأدب المقارن إلى المتلقى، وتعريفه بأفضال العرب والمسلمين على الشعوب الأخرى عبر التاريخ

إن الخطوة الأولى، التي تبدأ بها الدراسات المقارنة، هي الإقرارُ بـ»عالميَّة الأدَّب»، وتقتضي خروج الأدب منّ حدوده القومية إلى أدب أو آداب أخرى؛ طلِبًا لكل ما هو جدید مفید، یهضمه ویتغذی به، واستجابة لضرورة التِّعاون الفكري والفني بينه وبين غيره من الآداب؛ ذلك بأنَّ ثمار الفكر تتجاوز حدود الزمان والمكان، ولا تحتاج إلى جواز سفر أو تأشيرة دخول لتلجَ عوالمَ وبيئات تهبط في كل أرض، وتجتاز كلٍ مكان، وتحطٍ بأجنحتها فوق ما تشاء من بلادٍ، مخترقة الحواجز، تنفذ إلى قلوب مَنْ يريدها، وتعانِقً فكر مَنْ يَهْواها»7. وتقبع وراء عالمية الأدب عوامل عامة، وأخرى خاصة. فأما العوامل الِعامة، فتتلخص في شبعور ذوي المواهب الناضبجة بنقص الأدب القومي، وعدم كفايتُه لحاجات العصر، جُرات، والحروب... وأما العوامل الخاصة، فهي أقربٌ إلى لبِّ الأدب المقارن من العوامل السالفة، وقدَّ أجملها غنيمي هلال في الكتب على اختلاف أنواعها، ورجال الأدب مِن مترجّمين ووَسَطاء، وأدب الرّحْلات، والصحف والمجَلات.

ومن الموضوعات التي يحتفل بها الأدب المقارنُ «الأجناس الأدبية»؛ فيتناول نشأتها، ويبين خط تطورها، ويبدرس امتدادها في الآداب الأخبري... وهذه الأجناسُ نوعان؛ شعرية (كَالملحمة، والمسرحية الشعرية...)، ونثرية (كالقصة بمعناها العام، والتاريخ، والمناظَّرَة...). وهي تنشأ في بيئات بعينها، ثم تنتقل -لعوامل تاريخية أو سياسية ... - إلى بيئات أخري. ثم إن الجنس الأدبي حين ينتقل من أدب إلى آخر، ينقل معه خصائصه الفنية؛ من أوزان إيقاعية، وصور أسلوبية، وما إلى ذلك. وممّا لا شبك فيه أن الأدب العربي الحديث قُد عرنك كثيرا من هذه الأجناس، ناقلا أكثرها من آداب الأمم الأخرى منذ عصر النهضة.

ويُعْنى الأدب المقارن، كذلك، بدراسة المواقف الأدبية والنماذج الإنسانية؛ لأن فيها يظهر تبادل الصّلات الفنية بين أداب اللغات المختلفة، على مرّ العصور. ولكل أثر أدبى موقف، والموقف إما عامٌ وإما خاصّ...

فَى الحديث عن هذا الموقف في كتابه قيد الـقِـراءة، وفـى كتابَيْه الآخُـرَيْـنَ: «أَلْمُواقَـفَ الأدبية» و»الموقف الأدبي»، وفي عِدد من مقالاتّه التي نشرَها... وقـد يـقـوم الكاتب - أو المبدع عُموما - بتصوير نموذج لإنـــســان، تـتـمـثـلَ فيه مجموعة من الفضائل أو الرذائل، أو من العواطف المختلفة التي كانت من قَبْلُ حبيسة عالَم التَجْريد، والنماذج البشرية ـــوآعُ؛ فهناك النماذج العامة (کــ»الـيـخـيـل» الذى وظفه الأدباء منذ الأغارقة إلى العصر التحديث)، وهناك النماذج المقبوسة من الأساطير القديمة 

و»برومیثیُوس»ا، و»بجْماليون»،

المقارنِية، إلا إذا انتقلت تاريخيًا من أدب إلى أدب أو 

وفيّ بعض الأحايين، يؤثر كاتب أو كتاب أدب معين غيره من الآداب؛ كما حدث بالنسبة إلى الألماني جَوْتِه (Goethe)، الذي أثْرَ - بِكْتَابِاتِهُ - َفَي الأَدبِينَّ والفرنسي،

> فترات تاريخية ماضية؛ وكما حدث بالنسبة إلى المقامات العربية التى تجاوزت حدودها القومية، طت حواجز الزمان لِتؤثر في كثير من الكتّاب الغّربتَّنُّ. ر ومما له اعتبارٌ فِي الأدب المقارن رحالات بعض الكُتّابُ إلى مناطق معينة، واطلاعهم على حضارتها وأدبها وأجوائها، وتأثرهم ببعض ما لديها. ومثال ذلك رحلة الفرت جيرار دي نيرڤال (**.G** de Nerval) إلى الشرق (مصر خاصة)، ووصَّفه الحياة العامة فيه، وتأثره بجملة من مظاهره

ادس فصول الباب - بَـٰداءَةً - في الغرب، منذ القرن الـ17، ثم انتقلت -

وقد أفاض غنيمى هلال

وهناك أخرى ذات مصدر ديني لك»يوسف وزوليخا»ا، أو شعبي لك»شهرزاد»، و»فاوست»ا، أو تاريخي لك»المجنون وليلى»ا. وهذه النماذجُ لا تُعدّ من قبيل النماذج، وتتبّع امتداداتها فيّ أداب اللغِّات المختلفة.

الحضارية الأصيلة.

وقد خصّ هلال الثاني، من كتابه هذا، بالحديث عن المذاهب الأدبية إلّكبرى، التي ظهرت

فى فترات متباينة - إلى آدٍاب أخرى؛ كالأدب العربي الذِّي استقدم هذه المذاهب كلُّها، وتأثر بِها، وكتَّب أدباؤهُ على نوْلها. ولكن تأثر أدب العرب بالمذاهب المشار إليها لم يكن منهجيًا؛ كما يقرّر ذلك محمد غنيمي هلالُّ8ً.

إن أحْدَث ميدان من ميادين المقارنيّة يكمُّنُ في تصوير الآداب القومية للبلاد والشعوب الأخرى (الصّورولوجيا). ولكنه - مع حداثته - غنيّ بالبحوث، التي تبشر بأنه سيكون من أرحب ميادين الأدب المقارن، وأكثرِها رُوادا في المستقبَل؛ وذلك لأنه أيْسَرها منهاحا، وأوْضَّحُها معالمَ، وآكَدُها في الوصول إلى غاية الباحث. ومن أمثلة هذا الميدان صورة إسبانيا في الأدب العربي، وصورة مصر في الأدب الفرنسي. والواقعُ أنَّ الصُّوَّر التي يقدّمها الكتاب عن البلدان الأخرى تختلط فيها الحقائق بالمزاعم، ولكنّ صداها عظيم، وأثرَها خطير في نفوس الشِعُوب التي تتوجّه إليها.

تلكم، إذا، خلاصة مركزة لمحاور كتاب غنيمي هِلال «الأدب المقارن»، الذي يعد واحدًا من أهم المؤلفات العربية في هذا المجال؛ فهو يرمى إلى تعريف القارئ العربي بحقيقة الأدب المقارن، وميادّينه، وظروف نشوئه، إلخ؛ وذلك بأسلوب بسيط واضح، مدعم بالشواهد والأمثلة، وانطلاقا من جملة من المصادر والمراجع المهمة (الغربية بخاصّة)... ويحسُّن بنا - في نهاية هذا المقال - أن نشير إلى أن هناك دارسين كثيرين يتحدثون عن «أَزْمِة» (Crise) يمرُّ بها هذا الأدب في الوقت الراهنِ، ولكنْ - رغم ذلكِ - فـ »قد استطاع أن يحقّق نجاحًا أكيدًا فى ولادته، ونموه، وتشعب معارفه، وتنوع مساراته، وغنى اتجاهاته»9.

-1فاروق شوشية: محمد غنيمي هلال.. رائد دراسيات الأدب المُقَارَن، مُجِلة «فصول»، القاهرَة، ع.3، مُج.3.، 1983.

-2محمد غنيمي هلال: الأدب المقارن، مطبعة نهضة مصر، ط.3، 1977، ص12. **-3** نفسـه، ص15.

-4 محمد زکسي العشىماوي: دراسيات في النقد المسرحي والأدب المقارن، دار العربية، بيروت، 1983، ص23.

5- روني إيتيامبل: أزمـة الأدب المـقـارن، ترجمة: عبد النبى ذاكر، المُلْحق الثقافي لَجريدة «الإتحاد الاشتراكي»، ء.7579، بتأرب 2004/5/14، ص10.

-6 محمد غنيمي هــلال: الأدب المقــارن، ص78.

-7 العشماوي: دراسسات فى النقد المسيرحي، م. س، ص9.

-8 غنيمي هلال: اللــقــارن، الأدب ص392. ُ

-9 نذير العظمة: الأدب المقارن.. إلى أين؟، مجلة «علامات في النقد»، حُـدّة، ج.4، مج.1، يونيو 1992<u>،</u> ص ص .177-176



يمس مصطلح الـ «خَفْر» Gravure جموع التقنيات الفنية أو الحرفية (الصناعة التقليدية) أو الصناعية التي تقوم على الشق أو الحفر لإنتاج صورة (رسمٌ) أو نص أو أي

نقش على المادة التي تتوزع بين الزنك والنحاس والخش وباعتماد الحبر، تتم الطباعة على ورق خاص أو وسيط آخر، ويُنْعَتُ العمل المُحَصَّل عليه ب «طياعة». وكثيرا ما نلاحِظ الخلط بين عبارات «حفر» وَ»رَشَم» (Estampe) و»طُبْعَة» (Tirage) لصعوبة التَّدقيق اللُّغُوي. بينما تُختلف الطباعة الحجرية Lithographie (1796، ألمانيا) والطباعة الحريرية Sérigraphie (1907) عن تقنية الحفر التي تنحدر إلى منتصف القرن الرابع عشر، في إعادة إنتاج الرسوم والأعمال الفنية عموماً.

كَانّ من البّدَهي أن تتخّذ هذه المبادئ الطّباعية دورها في إغناء المجال التشكيلي في شقه التصويري، كأشكال ربة مستقلة من

> جهة، وكوسائل وتقنيات لتنسأخ العمل الفنى وجعله قابلا للتعدد والانتشار أكثر فأكثر من جهة أخرى. ولعل أوائل المبادرات الطباعية التى كان لها التأثير البالغ في مشهد الفن المغربي التحديث، تعود إلى أوراش فن الحفر التي باتت من أساسيات برامج . موسىم أصيلة الثقافي الدولي منَّذ دُوراته الأولى، بَّداية منّ 1978 و إلى حدود اليوم، وذلك تحت إشنراف كبار الحفارين الدوليين، من قبيل البولوثي رومان أرتيموسكي Roman Artymowski، الهندى كريشنا ريدي Krichna كريشنا

Reddy، الأمريكي روبيرت بلاكبورن Robert Blackburn، البرتغالى ديفيد دي ألميدا David de Almeida، الإسباني فرانسيستكو دومينغيز Francisco Dominguez، العراقيّ راَّفع الناصّريّ، السّوّداني محمد عمر خليل المحترف فيّ الحفِّر بالحوامض والمهمازُّ والبصمة وغيرها.

تبقى الفنانة مليكةٍ أكزناي من الأسماء الرائدة في فنون الطباعة بالمغرب، إذ تُوَلَّت الْإِشْرَاف على فنَّ الحفر في مشعفًا قصر الثقافة بأصبلة منذ بداياته، حيث راهنت «مؤسسة منتدّى أصيلة» منذّ الدورات الأولى لمّوسمٌ أصيلة التّقافي الدولي على أنماط الطباعة الفنية بعامة، وفن الحفّر بخاصةً، لمنح اللوحة إمكانية التناسخ الإبداعي وجعلها في متناهل الجمهور العربض، بكثير من الجُدِّيَّة والْمَثْابرة التَّى مكُّنتُّناً اليوم من الاستمتاع بمشاهدة وتلقى هذه المجموعة من اللوحات الطباعية المتنوعة بين أساليبُّ الحفر والليتوغرافيا والسيريغرافيا (أكثر من 200 عمل فني) ضمن المعرض الَّتكريُّمِّي ۚ «مُسارات متقاطعَة» الذي يحتَّضِنه رواق مركز الحسن الثاني للملتقيات، وقد تم اختيار قطع المعرض من بين أكثر من 5000 عمل، كما صرَّح بذلك الأستاذ محمد · يُ عيسى الأمين العام لمؤسسة منتدى أصيلة. وهي الأعمال التي ساهم في إنجازها فنانون رواد من المغرب والبلدان العربية، ومِن الهند واليابان وأوروبا والولايات المتحدة وأمريكا اللاتينية ومن كثير الدول الإفريقية، على امتداد قرابة نصف قرن، حافظت على امتداده مشاغل الحفر على نشُّاطها، فكان للَّفنانة مليكة أكزناي الأثر البالغ والمحوري في ديمومة الإنتاجية، عبر الإدارّة والتدبير والتنسيقُ الوَّطني والدولي، ومن خلال الإشراف على تَكُوينَ وتأطَّيرُ عدد منَّ الفنانيُّن على اختلاف أجيالهم، وقد أصبحوا من

لم تدخّر مليكة أكزناي جهدا في تطوير أدائها التقنم والتعبيري، بداية من تكوينها في فن الدور بنيويورك والتعبيري، إلى تجاربها الخاصة التي أبانت عن حنكتها لها في مجمل إلأساليب الطَّباعية وتقنياتها، كما نُعاين ذُلك فيَ أعمالها المُمَثَّلة في هذا المعرض الذي يعكس الذاكرة الثرية لمُشْغَل أصيلة. بينما تنتمي نماذج من أعمالها الحفرية إلى أهم المجموعات الطباعية التي أنجزت في مختلف مرضها فضياء «أكتوبا» Actua المحترفات، كتلك التي بالدار البيضاء سنة 2000، وتضم أعمال مليكة أكزناي إلى جانب أعمال فنانين من أمثال فريد بلكاهية ومحمد المليحي ومحمد شبعة وسعد بن الشفاج وعزيز أبو على ومحمد القاسمي وعبد االله صدوق وغيرهم.

وفضلا عن كونها حفارة محترفة غُزيرَة الإنتاج، فهى الفّنانة التشّكيليّة التي سُجلت حَضورها منذ بدايّة سبعَّينيات القرن الفارط، إذ تنتمي إلى الأجيال الأولى من الفنانين المغاربة الذين وأكبوا أستئلة بدايات توطيد الفن المغربي الحديثُ، مُعلَّنَة عَن أَخْتيارها التَّجريدي تماشيا مع توَجُّهات رواد مدرسةً الدار البيضاء حيث درست وتخرجتُ حيّنها في 1970، تاريخ انخراطها في البحث عن نسّ أسلوبها ٱلخاص، استنادًا إلى تجانَس َّأَشكالها العضوية تَجعلها في حالة جركة دائمة، وفق تلوينية تتوخَّى التَضَّادَّات إلبديعَّة التي تُبْرِز رَقْص أجسادها الباعثة على َ الحياة، والمتحاورة معَّ مرجَعيات عالمية دالـة، نستحضرً معها «رقصة» َ ماتيسَ وعنفوانها. بِينما يتشكلِ بناءً العناصر عند مليكة أكزناي بروح شفيفة تقوم على مُتوالية توليديَّة تدفع بأشكالها الطُّخُلْبِيَّة المُسَطِّحَةُ إِلَى نوعٌ مَنْ الْإِبْدَالَ الذي تُنبِثق معه ما يُحيل َعْلى جنسِ الكتَابَّة المُتَنَّاعْمَة هيئة «كاليغرافيات» عربية رامزة، تُبْرُز عبر توليفات كَتُّلِية تَتماهى مع الخلفية ضمن لعب محسوب بين المملوء والقَّارِغ (الخُّلْفيَّةَ)، بين الحضورَ والغياب. إنَّهَا الْحساسيَّة الَّتِي تُوَّطُر إبداعات الفنانة، ليس في إنتاجاتها الحفرية والتَّصويرية فحسب، بل أيضا في أعَّمالها النحتية التَّي

طالما شكلت أحد الممارسات باتت تستهویها، باعتبأرها فنانة تشكيلية شاملة نجحت في الحقاظ على سيرورة حضورها الفني الذي طبع بصمته باستحقاق المشهد الفني الحديث والمعاصر بالمغرب.

هذه اللحظة الاحتفالية بالمبدعة مليكة أكزناي، تُدعونا أيضيا الستحضار الفنان الحَفّار الياباني أكيمي نوغوشي Akémi المصيدة المصيد Noguchi إلىذي دأب علم مشاركته المنتظمة والفاعلة في مشغل الحفر بأصيلة ، امتداد عقد ونصف من الزمن، وهو إلى جانب الياباني شو طاكاهاشي Shu Takahashi بصما تجارب المشغل بما تمتاز به



أصول الطباعة الأسبوية

وأدبياتها الروحانية ذات

يظل الحفار أكيمي

manière

الميزوتينت

غِوشِي (من مواليدُ

Maitre مُعَلَم (1946)

الصيغة السلوداء La

الحفر، بناء على العديد

من التجارب والأختبارات

التقاليد العربقة.

noire

أو تقنية

رو — Mezotint فــيَ

الذيُّ يُجَدِّد من خلالة علاقاته بفناَّني العاَّلم. إن هذا التكريم الرمزي الذي يهدف بالدرجة الأولي إلى الاعترأفُّ بما قدمَّتُهُ الفِّنانَّةُ مليكَّةُ أَكزنايُ ومَّا قدمهُ الَّفنَانَّ أكيمي نوغوشي في حقل الفنونَ التشكيليّة والبصرية، إنماًّ يكشفُ لنا كيفُ يمكن للفن أن يتسامى مع قيم التقاسُم والتبادل والتعايُّش والجمال، وكيف يمكِّن لمُلتَقى فني مثل موسم أصيلة الأصيلِ، أن يتحول، على طول 45 دورةً، إلى بؤرة للتلاقى والتواشبج بين الأقطار والقارات والثقافات فى

وفي المغرب الذي ظل مشدوداً إليه عن طريق أوراش موسم

أُصِيِّلَة السِّنوي التي اعتبرها، في تصريحه، الملتقى الدولي

تحية تقدير وإجلال للفنانة مليكة أكزناي والفنان أكيمي

## أصيلة، يوليوز/ تموز 2024

\* - نص الورقة التي ساهمت بها في الندوة التكريمية الخاصة بالفنانة المغربية مليكة أكزناي والفنان الياباني أكيمي نوغوشيي «45 سنة من فن الحفر ّ في أصيلة»، ضمنَّ فعاليات موسم أصيلة الثقافي الدولي، الدورة الصيفية 45، 21 يوليوز/ تموز 2024.

