

المدير: عبد الله البقالي سنة: 55 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 22 من ربيع الأول 1446 الموافق 26 من شتتنبر 2024

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

وهاهم رغم التَّرْسانة الحَرْبية التي أكلها مع جُنْد الإحتياط الصّدأ، أصبحوا مُجرّد سلاّح ضَرُّط صوتيّ، ولا يَملكون إلا ما أمْلاه الأسْباد منْ خُطَب!

قالت أطّيافٌ سّياسية دارتْ مع الزّمن حول نفسها في حَلَقة فارغة، لِتُصْبحِ في استفْرادِها بالسُّلْطة حزباً واحِداً، إنْ قِواناً خائِرة، ولا نسْتطيع أنْ نحرِّكِ من الأسْلجِةِ غير اللسان لاهجين بِالدِّعاءِ، أَيْننا مِن الأَمْجِادِ التَّليدةِ حِينَ كِنا بِضِرْبِةِ واحدةُ على المنبر، نَهيِّجُ هُتاف الجماهير، الهمّة..الهمّة يا جماهِيرَ الْوطن العربي الأشاوس، الهمّة.. الهمّة َ أيتها النخبة المثقفة الذَّيْليّة النابغة، ما أحْوجنا لَمَنْ يضَعُ النِّيةُ حِيث ترقَدُ الحيَّة، مَا أَحْوَجنا لِمثل تلك الأصوات التي كانت تُراوحُ في تأجُّجها دون حِطِب، بين أغاني أم كلثوم وما يُلقيه جمال عبد الناصر من خطب، ولا عجب اليوم أن تفقد الأصوات حناجرها من حيث مَرّ السكين، لا عجب أنْ يُباع في المزاد العالمي مذْياع صوت العرب، كم نشتاق نحن النّخب السّبياسية المُتِبقّية منْ كراسي بائدة، أن تعُود نفس الأصوات لتَحَمِّي الطرْح وهي تنادي بأسمائنا في الغدو والأصال، تارة بالعويل وأخرى بالطبل والمزْمار، ألا كُمْ يُشْفى غليل سِاديّتنا أنْ تُعبِّر الجماهير عن ولائَها الأعمى، آنا بالبِّكاء وأخْرى بالطرب!

قِالوا نُحْنُ لا نَعْطى إِلا بَعْد أن نَأخُذ، وقد أخُذْنِا بأَصْواتكم المشتراة يأبْخس الأَثْمِان، كراسي تَجْعلنا مُقعَدين لِبقيّة العُمر، لَا نَحرِّكَ ساكناً وإذا أحْدَقَ بأموالنا الخطر، نَفعًلُ جنْسياتنا الأخرى في أكثر من جوإز سفر، نخْضُع لما يسْري على الإنسان الآلى من برامج وأزرار، فما أحْلاهُ من شلل بعْد أِن أخذنا خزائن البر والبحر والجو، أخذنا التَصْفيقُ فى كُلُ المحافل الدّولية، وتركنا لكم الحريق، واستطعّنا التحكم في الزمن وتلاعبنا بالأمل، فجعلنا مُسْتقيلكم ماضساً في خبر كان، وماضيكم حائِط مَبْكي يحْجُب المستقبل، فلا يُولد الجنينَ إلا طاعنا في السِّن، لا تطلِّع الشمسُ إلا حمراء غائبة في الأعين، انظروا إلى قدرتنا الهائلة في تنغيص الحيّاة، فمن مات قبل أن نشرب حصّتنا الكافية من دمه، فقد «نجا منْ هذه الحياة بأعجوبة» بتعبير محمود درويش، ولكن ُهِذا يكفي لكي يَسْتمر على

> مَن ضيع الشيعوب العربية بمُخططات فاشله ولي المـــزاج، نـــن نتيجة ما تعيشونه اليوم من اضطهاد سيُغ خارطة المنطقّة، تَحْنُ الخَمُّ المَشْبِرَعُ للتَّعالب

وأنتُم الدّجاج، لا نَعْرفِ لِمُ يشِيدُّ عَلَيْنِا اليوْم الغِضِب، أِو تَنْكِرون أَنَّنا لَمْ نَكُنْ شيئاً قبل أَنَّ تجْعلوا منا النَّخُبِ!



قالوا إننا نتابِع الوضع عن كثبٌ، ولا نضِحك على الذقون، ولو اسْترْسَلت اللحى وسييقتها الشيوارب إلى إناء الكِذَبْ، قُلْنا إِنَّ النَيرِان بِالسنتها أصْدقُ حريقاً مَن الصُّحفُّ والكُتُب، ها هي لا تنتظر القيامة لتطلع على الأفئدة، ها هي تقلبُ الأرضِ على شِبِعْبِ بَرُمّته في مقابر جماعيّة، هَا هى تُروِّع الطفل في الفِراش وهو قاب شفتين نسم للملائكة، ها هي تجمَّدُ بالخوف أعْيُن

النُّساء كالزُّجاج الكسير في النافذة، ها هي تُهجُر أِهالِي كانوا آمنين في البيوت إلى أين الهرب، قالوا إنَّنا نَتَّابِعِ الوضِّعِ في أقربِ مستشفى لولادة الرِّجال عن كثب!

قِالوا غدا أو بَعْد غد قبل نهاية القرن، سنضرب يدا بيد وملء أفوَاهنا الحَوْقلة، نَزلزل الأرْض تحْت أقدامنا برقصة الدّراويش، وَنرْفع عقيرتنا على إيقاع الدُّفوف طالبين من السَّماء المددُّ، قلنا لقد صَدَق من وصَف العرب، بالظاهرة الصّوتية،







ترجمة: ماجد الأميري

# نيران الرغبة.. وليم شكسبير

عن دار أهوار للطباعة والنشر والتوزيع في بغداد - العراق، صدرت حديثاً ترجمة لكتاب يحمل عنوان «نيران الرغبة - وليم شكسبير»، وقد أنجز الترجمة الكاتب والباحث العراقي ماجد الأميري.

الكتاب في الأصل من تأليف المفكر والناقد الشهير رينيه جيرار، صاحب كتب «العنف والمقدّس»، و «الكذبة الرومانسية والحقيقية الروائية»، و "كبش الفداء»، و "أرى الشيطان

يسقط كالبرق»، و»أيـوب ضحيّة شعبه» ... وغيرها من الكتب المثيرة للجدل .

يقول المترجم؛ ج جيرار في كتاب اللذي عربناه للقراء العرب المهتمين بنظرية الرغية المحاكية، عوالم شكسبير المسرحية ليعرض تطبيقيًا نظريته الشهيرة التى تعتبر حجر الزاوية في معماره الأنشروبولوجى الرغبة بصفتها محاكاة حفزتها مفاعيل شخص آخر ضاربا عرضً الحائط بالنظرية الأوديبية الفرويديّة، التي تحيل الرغبة إلى مضامين نفس جنسية تتعلَّةً بالطاقة اللبيديّة

والشهوات، التي يتوجّب اشباعها. بعبارة أخرى، والشهوات، التي يتوجّب اشباعها. بعبارة أخرى، إن رغباتنا لا تنتمي إلينا، فهي لا تتحدّد من خلال بعض الممتلكات الخاصة بنا، ولكن تُقترح علينا من قبل شخص آخر فنسارع إلى تقليده! مُعتبراً أن شكسبير كان أول كاتب أدرك مفاعيل الرغبة وراح يشيد مضامينها في متون مسرحياته المختلفة ـ كوميدية كانت أم تراجيدية ـ ووصل في تأمّلاته العميقة بها إلى مدارج متعالية في كلا النوعين المسرحيين، لدرجة أنه لا تخلو بنية درامية مسرحية من بين مسرحياته الكثيرة من أثر للرغبة المحاكنة.

يزخر الكتاب، بتفسيرات جديدة مبهرة وصادمة بصورة عجيبة: حيث يصبح شكسبير « نبيًا للإعلان الحديث»؛ ويقرأ التهديد بالكارثة النووية اليوم في ضوء انتقام هاملت المتردد . ناهيك عن فهم « الرغبة المميتة للغيرة» والإستلاب في

مسرحيّة «عطيل» و« ليلة الشتاء « و» الليلة الثانية عشرة «، وسواها عبر ما يطلق عليه بـ «

التجادب الضدي».
ولعل التأويل الأكثر إدهاشاً وإثارة للإهتمام
على الإطلاق، هو القراءة الموجزة، ولكن الرائعة،
التي يقترحها جيرار؛ ويقدم فيها منظوراً جديداً
تماماً للفصل الخاص برواية «يوليسيس»
لجيمس جويس، حيث يقوم ستيفن ديدالوس

شكسبير فى المكِتبة الوطنية، معتبرا أن جويس ـ الذي ربّما يكون أعظم روائيي القرن العشرين - هو الكاتب الوحيد الذى يقترب من فهم أعظم الكتاب المسرحيين في عصر النّهضّة . وفي واحدة من بين حفريًاته المثيرة المتعلقة بالكوميديّات المبكرة التي كتبها شكسبير في أوائل تجاريه المشرحيّة، يلاحظ جيرار أن الدور البسيط للحبكات المعنيّة هو نوع من الخطاب الذى يتغيى شكسبير وضعه أمام، أو فوق حبكة ثانية أعمق من الحبكة الأولى يروم إيصالها إلى طبقة أخرى من المتفرجين تختلف عن الطبقة الأولى فشكسبير يتقصد

بإلقاء محاضرة عن

جـوء بص صاحب - إستراتيجيّة مزدوجة - إلى قوّة الإبدال الكامنة في كبش الفداء، حيث يقدّم للجمهور المشبهد الذي يرغبون بمشاهدته ، وفي الوقت نفسهٍ يكتبٍ بين السطور ـ لكل من يستطيع أن يقرأ ـ نقدا مُدمّرا للمشهد . وقد قام خلال معظم مسيرته الإبداعيّة بدمج نصّين مسرحيّين في مسرحيّة واحدة، بغية توجيه شرائح مختلفة من جمهوره نحو تفسيرين متناقضين لنفس المسرحيَّة: تفسير أضحوى خاص بالمتفرج الأرضى، يتسم بديمومتة المتصلة بمعظم التفسيرات الحديثة . وتفسير لا أضحوي يحاكي أولئك الجموع المتواجدون في صالة العرض . معتبراً « إن أعماله تفكيك لعقلنا الميتافيزيقي الضيق، الذي يتجاوز حدود نيتشه ـ هايدغر، التّي لا تزال حدّودنا . ومن خلال وعيه بِٱليَّةِ الضحيَّةِ الفدائيَّةِ وعواقبِها الدِّينيَّةِ، توصَّل إلى رؤية أنثروبولوجيّة ظلت مغلقة حتى يومنا هذا، ولكنها أضحت مفهومة في نهاية المطاف».



## مائة كتاب وكتاب

### في ضوء إثراء الديبلوماسية الثقافية العربية المغربية الإماراتية

رأى النور أخيرا مؤلف موسوم بـ «مائة كتاب وكتاب: في ضوء إثراء الديبلوماسي الثقافية العربية المغربية الإماراتية»، وقد أعد هذا الكتاب في جزئه الأول الباحث الأكاديمي الدكتور عبد الله بنصر العلوى.

وفي تقديم الكتاب يشير بنصر العلوي، إلى أن الحضور الثقافي المتميز لمعالي الأستاذ الدكتور مانع سعيد العتيبة في المغرب، فاعلا في الحركة الثقافية المغربية والإماراتية والعربية.. فمؤلفاته ودواوينه من جهة، وحضورها في آثار الدارسين من جهة أخرى، وعنايته بالبحث الأكاديمي والأدبي من جهة ثالثة سجل حافل بالتحليل والنقد، وبإثراء الحركة الثقافية».

ويضيف «إن ما يسم هذا الحضور الوازن هو دعم معاليه شيوع المعرفة الأدبية والنقدية والعلمية والتربوية والحضارية... من خلال طبع عدد من الكتب التي أثرت الفضاء الثقافي المغربي».

وقد «..عمدنا إلى إعداد هذا الكتاب الذي قارب مختلف أصناف المعرفة لما توفر فيه من نبوغ أثرى الدبلوماسية الثقافية بين البلدين الشقيقين.

وحرصاً منا على تعميم الفائدة من هذه المائة كتاب وكتاب أوردنا عتباتها التي بسطت أوجه المجالات الثقافية والتي اكسبت الساحة الثقافية العربية نماء وتطورا.

وقد سلكنا في عرض هذه الكتب المائة ما جاء ضمن مجموعات نذكر منها؛ مؤلفات مانع سعيد العتيبة،

وحضوره في آثار الدارسين، والشعرية الإماراتية والعربية، والأدبية المغربية والأندلسية، وكتب التكريم والرسائل والأطاريح.

والرسائل والأطاريح. يقع الكتاب في 441 صفحة من الحجم المتوسط، وطبع بمطبعة أنفو - برانت بفاس.







هَلْ أَنْتَ صَديقى؟

إِنْ كُنْتَ ... ضُمَّني إلى صَدْركَ نَبْكي سَويّاً عَلى أَمَد بَعيد لَمْ نَكُنْ فيه سَويّاً

أَخْبِرْني ، بلا مَجازات ، أنَّ الحياةَ بظلَّيْن أَكْثَرُ فَيْئاً أَكْثَرُ دفْئاً منْ ظلال الأَشْجار في الغابات الماطرَة

إِنْ كُنْتَ صَديقي ، أَخْبِرْني أَنَّ النَّظَرَ بِعَيْنَيْنِ أَشَدُّ يَقيناً

منَ النَّظَر بِعَيْن واحدة

أَشَدُّ بَياضاً

مَنْ القَصائد ، قَتَلَ مَعْناها السَّعيُ خَلْفَ رَأْس المَائدَة نَحْتَاجُ إلى الحُبِّ عطَبٌ في الزِّناد

كَيْفَ أُحارِبُ الدُّروبَ بِأَرْجُل مَعْطوبَة؟

بجَسَدِ سَقيم وَصَدْر مَليء بالحَصى؟

ساحَةُ حَرْبِي ضَيِّقَةٌ كَمَسافَةٍ بَيْنَ مِنْجَلِ وسُنْبُلَتَيْن

كَمَسافَة بينَ حَبِيبَيْن ضَمَّهُما الأَسي..

سَريعٌ ولامعٌ وَميضُ النَّصْلِ الْمُنْدَفع منَ الأَفْواه

عَلى الثَّلِّ القَريب ، لا أَرى إلَّا النَّهَّا يات تَترَصَّدُني منْ حُسْن حَظّي أَنّي لا أُحَرِّكُ إلا عَيناً واحدَة وَقَلْبِي يَنبِضُ نِصْفُهُ ، والآخَرُ يَسْتَكينُ

كَثيرٌ مِنَ الخَنادِق يَزْحَفُ نَحوي

وصَدأُ الأَسْلحَة في كَفّي..

لا يُخيفُ العاصفَةَ تُخْفي أَشْعَّةَ الشَّمْسِ.

سِلاحُ الجَوِّ أَعْلى الرَّأْس يَنالُ منّي

تَنالُ منّي الْمَطَبّاتُ والأَوْبئَة

يُخيفُني حَجْمُ الأَنْيابِ في فَكِّ الأَعْداءِ ، يَقْتَربُون:

اَلْجَهْلُ والْجَوْرُ والجُوعُ وجَنباتُ الطّريق الجانحة

الرِّجْلُ عاريةٌ إلى الأرض والرِّجالُ يَنْسَجِبون

ماذا لَوْ رَفَعْتُ كُلَّ الرّايات البَيْضاء في وَجْهي

هَلْ كَانَ الْمَدِي يَتَقَلَّصُ في وَجْهِ المُواجِعِ ، يَنْتَهي الْوَجَعُ؟

هَلْ كَانَ مُدُّ التُّراب يَصِيرُ تَبْراً؟

مُحالٌ ﴿ أَرَى الشَّمْسَ ثَانِيَةً والعُمْرُ هَسيسٌ وهَمْسٌ

أَتَرِنَّحُ فِي الوُقوف ، حَولي يُصَفِّقُ الأَصْدِقاءُ كَأَنَّهُمْ بِي

أَتَطاولُ في الوُقوف ، كَيفَ أُقْرئُ الأَصْدقاءَ السَّلام؟

اَلسَّلامُ عَلى الأَصْدقاء حينَ يُدْركونَ صَبيبَ مَوَدَّتي

اَلسَّلام عَلى الأَصْدقاءِ حِينَ يُدْرِكُونَ مَنَابِعَ حُرْقَتي

وَالسَّلامُ عَلَيَّ..

حينَ يُدْرِكُ الأَعْداءُ عَطَبَ الزِّناد في بُنْدُقيَّتي (

23 يونيوز 2018

### اَلْحَياةُ بِظِلَّيْنِ (

نَحْتاجُ إلى التَّكاثُف.

إلى تَلاحُم الأَيْدي والأَفْئدَة

نَحْتاجُ إلى إيقاظ هَمْس الصَّفاء في الأوْردَة

كَثيرٌ من الوَهَج يَشُدُّني إلَيكَ صَديقي

(قطيدتان)



إلى السّفر بَعيداً بلا جَوازاتِ نَحتاجُ إلى الحُبِّ أَكْثَرَ مِنْ أَيِّ وَقْت مَضى فَالحياةُ ، يا صَديقي ، قَصيرَةُ الدَى نَحْتاجُ أَنْ نُغَنِّي مَعاً كَيْ نَقْتُلَ الْيَأْسَ وَنْقْتُلَ الْأَسَى أَنْ نُغَنِّي كَثيراً كَراعٍ يَقْتُلُ الفَراغَ بِالغِناء نَحْتاجُ إلى الحُبِّ كَيْ تُباركنا الأَرْضُ وتُمْطِرَ فَوْقَ حُقولِنا السَّماءِ.

16 غشت 2017

## 1 \_ أسئلة وافتراضات

أليس السردُ بهذا البحث الدائم عن الأصل؟ ألا يبدو وكأنَّ الرِّواياتِ لا يكونَ ميلادُها إلا من داخلُ مُتَخَيَّلُ عائليٌّ؟ أَلَّا يَبِدو وَكأن السَّردَ الرَّوائيُّ لا يعيدَ في كل مرة إلا بناءً أو ابتكار محكي انتساب عائليًّ؟ أليست الرغبة في الانتساب العائليَّ بهذا الشَّيءَ الذي يُحَـرِّك فعل السرد ومحكيّه وهل الوجود ممكن من دون نسب عائليً، أو من دون انتساب

إلى عَائِلَةٌ مَا ؟ قُهل الوَّجودُ مَمَكنٌ مَن دونِ « روايـةً عائليةِ « تَسنِدُ هذِا الوجود نفسَـهُ ۚ وَكيف يُمِّكنُ أن نَتحملُ الوجودُ من دون نسَب، من دون تخييل عائليِّ، من

تطرحها هذه المحاولة التقريبية، بَطريقةٍ مباشرة أو غير مباشرة، وهي بذلك تريدُ أن تساًهم في هذا التحول الذي يعرفيه النقد المعاصر الذي عاد لينشغل بمسألة مُنبع المحكيِّ

ومصدره، وليركز

تلك هي بعض الأسئلة الأساس التي

الجزء الأول

الذاتُ هذه الحكايةُ العائلية، وكيف تحلمُ وتكسِّرُ أو

تعيدُ بناءَ ما يربطها بهذه الحكاية/ التاريخ / histoire

Histoire. ولكل ذلك، لم يكن ممكّنا أن لا يُعودُ هذا النقدُ

العَمقِ. لكنه النقدُ الذي يُعتبر الأكثِّرُ أهميَّة في السَّنواتُّ

الـــذاتُ، وتسائل

إلى نصوص أساس في التحليل النفسي، وخاصة عند فَرويد فِي تُصه المُشْهور عن « الرواية العاتلية «، وأن لا يُأْخَذَ بَعِين الاعتبار درّاسات مارّت روبير التي كشفّت إلى أي حدّ يخترق العنصر العائليّ الكتابة السردية في

السابق وبداية الألفية الحديدة، سفتضل هذا ألورش الطموج الذي دَشنه حِيلٌ جديدً من النقاد( دومينيك فيار، لوران دومانز ...) الذي لفتُ الأنظارَ بتوعية

الأخيرة من القرن

وبتلك الجدة في التصور النظريِّ والمنهجيِّ الذي كان يصاحب دومًا تلك القراءات، في حوار متواصلٍ مع نظرياتِ السرد، ومع نظريات التَّحليلُ النَّفسي.

#### محطتان رئيستان في الرواية العربية

نفترضَ أن الرواية العربية قد شهدت، من أواخر القرن التاسع عشر إلى العشرية الثانية من الألفية الثالثة، محطَّتين رئيستين: محطة أسميها: محطة محكى الرواية العائلية، وهي المحطة الأولى التي تمتد من بدايات الرواية العربية إلى الثمانينيات من القرن المنصرم( مع الإشارة إلى أن نماذج من هذا المحكي قد استمرت في الصدور حتى بعد هذا التاريخ)؛ ولن أركز كثيرا على هذه المحطة التي قتلها الباحثون درسا وبحثا، وكرستُ لها مقالات ومَّؤلفات منشورة: ما يهمني في هذا المقام هو المحطة الثانية التي انطلق تأسيستها منذ تسعينيات القرن المنصرم، وتتمير بظهور محكي جديد بسمية النقاد المعاصرون: محكي الانتساب العاتلي، ويُعدُّ شعيب حليفي، برواياته السابقة واللاحقة، من مُؤسِّسيه والعاملين علَّى تُطويره وترسيخه في الرواية العربية، والمُغربية على الأخصُّ.

#### 1 ــ المحطة الأولى: محكى « الرواية العائلية »

لاشك في أن سيجموند فرويد قد كان أولَ مَـن انشعغلَ بالمُحكياتِ العَائلية، فَفَي رُسَائله إلى فَلْيس(اً)، كان يتحدث عَن هؤلاء المرضيّ النفسانيين الذين يبتكرون من خلال هذيانِ العظمةِ نسبًا ساميا إلى آباءِ استثنائيين؛ ثم بعد ذلك، نشر نصًا قصيرًا من أربع صُفحاتٍ تحت عنوان: « الرواية العائلية عند العصابيين «(2)، وذلك في كتاب أوتو رانك الصادر سنة 1909 تحت عنوان: أستطورة ميلاد البطل(3). وبعد ذلك، سيعمل على أن يمتدُّ هُذَا المُفهومُ إلى المُحكِّيُّ الديني، وذلك في كتابه: موسى والتوحيد(4) الصادر سنة 1939، ففيه يتناول بالتحليل « الرواية العائلية « في المحكي الديني، مستخدِمًا التحليل نفسه الذي خصّ به « الرواية العائلية « عند الأطفال والعصابيين، متسائلا: ماذا لو کان موسی مصریًّا؟

وإجمالاً، فإن « الرواية العائلية « مفهومٌ نفسانيًّ استمده فرويد في البداية من حكايات الأطفال والعصابين، ثم لاحظ بعد ذلك أن بإمكان المفهوم أنَ يعرف إمتدادَه إلى محكيات أخرى أكثرَ قيمة وأهمية، وَخَّاصِةً منها المُحكِّياتِ الْأَسَّطِورِيَّة والدينية.

وسيعرف هذا المفهومُ طريقه إلى النقد الأدبيِّ بفضل الناقدة الفرنسية مارت روبير في كتابها الشهير الصادر سنة 1972 تحتّ عنوان: رواية الأصول وأصول الرواية (8)؛ ففي هذا الكتاب تنطلق الناقدة المتخصصة في الأدب الألَّماني من أن « الرواية العائلية « عند فرويرٍ هيّ الدن المحتى عن المحتى كلِّ رواية. وقد تَبنَّت مارت روبير « لـحظتَيْ العائلية كما حددها فرويد، وذلك في تصنيفها الروايات إلى صنفين: نصوص « الطفل المعثور عليه « حيث نجد الشبك يطال الأبوين معا، ونصوص « الطفل اللقيط « حيث لا تُقطع الصلة إلا بالأب. وهكذا، ففي الصنف الأول، يمرُّ الأبِّوان من وضع « المثلُّ الأعلى « إلى وضع

كَائتنا من

وأَنَّ دورَ المحكِّيِّ

هُو أن يسائل هذه

النَّذاتُ من خلال العنصر

العائليِّ الذي يؤسِّسها، ومن

ا هتما مُـه

« الغريب «، ويجرى تعويضهما بعائلة أخرى، ملكنة أو نبيلَّةُ أو قويَّةُ بِشُكُل مِّنْ الأَشْكَالُ(9)؛ وفي الصنفّ الثَّانَى، يوَّدى الاختلاف الجنسى دورًا كَبيرًا، ما يسمح للطفل بّأن لا يشك إلا في أبية الذي يعوضُه بأب هو الذي يعتبره حقيقيا وملكيا ومجهولا(10). وبالنسبة، إلى الناقدة الأدبية مارت روبير، لابد أن ينخرط كل كاتب في واحد من هذين الصنفين، بشكل يُسمح بالحديثُ عنَّ أَدبينُ. أدب العالم الآخر « المُعثور عليه «، وخير من يمثل هذا النوع من الأدب الروائي هو سرفانتس، وذلك من خلال بطله « دون كيشوط «، ذلك العجيب الحالم العنيد؛ وأدب مواجهة العالم الأصلى، والعودة للانخراط قيه، وخير من يمثله هو

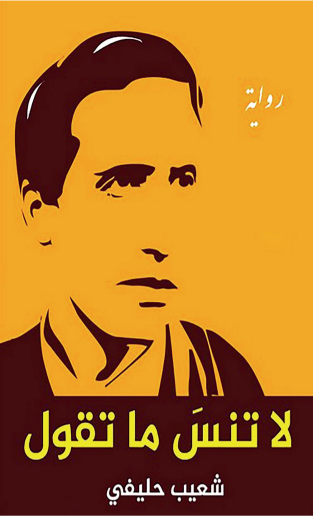
ونفترض أن محطة « الرواية العائلية « متعلقةً أكثرَ بالمراحِلِ الأولى للإبداع السردَيِّ العربيِّ الحديث؛ وهي مراحل عرف فيها العرب بالطبع تجارب تاريخية مسبوقة( حملة نابليون بونابرت، الاستعمار، مشاريع النهضة والتحرر والاستقلال، محاولات التفاعل الثقافي والحضاري مع الحضارة الغربية الجديدة..)؛ والنصوصُ التَّى تُجسد هذه اللحظَّة تتميز بهذا الصراع بين عالمين: هناك عالم عائليٌّ يٌّ، وَهناك عالمٌ عَائلًيٌّ جديدٌ؛ وهي نصوصٌ تتِّميزٌ بهذه الذآتِ الساردةِ / الكَاتبةِ التي تبِّقي منقسمة في الغالب بينَ عوالمُها َ العائليةُ الأصَّليةُ ( فَي القرية أوَّ المدينةُ الْعربيةُ) وبين العواكم العائلية التجديدةُ( في المدنَّ الأوروبيَّة الكُبرِّي من مثلُ باريسٌ ولندن..).

ويكفّي في هذا المقام أن نستحضر نماذج تمثيلية من هذه المحطة (عصفور من الشرق (1938) لتوفيق الحكيم؛ قنديل أم هاشم( 1940) للكاتب المصري يحيى حقي؛ الحي اللاتيني (1953) للمهيل إدريس؛ موسم الهجرة إلى الشمال (1966) للطيب صالح؛ مواملم الهجرة إلى الطفولة ( 1949 ) لعبد المجيد بن جلون؛ الغربة ( 1971 ) و أوراق ( 1989 ) عبدالله العروي؛ البعيدون ( 1990 ) لبهاء الدين الطود...) كي نتصورٌ المجهودُ الِّذي تبذله الذاتُ السارْدةُ / الْكاتبةُ منُّ أجل أنَّ تَجِعَلَ قَارِئُها يُسْتوعِبُ الصعوبات التي يطرحها الأنفصَّالُ عن العوالم العائلية الأصلُّية والانَّتماءُ إلى هذه العوالم العائلية الجديّدة، الغريّبة والمجهولة، العجيبة والمدهشة.

#### 2 \_ 2 \_ المحطة الثانية: « محكيّ الانتساب العائلي »

تبدأ هذه المحطة الثانية، في افتراضنا، انطلاقا من تسعينيات القرن السابق إلى بدايات الألفية الجديدة، وهي لحظة تتميز بهذا الانتقال إلى اشكال جديدة كْتَابَةُ الحَكَايَةُ الْعَائِلِيةِ: لَم تَعَدُ الَّذَاتُ السَّارِدةِ أَ الكَّاتِيةُ تبحث عَن استبدال عالمهَا العائليِّ الأصليِّ بعالمْ عائلًيِّ جديدٌ، ولم يعدُ الأمرُّ يتعلق بذأت تسعيُّ إلى مواجهة عنصر من عناصر هذا العالم العائلي، ولا بذات تَبقى متقسمة بين هذين العالمين( مصرًّا فرنسا؛ لبنان/ فرنسا؛ المغرب/ أنجلترا؛ السودان/ انْجِلترا؛ الْمُغْرِب/ إسبانيا..)، بِلْ نحن أمام ذات ساردة / كَاتِيةٌ تتأسسٌ بطريقة مغايرة في محكيات الانتسابً العائليُّ، فهي تطرح مسَّائلُ جُدِّيدةً: مسألَّةُ العودة إلى الأصول، والحفر عميقًا في الماضي العائلي، ومساءلة الذات لإرثيها العائلي الإشكالي، وإعادة بناء معناها وَية، وَالبِحثُ عن ٱلجِماعات العائلية الأكثرَ حميمية، والسؤال عن ما إذا كان ممكناً أن يوجد الفرد الواحد، وأن يحيا المجتمعُ الإنسانيُّ، وأن تنجح مشروعاتُه في التقدم والتطور من دون محكياتٍ عائلية، ومن دون إعادة بِناء مُحْكِياتُهُ العَّائِلَيَّةُ، الفرديةُ والجَماعية. وبالتَّأكيد، لا يمكن لهذا التحول في أشّكال « الرواية العائلية « أن يجد تفسيره إلا إذا استحضرنا التحولات التي أن يجد تفسيره إلا إذا استحضرنا التحولات التي رم يبر العالم العربي، بدءًا من أواخر القرن العَشرين العَشرين العَشرين العَشرين العَشرين الله بدايات الألفية الثالثة. 2 \_ 2 \_ 1 \_ وقبل أن نسجل بعض الملاحظات

والافتراضات حول هذه المحطة انطلاقا من الرواية التي



اخترناها مثالا، لابد من تحديد المقصود بـ « محكيِّ الانتساب العائلي «. فقد ابتكر الناقد الفّرنسي المعاصر دومسنك فيار(آع) مصطلحا جديدًا برى أنه الأنسبُ الذي يمكن أن يعوضُ مصطلحات نقديةٌ شيعريةٌ من مثلُ « التَّخْييلُ الذَّاتِيِّ «، أو مصطلحًاتِ نَقْدِيةٌ نَفْسَانِيَّةٌ منْ مثل « الرواية العائلية «. ففي نظره، ظهرت أعمال أدبية عديَّدةُ تدُوَّرُ حول مسَّائلِ الانتَّسابُ العائلَي، وتبحِثُ في أصول الذَّات، في ماضيها العائلي، ما يجعل القارئ أمام شكل أدبيِّ جديدٍ سماه ب « محكي الانتساب العائلي « récit de filiation، له من الخصَّائص الِجُوهرية مَإَّ يجعله مغايرًا ومختلفًا، فالأمرُ يتعلق بمحكِيٍّ هُو عَلَامةً على عصر موسوم بالقلق والشك، علامة على ذاكرة ملينة بالتقوب والبياضات؛ وبعبارة أخرى، فهذا المحكيُّ تتجلّى قيمتُ له بالأساس في أنه يُحدي مسالةً جُوهريةً وأصليةً في الأدب: أن تقول الذاتُ، في أقصى حدودٍ الأسئلة الميتافيزيقية، شبيئاً عن أصولها المجهولة، وأَن تقودَ إِلتَحْيِيلُ إِلَى هَناك حَيث لا يمكن لأي بحث أن يُقدِّم معرَّفةُ: منْ أَينُ أَتينا؟ ومآذا ورَّثنا؟ وهل يمكِّن للذَّات، الفردية والجماعية، أن توجد، وأن تستمرُّ في الوجود، من دونَ أن تتموضِعَ داخل حكاية فردية وجماعية؟ وكيف يمكن ابتكار هُ ويتنا الفردية والجماعية

Freud, Sigmund / Fliess, Wilhelm: Lettres à - - 1 édition complète établie ;1904-Wilhelm Fliess, 1887

Jeffrey Moussaieff Masson ; édition allemande ; revue et augmentée par Michael Schröter transcription de Gerard Fichtner; trad. de l'allemand

par Françoise Kahn et François Robert. Paris .Presses universitaires de France, 2006

2 ـ في البداية، قدَّم فرويد هذا النص القصير الشبهير « الرواية العائلية عند العصابيين « إلى أوتو رانك من أجل إدراجه في كتابه:

البطل، وهو كتاب صدر سنة 1909، وظهر في طبعة منقحة سنة 1913، ثم في طبعة موسعة بتقديم من إليوت كلاين سنة 1922،

: 9 \_ مارت روبير، رواية الأصول و أصول الرواية، ترجمة: وجيه أسعد،منشورات اتحاد كتاب العرب ، سوريا، ط1 ، 1987، ص47. 10 \_ نفسه، ص51.

.Éditions de Minuit, 1983

ذلك في كتاب فرويد:

Mythendeutung

-de la nais

monothéiste؛ ينظر:

.OCF), PUF, 2010) ,1939-1937

.de l'Université Laval, 2013, p 51

S.Freud, « Le roman familial des névrosés (1909)

-Presses Universitaires de France ,1973, pp 157

Otto Rank, 1909 « Der Mythus von der -

Schriften zur angewandten Seelenkunde. Leipzig ,«

Otto Rank, 1909 « Der Mythus von der 3-

Geburt der Helden. Versuch einer psychologischen Mythendeutung », Schriften zur angewandten

Seelenkunde. Leipzig & Wien. Trad, franc.: Le mythe

4 \_ أخر كتاب نشره فرويد سنة وفاته، 1939، وصدرت الترحمة

والتوحيد، وظهرت أول ترجمة فرنسية من إنجاز أن برمان سنة

الإنجليزية في السنة نفسها من طرف كاترين جونس تحت عنوان:

1948؛ وفي سنة 1986، ظهرت ترجمة أخرى إلى الفرنسية مراجعة

تحت عنوان: L'homme Moïse et la religion

Moïse et le Monothéisme, 1939, dans L'homme

Moïse et la religion monothéiste, Gallimard, ou

dans Œuvres complètes - psychanalyse : vol. 20 :

وقد نقل جورج طرابيشي كتاب: موسى والتوحيد إلى اللغة العربية( دار الطليعة للطباعة والنشر)، وصدرت منه طبعات عدة.

familial et écriture de la passion chez Suzanne

Catherine Dubeau, La lettre et la mère : roman - 5

Necker et Germaine de Staël, Québec, Les Presses

Jacques Lecarme: L'Autobiographie, Paris, Colin, 6-

نشير مثلا إلى دراسات المحلل النفسي أندري غرين: 7 André Green , Un æil en trop ; Le complexe

Marthe Robert, Roman des origines et origines du . 8

.d'Œdipe dans la tragédie, ed. Minuit,1969

Narcissisme de vie et narcissisme de mort, Paris, Les,

roman, Paris, Grasset, 1972, rééd. Gallimard, coll. Tel

Geburt der Helden. Versuch einer psychologischen

,», in : Névrose, psychose et perversion. Paris

-& Wien. Trad, franc.: Le mythe de la nais sance du héros. Paris, Payot, 1983

.sance du héros. Paris, Payot, 1983

Didier Anzieu: Le corps de l'œuvre, essais 11psychanalytiques sur le travail créateur, Paris, Gallimard,

.1981

Didier Anzieu, Le corps de l'œuvre, Gallimard, - 12 .1981, p 222

13 ـ محكي الانتساب العائلي مصطلح ابتكره دومينيك فيار سنة 1996 في مداخلة شارك بها في ملتقى حول: « وضعيات الرواية المعاصرة «(6 ـ 13 يوليوز 1996)، ونشرت هذه المداخلة في شكل نص تحت عنوان: « انتسابات أدبية « في كتاب جماعي: Dominique Viart: Filiations littéraires, in: Jan

Baetens et Dominique Viart(direction): Etats du roman contemporain, Ecritures contemporaines2, Lettres .modernes Minard, Paris, 1999, pp 115 - 139

ومحكي الانتساب العائلي شكل أدبي جديد ازدهر في الرواية الفرنسية منذ الثمانينيات، وهو قد أتى ليحل محل الأشكال الكرونولوجية للأتوبيوغرافيا والتخييل الذاتي، وليتقدم في شكل بحث أركيولوجي في أنساب الذات، من أجل استكشأف الماضي العائلي، ومن أَجِلُ بِنَاءُ مُّعرِفَّة بِالذَّاتِ انطلاقا من الوجوه العائلية: الآباء والأجداد. وقد وظف لوران دومانز هذا المصطلح في كتابه الهام:

Laurent Demanze, Encres orphelins, Josi Corti,

الرواية موضوع الدراسة: شعيب حليفي: لا تنس ما تقول، منشورات القلم المغربي، البيضاء، الطبعة الرابعة، 2021.

لحسن الصدف، بل أجملها، أننى التقيت برجل مُعتبر، أصبح صديقا، وليس أى صديق!

إنه أستاذ الأدب بجامعة محمد الخامس بالرباط. كانت البداية عندما اطلع على قصص قصيرة نشرتها، وكان لعامل الصدفة دور كذلك، فقد التقيت به في ندوة حينه قليلا، مصغرة بأحد رواقات المعرض الدولي للنشر والكتاب.. تحدثنا واعتبرنا معا اللقاء فرصة للقاءات أخرى.

استمر تواصلنا عبر أحد مواقع التواصل الاجتماعي.. إلى

-» لمآذا لا تزور العاصمة على الأقل مرة في الشهر»؟ ورغب كثيرا في حضوري، قال إنه عليّ أن أبدّل الأجواء، وليس من المفيد أن أقضى جل عمرى بمدينة صغيرة. اقترح أن نلتقى ونتحدث حول الثقافة والكُّتُّك...

أبديت الموافقة، وإن كنت أفضل كثيرا العزلة، ليس بمعنى الاعتزال، ولكن كي لا أكون ثقيلا على الآخرين، وأفرض نفسى، حيث في الحقيقة لا تعرف المشاعرَ ولا كيف يراك البعض.. وفي الابتعاد نوع

من السلم والسلام!

لكن إصرار صديقى الجديد هذا، جعلني أغيّر الموقف موقتا، وعلى أيّ فسفري إلى الرباط تستدعيه عدة

في أول مرة التحقت به بمقهاه المفضل وسط حي يقولون عنه إنه راق.. ما دام لا يستطيع السكن به إلا نخبة قليلة ذاتُ القدرات المالية..

وجدت صديقي يوسف في ركن بالمقهى يحتسى قهوته، وعلى جانبه محفظة صغيرة مفتوحة تظهر منها عدة كتب، وأمامه مجلة تعنى بالأدب والنقد... سأعلم أن بها مقالا نقديا له ..

رحب بي كثيرا، وأظن أنه شبه مغترب بهذه المدينة، وبهذه الأجواء التي تحيط به.. هو كذلك قادم من مدينة صغيرة.. لا يجد حرجا في أن يُطلق عليها وصف القرية!

من أول جلسة هناك، تعرفت كذلك على أشخاص آخرين، هم بدورهم يجالسون الأستاذ يوسف ولو مرة في الأسبوع كما فهمت.. قدمني لهم باعتبآري كاتباً أ وأضاف بأننى أحد المتضررين بتواجدي في الهامش، حيث لا شيء كما قال!

بينما في الحقيقة أعتبر مدينتي مجالا للهدوء والعطاء والعيش البسيط بدون تضخم أو عُقد.. ولكن للرباط كذلك طعمَها ورونقها وفائدتها، فقط تحتاج مالا أكثر..

منذ اليوم الأول حرصت على هندام مناسب، فأنا سأزور العاصمة! وليس قرية نائية.. في الرباط ألتقي بأشخاص يَميزون أنفسهم عن الآخرين بالهندام والسيارة وطريقة المشي والكلام.. لست مثلهم في شيء، فقط كي أحرص على تلبية دعوة صديقي الأستاذ، وكي أبدو مقبولا بين شلتهم، وأكون منسجماً مع ما في الحي «الراقي»، ومع أجواء المقهى الفَّخمة! ۗ أيِّ نشأز غير مقبول، حتى أن أى نادل، يمكن أن يطردك أو يعتذر عن خدمتك إذا لم تكن «منسجما» مع الإخراج القائم..

من المجموعة التي انضممت إليها، ولا أعرف بالضبط كيف ينظرون إليّ، حيث دائما أرفع لواء الشك، الدكتور عيسي وهو طبيب نفساني له عيادة خاصة، ويشتغل أحيانا بالمستشفى العمومي من باب سد الخصاص، والدكتور عبد الغني، وهو إحيائي له مختبر طبي خاص، والمهندسُّ رؤوف (هكذا أسمعهم ينادونه)، له مكتب هندسة في المعمار.. وأحياناً يحضر شخصان آخران زميلا يوسف بالكلية..

من باب الاحتياط، إذا ما زاد واحد علينا نحن الإثنين، أعجّل بالمغاردة، أفتعل المعاذير، لا يمكنني أن أستمر في موقع لا يناسبني.

قبل أسبوع سافرت كالعادة على متن القطار، وأخذت سيارة أجرة من المحطة إلى المقهى.. هذه المرة وجدت صديقي يوسف مع أربعة، الطبيب النفساني، والإحيائي، والمهندس، وأستاذ الأدب الفرنسي بالجامعة عثمان.. انتظرت أن تكون جلسة مشوقة ومفيدة، غالبا ما يقع تبادل

مستملحات وقعت في العمل، أخبار مثيرة ومضحكة، نكات غريبة ولكنها مشبعة بالسخرية إلى حد كبير، مًا يقع تداوله في «سوق المدينة» عبر «إذاعاتها البشرية» الخاصة.. ورغم ذلك، أحرص كي لا أطيل.. رحبوا بي جمعيهم، أصبحت سادسَهم .. سيطول الحديث كما بدا لي.. أنتظر استئنافهم لما كانوا فيه يخوضون .. لكن عيسى أخذ ألمبادرة:

- «اليوم جئتكم بأغرب حكاية وقعت لى في مساري المهني». كل الوجوة دارت جهته.. علق رؤوف



- «واضــح، أنك

تلتقي كل يوم جماعة من الأسوياء، كل واحد منهم يغمرك بالحكم»! فهمنا ما يشير إليه من غمز..

أضاف الطبيب النفسى:

-»كما تعرفون، مهنتناً نحن الأطباء النفسيون أقلَّ حظا في استقبال الزبناء! أحيانا لا يزورني أحد طيلة يوم بكامله، وفي بعض المرات يأتي إلى العيادة شخصان أو ثلاثة..»

قاطعه يوسف:

- «هذا يعنى أننا شعب سليم، وليس بيننا سوى قلة مُن يعانون من علة نفسية»!

واضح هذا المغزى الساخر، مما جعلني أتدخل مذكرا بما قاله وزير صحة سابق عن تفاقم الأمراض النفسية بالمغرب.. كلهم وافقوا على رأيي، لم يعترض أحد.

تدخل عبد الغنى مطالبا إكمال الحكاية التي بدأها الطبيب النفسي، وذكر ملاحظة مثيرة:

ِ «أنت محظوظ، تباشر الحالات الإنسانية وتحتك بها، وتتفاعل معها.. أخشى عليك من

ضحكنا.. أضاف عثمان ملاحظة أخرى موجِّها كلامَهُ للإحيائي:

-» أنت لا تصلك عير رسائل المرضى، تكتفى بتحليل دمائهم أو أشبياء أخرى متأتية منهم، ولا تراهم مطلقا»..

صحيح تماما، فهناك أعوان يستقبلون المرضى، يسحبون منهم الدماء، وينقلونها إلى المختبر في قاعة خاصة.. ٰ

بدأ يقترب منا السائم بهذه الملاحظات العابرة.. صمتنا، وتركنا عيسى يكمل:

-» في حدود العاشرة رفعتُ رأسي عن رواية كنت أقرؤها، ألقيت نظرة على الشاشة الموضوعة أمامي، فرأيت خمسة أشخاص بقاعة الانتظار؛ سيدة في عقدها الثالث، إلى جوارها رجل تعدى الثلاثين من عمره كما يبدو، وعلى يمينه فتاة، وإلى جانبها طفلان صغيران..

لا يمكن أن أتركهم ينتظرون، ضغطت على الجرس المنبه لمساعدتي..

دقت، حلت الباب، طلبتُ منها أن تُدخل أحدا حسب النوبة الجاري بها العمل..

عادت وهي تقود الرجل أولا، فسحت له، فرأيته متوسط القامة، نحيلا، له لحية تركها تطول تحت ذقنه، يرتدي فوقية بنية، وطربوشا أبيض رهيفا لاصقا بمنتصف رأسه.. شاحب الوجه.. بدأتُ أخمن بما يكون مُصابا هذا الرجل..

لكنه كان يتقدم الفتاة، وبعدها دخل الطفلان،

أحدهما متشبث بجلابتها، والآخر تجره من يده...

دخل الأربعة، ملأوا الفراغ الموجود أمام المكتب، وليس هناك غير كرسيين إثنين للضرورة... بينما تخصصي يفرض على دائما الانصات لشخص واحد بالأساس، بيني وبينه، بدون واسطة أو شبهود..»

توقف عن الحكي، وفعلا دخلنا معه في مرحلة التشويق، ولا مناص لنا من الاستماع كما بدا لي، بحيث لم يتدخل أحد...

رَّشف من كأسه، نظر حوله كأنه يتذكر أو يتقين من وجودنا، لاحظت تغيّرا على سِمُحنته.. لقد قرأت مرة أن من يمارسون مثل هذه المهنة، لا بد أن يتأثروا، ذلك ليس مزحة إذا كما قال عثمان، وهو متخصص في تحليل الخطاب، ويفهمها (طايرةا قبل نزولها على الأرض! أضاف، وقد ظهر عليه نوع من التوتر من خلال نبرة صوته:



من أعمال الرسام الفرنسي إميل ليكومت فيرنيه

قلتُ للرجل والبنت معا، اتركا الطفلين مع أمهما، أقصد المرأة التي بقيت في قاعة الانتظار».

رد الرجل متلعثما، إنها ليست أمهما، الأم هي هاته، وأشار بحركة من رأسه إلى التي بجانبه!

هنا غيرت حساباتي، وبدأ مضى يعمل بسرعة فائقة، لأفهم علائق الأشخاص الذين هم أمامى.. طلبت منهما الجلوس، بقي الطفلان متشبثان بأمهما، يقفان ملتصقين بها، أحدهما يمص إبهامه، والآخر وهو الأصغر يقف بصعوبة على قدميه، يختبئ وراء أمه، ويطل على بنصف عين..

أحوّل نظرى بيّن الزوجين؟ الرجل لا يقدم ولا يؤخر، ينتظر ربما طرح تساؤلّاتي.. البنت/المرأة حانية رأسها، لمّ أرّ عينيها وما تخبئانه من معانى.. لاحظت أنها تحرك أصابع بديها اليمني، تجمعها وتبسطُّها.. تحركت لتجرّ أكثْرَ الطفلُ ٱلْلُتَصْق بها، وهي تحيطه بذراعها.. ثم تزيل هذا الذراع وتطلق يدها

قهٔ

ولو لحظة

لئلاتمىل

العائدة...

ولوبرهة

ثم عد سيدي بعدها

تستعيد بها شكلها...

هذه الأرض تنقصها طلةً واحدهْ

كى تدوركما تقتضى القاعده

فلانستقيم كما كنت تأمر

ليس في الأرض ماءٌ وتربهُ...

ليس في الشمس نوركما كانَ

ليسفىالقربأنس

ولكنها الأرض لا تستجيب لهذي الخطي

إنا عرفنا الطريق

لعلنى فهمتُ، ولكن قررت أن أبدأ سلسلة الأسئلة.. عرفت أنهما زوّجان، ولهما طفلان، بعد طرحى أسئلة، فهمت أن مَن ظننتها بنتا، هي زوجة الرجل.. وقد جاء بها إلى معالج نفسى مُكرها كما قال، وبإلحاح من أمه. أما هو فلا يؤمن بهذه الطريقة كما ذكر بالضبط، وقد عَرّض زوجته لعلاجات أخري بدون فائدة.. علِّق على ذلك بقوله إنها بدون نية، لو كانت دارتْ

هنا تدخل رؤوف متسائلا:

ـ «هل قال لك أشكال العلاج الذي تعرّضت له»؟ أجاب عيسي:

- « حتى بدون أن يذكر ذلك، واضح ما تعرّضت له

نيابة عنا، استعجل عبد الغنى لمعرفة البقية وما فعله

استأنف عيسى حديثه:

- « عرفتُ أن السيدة تعانى من اكتئاب حاد، وانفصام في الشخصيَّة، وتَحْدُثُ لها غيبوبَّة، تكون كردة فعل من أجل التسيان، أو بحثا عن عطف مفقود»..

سأله يوسف:

ـ »ومـاداً فعلت؟ هل وصفت لها دواء؟ هل حددت معها موعدا آخر»؟

أشار عيسى برأسه نافيا، وكأنه يرفض قول شيء بلسانه لا يريد الإقرار به..

بقينًا صامتين ننتظر، بالنسبة لي أتخيل الوضع ماثلا أمامي كأنني كنت بجانب الدكتور..

-» قلت للرحل، أربد الإنفراد بالسيدة، لابد أن أتحدث إليها.. لكنه قام من مقعده، وعلى وجهه ما يشبه الغضب أو التوتر.. أنهض امرأته، وأمسك بيدها، وجرّها نحو البات.. خرجوا جميعا، وتركوني في حيرة من أمري..

أرى من خلال تصوير الكاميرا ما يجري، توجّه الرجل نحو مُساعدتي، غالبا يريد أداء واجب الزيارة.. لكن مساعدتي أمهلته، وطلبت أولا من السيدة الأخرى أن تقوم لتدخل مكتبى... دقت الباب ووراءها السيدة.. طلبتُ منها أن ترجئ ذلك، وأن تدعوَ الزوج المغادر ليعود عندي وحده.. وذلك ما كان..».

ـ» إذا تريد علاج الرجل قبل الزوجة»!؟

تدخل رؤوف مقاطعا:

ـ» ولكن ليس الزوج من جاء للعلاج»!

يوسف في غضب:

ـ «ها عارَّ الله إلَّ ما خليو السيد يكمل.. أنا أعييت»!

عيسى مستأنفاً، وقد تغيرت ملامحه تماما، على وجهه ما يجمع بين القلق والاضطراب والحيرة:

ـ قلت للرجل.. كم سنك؟ قال 35 سنة.. سألته عن سن روحته، قال 20 سنة.. سئلته، كم مرّ على رواجكما، أجاب أربع سنوات ونصف.. قلت له، يعني أنها كانت قاصرا لما راحت إلى بيتك.. رد بسرعة موضحا، لم تكن قاصرا، بل كانت مؤهلة للزواج.. وقد عقدنا القران.. سألته، وهل أبوها وافق..؟ قال، نعم، وهو صديقي. سألته إن كانت البنت تدرسَ عندما تزوجها؟ قال نعم، وقد أنهت دراستها لما كانت في الجدع المشترك، وذلك كاف بالنسبة لها على حدّ قوله..

طلبتُ منه أن ينسحب، ويأخذ زوجته إلى طبيبة نفسية فتحت عيادتها قبل شهر تقريبا، سلمته عنوانها على بطاقة، وغرضى أن تجد هذه الفتاة علاجا مناسبا».



بوعلام دخيسي

عندست تزين بالقيد حتى يُحرَّرْ...؟ ١ فيذوقَ من الفطرة الدمعَ عند اليتامى.. ويهرق خمرا عصرناه للعابرين السديم ويركب ظهرالتخوم.. 11

> هناك سيبلغ سدرته ويرى الله فينا.. ففي الأرض أيضا خلودٌ وفي الأرض كلّ علوم السماء وأكثر هنا نقبل الفرض خمسينً أو مائدً بل مئات... عسانا نصلي على الشهداء جميعًا ولانرفع الشاهده...

هنا لا نطيل الركوع نقوم طويلًا ونعلم أن الجباه التي تنحني لم تكن كلها للسما ساجده...

لاذنب للناس لا توبةً كي تَجُبّهُ هاهنا سيدى الحب والحرب لعبهْ.. هاهنا طفلة تستحبر بدميتها لا تبالغ في الحزن تخشى على الدمع من مقلتيها... وعصفورةً تدخل القفص المرمريَّ تريدالسلام وقد رأت الغصنَ يعصر زيتونَهُ وحدهُ... لم يَعدفي المَزارع غيرُهُ...

الجرعة الخالدة... هكذا .سيدى .سدرةُ الله لا بكت دريها

ينظركيف الخلودُ وكيف المصيرُ..) لا يرتقي من عَل للصعود يشاهد منا المسيرَ...

وإذا عطش اختار من سُحب الله ما لا يضرهْ... أوتسلل ليلامع الشهداء إلى الله يسأله دوّنت في الجدار: (لقد جاءني يوم أعرجَ..



هذه الدراسة أنيتها، فداخل عوالم «شروخ في مرايا» نلمس تلك التساؤلات المضنية بحثا عن اليقين، الذي نفترضه في مكان ما خارج ذواتنا، لنقع أخيرا على بعض ظلاله داخل هذه الذوات.

#### «شروخ في المرايا»... شروخ الذات والأخر

تسوقنا مقاربة ذات الراوي في الرواية إلى مقاربة سؤال الوجود، فالراوي في سعّيه إلى البحث في ماهية الأشياء والحقائق، إنما يسعى إلى تحقيق وجود واع، يرفض واقعا غدا طبيعيا بالنسبَّة للآخْرِ، يقول: «ضَاقت أبواب فكري من أن تسع الكلية.

عالمي أرحب من مدرجاتها ... من علومها من شهاداتها... من الوزارات التي

تفضى إليها»4، ولعل رد صاحبة العينين الخُضراوينُّ على طلب الراوي «وأنا اخترت ألا ترتبط حياتي بمحامي»5 كان له وقع أثقل في قرار الراوي القطع نهائيا مع المؤسسة وفكرها، يقول: «كل أسرار الورقة السحرية اختفت معها: العلم... المعرفة... القانون والاقتصاد والشريعة... الجريمة والعقاب... ولقب «الأستاذ» والبذلة السوداء ذأت الشرائط الخضر... حتى إمضاء عميد الكلية... كل ذلك أصبح رماداً... لم تبق منه كلمة «إجازة». انتهت الكلمة الساحرة التي يشقى الآن عشرات الآلاف من الشابات والشيبان من أجلها 6، وهكذا تجذبنا مشاكل واصطدامات الراوى-حال الآخر بشكل عام-إلى حالة من اليتم والعزلة، حيث تتخلى عنا الطبيعة، وتقودناً إلى الوعي، وعندئذ نجدنا مضطرين إلى اتخاذ القرارات 7 التي من شأنها أن تنعكس سلبا أو إيجابا على مسارناً الحياتي، فيُطرح الوعي قضيةٌ إشكالية بين واقع نعمته أو تُقمتُه.

د. سناءالسلاهم

يفقد الراوي الثقة في دلالة الكلية، ويفقد معها الثقَّة في كلُّ الشَّعارات الَّتي سهر اللَّيالي من أجلها، فيقرر خوض غمار البحث عن الحقيقة، وفهم الأشبياء، بما من شأنه ملء فراغ روحي، يؤسس لبدايات جديدة، فتتوالى المشاهد، وتتعدد معها الشخصيات،

يقول جورج بيريك: «أن تكتب: أن تحاول بتدقيق متناه الاحتفاظ بشيء، أن تبقى شيئا على قيد الحياة: أن تنتزع بعض البقايا الدَّقيقة من الخواء الذي يَّتقعر، أنْ تُتركُ في مكانَ ما، أخدودًا، أثراً، وسمّا أو بعض علامات»1، هي بعض من خُصائُص ٱلَّكتابةُ الإبداعية الَّتي تعنِّي مسوَّوليتها في تَجاوز الظاهر إلىَّ المتقعر من الأشياء والحقائق، وفق تشكيلُ يلامُّس ذات القِإرئُ ويترك أثره، ولا نبَّالغ إذا قلنا إن عبد الكريم غلاب قد شكل تجربة متفردة في إدراكها لكنه الفعل الكتابي: وظيفة ومسيرة، فلكل تجربة سردية فذة خصوصياتها، وتجارتٍ غلاب عموما والروائية خصوصا ظلت مثيرة للاهتمام، وهي تشارف تلك المناطق المسكوت عنها، بتناقضَّاتُها، وما تطرَّحه من أسئلَّة، ما جعلها أبعد ما تكون من الرواية، بعدما جنحت-في معظمها- نحو طرح أسئلة وجودية معقدة فلسفيا، وفق رُؤى متفردة، وتشكيل خاص ينمُّ عن خبرة بدهاليز الكتابة الإبداعيَّة عموماً، انطلاقا من هذا التصور سنقارب واحدة من أشهر رواياته، ألا وهي رواية «شروخ في المرايا»2، محاولين الإجابة عن بعض من أسئلتها، وتتبع أليات طرحها، وهي تسائل وجودا غُدا إشكالياً؛ صحيح أن تيمة الوجود وأسئلته تكاد تكون أن لكُل نص نقدي رؤياه الخاصة، المنبثقة من صميم أسئلة

#### «شروخ في المرايا»... قراءة في المتن وإشكالية التجنيس

يطرحها الواقع، خارج دائرة الأجوبة الجاهزة التي تقدمها

تنبنى الرواية على فكرة الهم الوجودي، حيث شخصية الراوي الحائرة، والمتعبة، بدءا بولادة ووجود لا اختياري، مرورا بالانتماء إلى طبقة اجتماعية فرضت قسرا، انتهاء بالوجود داخل فضاءات ضيقة، لا تنسجم وتطلعات الذات، ويضاف إلى كل ذلك محاولات الحصول على الحب، الذي تهيجه في قلب الراوي تارة ذات العينين الخضراوين، وتارة أخرى ذات العينين السوداوين، والرواية بهذا المسار إنما تشكل نقلة نوعية في أعمال غلاب والكتابة الروائية عموما، حيث غياب التُبكة التقليدية المحددة بنقطة بداية، والنقطة التي تنتهى عندها الأحداث، فقد عمد غلاب إلى المشاهد ليعكس من خلالها مختلف مظاهر حياة الراوي، والذى بات القلق سمته

تجنيسيا تقوم رواية «شروخ في المرايا» على توريط

عن متطلبات الجنس الأدبى عموما والرواية خصوصا لضمان استمراريتها، في ظل وجود قنوات ثقافية جماهيرية منافسة من قبيل التلفزيون والأنترنيت، فقد بات على الروائي -خصوصا-أن يكون على دراية كافية بروح وقيم ونمط حياة عصره، يسائلها، ويناقشها؛ وهي خاصية طبعت أعمال عبد الكريم غلاب عموما، فلا عرو أن نعيد إحياء هذه الأعمال، ونتناولها من جديد ضمن سياق إجتماعي، وسياسي، ونفسي... مشحون بالقلق، وهو الجانب الذي

الأساس، فتجنح الذات نحو المطلق، تجوب جنبات المدينة، مستغربة، متسائلة، ومتمردة في محطات عدة، فالقول بسلبية القلق وتهديده للوجود الإنساني لا يلغى وظيفته الإيجابية المنبثقة من جوهره في الرفض، وعدم الرّضا، فالرفض متعة لا يتذوقها إلا من امتلك القدرة على مخالفة السائد، في تحد وجرأة لا يمتلكها أغلب الناس الذين استأنسوا بالمتَّداول،

فباتوا يخافون ضياعه، أو تدمره.

القارئ، وإرباكه بالتساؤلات، فعلى طولَ الفصول يتمظهر الراوي لصية مركزية تحاور نفسها تارة، وتارة أخرى أصدقاءها، ومرات شخصيات نسائية يقع في حبها؛ وفي عدد من المشاهد يستدعي الراوي شخصيات هامشية عابرة، ووجود الراوي بهذه الكثافة يلقي بظَّلاله على جنس العمل إذ يجعله نوعا من السيرة الذاتية، لكنَّ النظر في طبيعة المشاهد وما تخللها من نقاشات، ووجهات نظر تتجاور حدود الذات الفردية لتنفتح على الوجود الإنساني يجعلنا أمام رحلة عقل، وسيرة فكر اختمر، فانعتق من المفروض والواجب منشدا جوهر الحقائق والقيم والعواطف... حتى يتسنى له تحقيق الوعى الكامل بوجوده، إننا أمام رواية وجودية بامتياز، تسافر بنا عبر دروب الحياة، ومواقفها، والتي قد ينبثق منها ما يُفقد الذات بوصلتها الدالة، لتفقد الذات تبعا لذاك شعورها بالرضى، ويصبح القلق سمتها الأساس، فكل عامل يقف دون تحقيق الوجود الإنساني هو عامل مقلق لوجود الفرد، وهو ما ذهبت معه الدلالة اللغويّة إلى تعريف القلق بالإنزعاج3. تقودنا القراءة الأولية للرواية -رؤية وطرحا- إلى الحديث

سئلةالوجود

للاتالكتالة فى رواية «شروخ في المرايا» لعبد الكريم غلاب

الجزء الأول



والتصورات، و-تبعا لذلك- تتعدد الآليات الفنية.

يستثمر عبد الكريم غلاب المفارقة أسلوبا لرصد مجموعة من التناقضات، وعندما نقول المفارقة فإننا نقصد ما ذهب إليه دي سي ميويك حين اعتبرها طريقة في الكتابة تريد أن تقوم على تأجيل أبدى للمغزى، فقد بات التعريف القديم للمفارقة -قول شيء والإيحاء بنقيضه- متجاوزا، ما يجعل المفارقة طريقة تستثير تفسيرات عدة8، تستحوذ على انتباهنا على مستوى الشكل، الذي يفترض أن يوجهنا نحو

مستوى المحتوى9، يصر والدا الراوى على مسألة زواجه، في إطار ناموس النسل والاستمرارية، وهو ما يرفضه الابن معتبرا أن الزواج في حد ذاته استلاب لحرية المرء، بل هو استغلال يحقق به الآباء أهدافهم الخاصة، يقول: «يريدان أن يسعدا بي أن يقيما مهرجانا كبيرا يستعدان له كبير استعداد، ويتحدثان عنه قبل وأثناء وبعد ليدفعا عنهما سأم الحياة المملة... ثم لسعدا هما ويداعبان أبنائي وبناتي... ويريان استمرار وجودهما فيهم وفيهن، وأنا ...؟ أنا الأداة يحققان بها كل ذلك... يردان منى أن أكون حبة قمح، قدرها أنها تدور ثم تدور قبل أنّ تقع في عين-الرحا-... هل استشارني أحد أن أكون القمح أو لّا

تظهر مفارقة التضاد المسافة الفاصلة بين الأجيال، فرؤية الوالدين اختزلت وظيفتهما في تمهيد طريق الاستمرارية، وتعبيدها

بولد يحمل لقب العائلة، وهو ما يرفضه الإبن/الراوي، بعد إحساس بالنقص وكأنه لم يخلق من أجل ذاته، وإنما خلق من أجل الآخر، وفي ظل هذا التضاد تبرز قضية الموت والحياة، يقول الراوي: «الأبوة و»الجدية» مال يحرصون عليه لأنهم يريدون أن يعيشوا فيقهرون الموت ليحققوا لذوّاتهم الانتصار على «قاهر اللذات». -الآن سأسعد في قبري، لتأت الموت فقد أصبح لي حفيد... وأنا...؟ أنا الأداةً، الأنبوب، الذي تمر منه حياة الأجيال القادمة»11، والأكيد أن القارئ يجد نفسه أمام صراع فكري بين الأجيال، لا يمكن إلا أن يعمقُ الشرخ الاجتماعي العائلي، فيصبح التعاطف أو الرفض رهين الوجود الفكري والعاطفي للذات القارئة قبل

ويحاول الوالدان تعضيد دعوتهما بالخطاب الديني، تقول الأم وهي تحسب أنها تقدم جوابا مقنعاً: «-تكملّ نصُّف دينك ... "12، بالمقابل ينحو فكر الراوي منحى السائد المعاكس للدين، يقول: «وتلفنى الدوامة. لا يعرفون شبيئا إلا عن النصف الذي لا يكتمل إلا بالزواج، النصف الأول يكتمل بالاسم: عبد التواب... عبد الرحمن... الرحيم، وانتهك حرمة النصف الآخر وأنا أعبث بالفضيلة: أدخن وأشرب، أدفع رشوة وأغش. أزني بعيني الإثنتين قبل جسدي ويبقى نصف الدين مصانا ينتظر نصفه، حتى يرزقني االله بابنة الحلال... وبعد ذلك أعيش بدين كامل، حتى ولو كُنت أخونها بعد أن أرتطم بالواقع: الملل من هذا النصف دين... أترى يتحدثون لها عن نصف دينها ...؟ ما سمعت ذلك قط. يعتقدون أنها مكتملة الدين، فلا حاجة إلى اكتماله بالزواج؟ ... نحن وحدنا-الرجال- لنا نصف دين حتى يكتمل، ثم لعله يذهب به الزواج جميعا فلا نصفه بقي، ولا هو اكتمل...»13، والمفارقة تبعا لذلك إنما هي رؤية معينة للقيم قبل أن تكون أسلوبا أدبيا يختزل موقف الكاتب الفكري، ويعكس بعضا من مرايا هذا الوجود، بتناقضاته وأماله.

ولا يلبث القارئ أن يغادر مشهد الراوي ووالديه حتى يرصد شرخا آخر، يقول والد الراوي بعد علمه بخبر مغادرة إبنه لمكتب المحاماة: «لم يلح على رئيس مكتب الموظفين ليقبله في مصلحة التشريع. كان عليه أن «يفهم» الطريق السليم ليدخل الوظيفة. الوقت يتطلب ذلك. حرام؟ نعم ولكن الحرام، الذي تتقى به البؤس والتشرد وعشرات «الحرام الأخرى، يمكن أن يكون حلالا. سمعت الفقيه مرة يقول: ذلك أخف الضررين...»14، والذات في نظرتها الخاصة إنما تعكس غيابا حقيقيا لبوصلة القيم، وتداخلا مربكا يجعل الفرد في تناقض واضح بين جوهره الإنساني، وإكراهات الوجود الذي يحيا داخله.

#### في توظيف السخرية...

يحضر أسلوب السخرية معادلا موضوعيا للخطاب الملغُوم؛ المنسقُ بلباس ديني، خطابُ يدغُدغُ المشاعر، ويمارسه أناس لا علاقة لهم بالدين، ولا فقه لهم برسالته السامية، يقول الراوي. «بصوت هادئ بدأ يلقى درسه، وما يزال صوته يعلو حتى رددت أصداء جدران المسجد جميعها، ولم يبق في المسجد مصل أو عاطل... انجذب نحوه، بدأ حديثه عن النار التي أعدت للكافرين والمنافقين، بدأ ولم ينته، وكأن النار هي كل علوم الدين، ولم يلبث أن حشر فيها -وكأنه خارَّنها-كل الشباب الذين ضلوا وأضلوا وخرجوا عن الصراط المستقيم... والعياذ باالله... كدت أصرخ في وجهه وهل أنت االله ...؟ خشيت من القوم المتحلقين حوله ولعلهم المخدوا بكلامه ... \$ 15.

واللافت أن هذا النوع من الخطاب يجد رواجا عند عوام الناس، في حين يقابل بسخرية لاذعة من أصحاب العقول والفكر المستنير، وهو ما عمد إليه الكاتب وفق خطاب يحمل من الشفقة، ما يوازي سحر السخرية وفنيتها، يقول الراوي. «أشفقت من آلنار التي ستشب في المنزل، وقد دخل كل منهم يحمل مع قبضة النعناع وعَيدا، يرى زوجته معلقة من ثدييها في سقف جهنم، وإلى ابنته الصغيرة الجميلة التي طالما طبع على خدها الآسن قبلة الحب والعطف والأبوة، وهو يراها حطبا لجهنم، لأنها دون إرادته وعلمه ستكشف للآخرين عن وجهها وشعرها..نجوت بجسدي مِن نار الشيخ الواعظ، ما تزال في بقية من حياة...»16.



ومن مظاهر السخرية الدالة أيضا المشهد السردي التالّى: «تذكرت الفقيه التيجاني الذي كان يقضي ربع ساعةً وهو يتوضأ فيغسل لحيتة...ويدعكها ثلاث مرات، ثم يعود فيغسلها ويدعكها دون أن يحفل بالسنة... كان يسترعى انتباهنا فنترك حفظ اللوحة لنسخر ونحن صبية من وسواس هذا التيجاني الأصولي الذي يترك السُنّة حَرَّصًا منه على أداء الفرّض وزيادة... لم أكن تيجانيا فاكتفيت بالواجب والسنة وتركت المستحب والمندوب، وشبهدت وأنّا أمسح برأسي وأدني. توجهت إلى القبلة وصليت المغرب ثلاثا، وما أزال أذكر أنها ثلاث ركعات لا أربعا. تذكرت أحدهم كان يصليها أربعا حتى يفوز بمقام أعظم في جنات عدن ... قال له عالم سلفي. -إن الشيطان ليقنع منك أن تعتبر الفرائض ستا لا خمسا... أضاف العالم ساخرا. ويؤكد الشبيطان لنفسه أنه حقق أكبر نجاح حينما تصلي المغرب أربعا لا ثلاثا»17.

وتخطّو السخرية خطوات واسعة في مشهد الراوي والناشر: «جلس الناشر أمامي، وعلى وجهه ابتسامة صفراء، أخذ يلمع حذاءه ببخاخة...-ننشر وتتكلف بالتكاليف؟ تضحية منا... نحن ننشر للأسماء اللمعة. الكتاب يروج لإسم صاحبه... القراء هكذا، يشترون الأسماء، ولا يقرأون الأفكار...قال وبكلماته مثل هذه السخرية أكثر مما بها من الإشفاق: -هل ببخاخة مثل هذه يمكن تلميع اسم كاتب...؟ تجاهل سخريته، أضاف! وعند صدور الكتاب يقرأه بضعة أشخاص... الناشر على حق... قاطعته بحدة: ومع ذلك الكاتب مصر...؟ -الحياة... بعضهم يأكل بعرق جبينه، ونحن الناشرين نأكل خبزنا من مجهود كاتب تافه، وقارئ أكثر تفاهة... حياة...؟ حياة هذه التي تراوح بين التافه والأكثر تفاهة... ومع ذلك تسير»18، والمشهد إنما ينتج السخرية في

صورة مريرة، يضفي عليها لون الحسرة طابعا خاصاً. وتظل السخرية القوة الفاعلة في هندسة مشاهد الرواية، وهي في العمق ليست إلا نوعا من التسلل للنقد، ومحاكمة الحاضر، يقول الراوي وهو يصف مشهد مناقشة صاحبة العينين الخضراويّن لأطروحتها: «المناقشة تثير السخرية لجنة الامتحان تجامل زميلها الأستاذ. وسيرد لهم جميعا المجاملة عندما يكون عضوا في مناقشة رسالة أخرى. الأستاذة تستحق درجة دكتوراه الدولة بميزة جيد جدا مع التوصية بطبع الرسالة. وتبتهج العينان الخضراوان ابتهاج فتنة رغم الظلال القاتمة، لا أدري إذا ما كانتا توحيان بالفتنة للأساتذة الخمسة، من حسن الحظ أنى لم أكن بينهم، وإلا اقترحت يرجة أكبر من الدكتوراه وبميزة أعظم من جيد جدا...»19.

صحيح أن الواقع عكس أحلام الراوي في الارتباط بصاحبة العينين الخُضراوين، فملأه السّخطّ، وسيطر على مشاعره، وكان بالإمكان أن ينحو هذا الرفض منحى العنف المؤذي، لكن الكاتب يوظف السخرية وفق دلالتين الأولى ذاتية تتجاوز مضمون عبارة «لا أريد حياتي مع محامي» إلى تبيان القتل النفسي الذي يمارسُّه التّحقير فيَّ نفسَ الآخر، وخاصة في نفسَ رجلَ متعلم ومثقف، ما يُجعل كينونته على المحك، فكل فعل وكل قول يصدر عن شخصية من الشخصيات ينشئ بمجدر حدوثه ردود أفعال فكربة لدى الشخصية أو الشخصيات الأخرى، وهو ما قد نستوعب معه اقتصار الراوي على الجانب المظلم في المؤسسات الجامعية حيث يستمرّ سرده الاسترجاعي متحدثا عن فئة من الأساتذة، يقول: «كان الأستاذ لا يبيّن، يحفظ درسه، يبدو أنه كان يمليه على زوجته قبل أن يأتي إلى الكلية، لم يكن نفهم عنه، لم يكن يقبل أن نسأله او نستوضحه»20.

أما الدلالة الثانية فنلخصها في نقد الأعراف البالية التي لا تتناسب وخصوصيات فضاء معرفي وتربوي وأخَّلاقي قبل كل شبيء، فعدد من المؤسسات تحولَّ إلى فضاء للظلم والإجّحاف بحق من لا يمتلك عينين خضراوين، فيغيب الحياد والموضوعية، وتحل الذاتية، وهـو ما يطرح هم وقلق توريث هـذه الـعـادات داخل المؤسسات الجامعية، فتفقد الرموز دلالاتها، وتتبعثر بوصلة القد

وقد تكون السخرية في بعض المواقف سبيلا للقول بحقيقة ما بات يعترى الإنسانية من ضعف، يسم حاضرها، وربما غدا المستقبل إشكاليا أكثر في ظل ضبابية تخطيطه، وكأننا أمام تحديث لخريطةً العالم المستقبلية، في انتظار أشواط تظل الكرة بطلتها الأساس، يقول صديق الراوي. «يا عزيزي لن نقترب، كما لم نقترب من قبل. الحاضر متجاوز. الغد يطارده. نحن - البشر - كالكرة بين قدمين يبدو أنهما قويتان. ليس المهم هو قوة القدمين المهم هو الكرة المسكينة... مهما دافع عنها ما يملأها من فراغ مشحون بالريح فستخور قواهًا من كثرة ما تتلقى من الركلات. مصير الكرة هو المهم... ستخور إحدى القوتين، وسيتحد صعاليك العالم لأنهم القوة التي تمسك بزمام الإنتاج، وسيطردون كل الأنظمة باستثناء نظامهم. دكتاتورية البروليتاريا. سيطرة ماركس ولينين...» 21.

-1 فضائل الفضاءات: جورج بيريك، ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي، ط1، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 2000،

-2 شروخ في مرايا»: عبد الكريم غلاب، ط1، دار توبقال للنشر، 1994. تقع الرواية في مائة وتسع وخمسين صفحة من الحجم المتوسط.

3 -لسان العرب: مادة قلق.

4 - الرواية، ص: 20.

5 - الرواية، ص: 26.

6 -الرواية، ص: 34.

7 -علم النفس التحليلي: ك. غ. يونغ، تقديم: نهاد خياطة، ط2، دار الحوار للنشر والتّوزيع، سوريّة، 1997، ص: 117. 8 -موسوعة المصطلح النقدي: دي سي ميويك، المفارقة-والمفارقة وصفاتها، مج 161/4، ترجمة: عبد الواحد لؤلَّوة، ط1، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،1993.

-9أساليب السرد في الرواية العربية: صَلَّاح فضل، ط1، دار المدى للثقافة والنشر، 2003، ص: 39.

.10 -الرواية، ص: 39.

11 -الرواية، ص: 44.

12 - الرواية، ص: 42.

13 - الرواية، ص: 42-43. -14 الرواية، ص: 39.

15 -الرواية، ص: 48.

-16 الرواية، ص، 49.

17 -الرَّوَّايَّة، صَ: 47. 18 -الرواية، صَ: 22.

19 - الرواية، ص: 55.

20 -الروايّة، ص: 64.

21 -الرواية، ص: 75.

في خضم التحولات المتسارعة التي تشهدها الساجة الفنية، يبرز سـؤال جوهري حول

> إمكانية التوفيق بين الأصالة والمعاصرة. ونجد أنفسنا أمام إبداعات الفنانة ابتسام ناجي، التي تقدم نموذجًا فريدًا يُجسّد هذا التوازن ببراعة.

قيم جديدة استطاعت أن تحدث انزياحا كبيرا تنطلقهذه الدراسة من تحليل أعمال الفنانة ناجى، عن التاريخية الجمالية لهذا الفن ، هي تغيرات مستكشفة وتقنياتها الجمالية الفنية، ومدى تفاعلها مع الموروث الحضاري العريق. ونسلط الضوء على دورها في إثراء الفن الخَزفي العرآقي المعاصر، وإعادة إحياء قيمه الأصيلة. يُعُرف الإنجاز الفني بأنه خطاب

للفعل الأنساني ينبَّثق من منظومة العلاقات الاجتماعية للإنسان وما يحيط به من بيئة طبيعية واجتماعية. فهو جزء من مفهوم كلي يتجلى في مصطلحات «الموروث» أو «الأثر» ويهدف إلّي تحقيق مقّاهيم الهوية والأصالة والمحلية.

يُعدَ الموروث نتاجًا حضاريًا اجتماعيًا يستقطب الفن عبر مساره التاريخي من جهة، ويستقطب الفعل الإنساني لتحقيق توازنه مع المحيط



تتجلى عملية التواصل مع الأثر في التكرار والاقتباس من نص تشكيلي سابق تحت معطيات الثقافة المحلية وبتوافق مع الذائقة المعاصرة.

فى ضوء ضغط

الموروث الحضاري للحضارة الرافدينية والفنون الإسلامية، هل من الممكن تمييز صفة التأصيل والمحلية في مضمار الفن الخزفي العراقي المعاصر؟

تكمن أهمية البحث في تقصى خطاب التأصيل في التشكيلُ الخزفَّى العراقي المعَّاصر، كمَّا هو الحال مع منَّجزاتًّ رواد حركة التشكيل الخزقي العراقي المعاصر، وتكوين منطقة

اتصال بين الفنون القديمة وصولا لمنطقة الأصالة والمحلية وتداعياتها في حركة التشكيل الخزفي العراقي المعاصر.

يعد الموروث نتاجًا حضاريًا اجتماعيًا يستقطب الفن عبر مساره التاريخي من جهة، ويستقطب الفعل الإنساني المتجسد بالفنان من جهة أخرى. فوجود الفنآن الاجتماعي (كجزء من منظومة كليةٍ) يفرض تواصلا مستمرًا مع حضارته، فضلا عن وجوده الذاتي (إشباع رغباته الداخلية) لتحقيق توازنه مع المحيط

لن أتحدث عن أعمال الفنانة ابتسام ناجي من واجهة التماهي التقليدي الذي يطرح على الساحة دائما ثنائية التشخيص/التَجريد المتجاوزة والتي يتبناها العديد من النقاد حين الكتابة عن الفنانين العرب لإرضاء غواية التصنيف الأسلوبي. وغالبا ما يكون

التصنيف مجحفاً في حق المبدع والإبداع العربيين. لسبب واحد أن أى تصنيف معياري من ذاك النوع يزيح حانبا هوية القنان العربي المسلم وبالتالى يؤثر الانزياح على ماهية العمل الفنى وكينونته. فالإبداع الفنى يفتح أمام متلقيه عالما جديدا لكنه يتماهى مع التاريخ والتراث والكون الذي نما فيه الفنان وعاش، أي أرضه وعالمه، حيث تتجسد حقيقته وتنكشف. إن الفن كما نظر إليه مارتن هيدغر ليس متعة راقية بل هو شيء يُظهر لنا عالما موجودًا بذاته، «طريقة عميقة من خلالها تحدُث الحقيقة»، لذلك لا يمكن فهم معنى الفن جماليا فقط، طبقا للصيغة التي تعرضها اللوحة أو المنحوتة أو الخزفية دون إحالة العمل على عناصر تمثل الأرض تسمح بوضع اليات نقد مقارن مع عناصر توفر استيعابا أشمل للعالم. ويحضرني هنا العود البدى إلى ثنائية الأصالة والمعاصرة - ولو أنها متجاوزة - بحكم تواجد قوالب حداثية تتحكم في نسقيات التعبير التشكيلي تدمج بين أحشائها شيئا من عناصر التراث.

إن أعمال ابتسام ناجي الخزفية خُترق التصنيفات لتشبث بالجذور، بأرض الأجداد تبوح لنا



المفارقة اليوم اختفاء

المعايير السائدة في قسراءة المنجز

الخزفي المعاصر ، والعمل المستمر لصالح إحياء

متسارعة تحكمها قواعد الاتصال ما بين الذات



بأسرار العالم، عالمها حيث تشكل الوجود من طين، لذلك من العبث جعلها سجينة قوالب ذات تعالقات تجريدية غربية أيا كان أصلها، أوروبيا أو أمريكيا. لا نريد أن نجارى أحد المؤرخين العرب حينما تحدث عن «تعويق الفن» و»العوز الفني» ليصف جمالية فنون بلاد الرافدين! أكيد أن عينه تبصر الفنون عبر منظار معياري كلاسيكي نهضوى. هل من المفروض علينا أن نخضع فنون أجدادناً لمعايير تقييم أجنبية، باتت من الماضي لدى شعوبها وأممها؟!

أمامي خزفيات متميزة، تساءلني إذا كنت حقا أهلا لمخاطبتها، كفؤا لمعانقتها، مستعدا للإنصات، أملك فراسة البصيرة لاستكناه خفايا المعانى وخبايا الجواهر، إذا كانت بصيرتي «تغور في الكنه وتتعقب المعنى...تتحسس المالات وتختبر الأغراض لفهمها، رائمة، عبرها، النفوذ لجوهر ودلالات تلك المرئيات ومغازيها، تتحرى المقاصد والغايات من الوجود وتجلياته البصرية والحركية والجمالية».

رغم أن الفنانة تفضل أسلوب التجريد لما فيه من طاقة تعبيرية عالية، وتيمة تقنية» ، لا أجدني ميالا لاتخاذ موقف حياد قد ينحو نحو السلبية لأضفي على الأعمال التي أمامي صبغة التجريد البائس، المجرد من أية دلالة تداولية

قد تسقطها في غياهب البساطة والمجانية، وأنا أرى كيف أن تمظهرات الأنساق الجمالية تخترق عينية المادة الخام، التي تتلمسها الأيدي وتقبض عليها الأصابع. خزفيات ابتسام ناجي لا تشبع النظر العابر، المارّ على السطح دون محاولة النفاذ إلى الأعماق، بل قد تحيلها الرؤية، أكيد، إلى مرجعياتها الأصلية، إلى خزان بصري عراقي الأصل، رافدي التربة، يبوح للمشاهد بباقة من مزهرية طروس تآريخه آلمجيد، السومري/البابلي/ الأشوري. فبالنسبة لأي إنتاج فني، يتطلب التحليل التداولي في الفضاء النقدي الانغماش في سياق أوسع، وهو سياق الحياة الاجتماعية للمبدع والحضارة الإنسانية بشَّكل عام. إن مُكونات الإنتاج الفني غير قابلة للفهم داَّخليا، بمعزل عن السياقات المجتمعية والحضارية. لذَّلك منَّ البديهي أن يكون الفن العراقي المعاصر مشحونا بجينات أجداده القدامي. وبديهي أيضا أن تتشرب ابتسامً ناجي جينات تلك الحضارة. وكيف لا ومسقط رأسها مدينة بابل الأثرية، ببوابة عشتار الفيروزية اللون.

الخزفيات التي بين أيدينا، ككل الأعمال الخزفية تنتمي فنيا إلى سجل النحت الثلاثي الأبعاد، وبتحصيلها على البعد الثالث تكون قد تعالت على سجلات التجريّد. فأي نحت لا يمكن وصفه بالتجريدي مهما غاب عنه التشخيص ومهما كان شكله وحجمه لا يعنيان شيئا قابلا

> ليخضع إلى قراءة تقريرية تزيح جانبا كل تأويل إيحائي.

ينفصل التجريد عن الماضي: عن الماضي القريب، عن الماضى البعيد، بل عن الماضي الأبعد. وبينما نعود بالزمن إلى التوراء، نتساءل إلى أي مدى ستصل هذه القطيعة، لنكتشف أخيرًا أن الواقع المرتبط انفصاميا بالشكل لم يعد موجودًا. إن التخا عن الفضاء ثلاثي الأبعاد، النتيجة الحتمية للتخلي عن الموضوع الواقعي، تحققت إمكانية الحدوث في الرسم، وفي المقابل لم تكن بديهية في النحت. فلا يمكن للعمل النحتي يتجرد من افضائه الفيزيائي، ولا أن يُجد له بديلا يلجأ إليه. بقدر ما تنحو المنحوتة نحو التجريد، بقدر ما تخاطر بهويتها كأثر فنى وتصبح شيئا عاديا كناقي الأشيناء.

لنتناول الآن نماذج من خزفيات ابتسام ناجى ولنحاول تفكيك أنساقها الحمالية.

صنفت مجموعة الأعمال التي توصلت بصورها من الفنانة إلى



مجملها يعتمد جانبا يستدعى تأملا جماليا أكثر من قصدىات نفعية. -المجموعة الثانية ركزت فيها الفنانة على الدائرة والقرص كمفردات تشكيلية، مما منح العمل دينامية وقوة تعبيرية أغنتها العناصر المضافة، حيث خلقت نوعا من التضاد على مستوى الشكل، كسر نمطية التكوين الذي

قد يغدو رتيبا ومملا في غياب كذا تدخل. -المجموعة الثالثة أكثر انسيابية، حلزونية الهيئة، تنساب نحو العلا كأنها حيوانات هلامية تغزو الفضاء. -تتْقاطع المجموعة الرابعة مع الثانية في كون عناصرهمًا يتأسسان انطلاقا من الدائرة. إلا أن الاختلاف هنا يكمن في تدخل يد الفنانة إخلاء القرص مما رواسب أحشائه. إلا أن يد الفنانة تتدخل دائما إضفاء جمالية على الحجم المفرغ لإثرائه وجعله أكثر تشويقا، يثير النظر ويدعو إلى المزيد من التأمل

-المصنفات الخامسة هي عبارة عن مجموعة من الخزفيات الرائعة التي احتفظت بوظيفتها الأصلية، حاوية محتوى contenu-contenant. لا

يمكن أن توجد الحاوية والمحتوى بدون بعضهما البعض. فهي مترابطة ومحددة بشكل متبادل. بينهما علاقة ديناميكية وجدلية، حيث يؤثر أحدهما ويشكل الآخر. يمكن أن تكون هذه العلاقة متناغمة أو متضاربة، مستقرة أو متطورة. يعد مفهوم حاوية المحتوى أداة قيمة لتحليل وفهم التفاعلات بين عناصر العالم من حولنا. فهو يسمح لنا بفهم مدى تعقيد العلاقات وفهم تأثير الشكل على الجوهر بشكل أفضل، وهنا حقيقة أن الشكل أثر على الجوهر ولم تعد للمحتوى (الجانب الوظيفي الأول) قيمة تذكر، إذ الصورة المعروضة للنظر هي الأساس

تشكل الفنون التشكيلية جزءًا أساسيًا من التراث الثقافي للعديد من الحضارات، ومن بين هذه الفنون يبرز الفن الخزفي بوصفه تعبيرًا فنيًا فريدًا يعبر عن تقاليد وثقافات الشعوب. تتألق الفنانة العراقية ابتسام ناجى كواحدة من الشخصييات المهمة في هذا المجال، حيث تمتزج ابداعاتها بين الأصالة والمعاصرة لتعيد إحياء الفن الخزفي العراقي بلمسة عصرية تعكس روح الزمن وتناغم الحاضر.

في عالم متسارع التغير، تعد القدرة على الجمع بين الأصالة والمعاصرة فنا بحد ذاته. وقد تمثّل الفنانة ابتسام ناجي هذا التوازن بشكل استثنائي في إبداعاتها الخزفية. تتألق أعمالها بجمالية تقليدية متجذرة في التراث الفني

العراقي، وفي الوقت ذاته تظهر لمسات حديثة تجسّد رؤية معاصرة للفن.

تعكس أعمال ابتسام ناجى تعلقها العميق بتراث بلاد الرافدين وثقافتها الغنية. فهي تتميز بقدرتها الفريدة على إعادة إحياء قيم الفن الخزفي العراقى الأصيل وإبراز جمالناتة بأساليب مبتكرة وتقنيات فنية متقنة.

تقدم ابتسام ناجى نموذجًا للإبداع الفني النسائي في العراق، حيث تظهر إبداعاتها قوة وروعة تعبيرية تعكس تجربة المرأة ومشاركتها الفعالة في عالم الفن.

تسهم إبداعات الفنانة ابتسام ناجي في إثراء وتنويع الفن الخزفي العربي والعالمي، مما يعكس تأثيرها الإيجابي على المشهد الفني الدولي ويبرز مكانة الفن العراقي في الساحة العالمية.

باختصار، تعد الفنانة ابتسام ناجى شخصية مميزة في عالم الفن الخزفي، حيث تجمع بين الحفاظ على التراث والتجديد المستمر، وتسهم بشكل فعّال في إثراء التجربة الفنية العراقية والعالمية بإبداعاتها المتميزة.





قليلاً.. ما تجود عليك الأيام بصفوها؛ لكنها.. حين تشاء، تمطرك بفيض عطائها. وأيّ عطاء أجمل من ذاكرة خصب تغالب النسيان! لعلها ذاكرةُ من تعددت محاسنه وارتقِت مكارمه، فمن يكون غيرُه؟..

إنَّهُ، مصطفى الشليح، صاحب الفضل والإحسان الذي عاش، ولا يزال، أثرا طيبا في الذاكرة والوجدان. أدركته حرفة الأدب، فصال في المجال شاعرًا مجيدا ترافقه القصيدة، أينما حل أو ارتحل.

ربما، لو ابتغيت وصفا وديعا، أو رسما بديعا لشخصه النبيل، لن تبلغ الكلمات غايتها في البرور والوفاء. فهو لم يكن مِجرد موظف في مجال التعليمِ يِقوم بواجبه على أتمّ وجه فحسب؛ وإنما فاعلا تربويا ومعلما ملهما، بما تَحمله كلمة «مُعلم» من بهاءِ وسمُوّ وقدرة على التأثير. هو «مُعلم» بالأفق الذي يظُلُ وفيًا لمعنى الرّيادة والنّباهة والحكّمة الممتدة فيّ اللغة والتدبير والتأويل.

إنه الأديب الذي سكنته الأشعار ودهشة الاستعارات، تُدوول اسمه في المشهد الثقافي المغربي وألعربي، عبر سلسلة من الإبداعات الشعرية والمقالات النقدية والدراسات الأكاديمية. عرفْتُه شغوفًا باللسان العربيّ حدّ الانتشاء، بلاغة وجرسًا وبيانًا. لاّ ينشىغل بالظهور ، المحافل والملتقيات ولا يكترث بحمّى الأَضواء. مخلص لمهنته دون ادّعاء، يأخذك، خلال حديثه، أثناء الدرس أو خارجه، صوب سماوات الفكر والفنّ والخيال. لا يعدمُ درسُه من متعة وفائدة، ولا من أنشطة داعمة.

هكذاً، كلما عادت بي الذكرياتُ، تحديدًا زمن الثمانينيات من القرن الماضي، استحضرت يوم التحقت بالسلك الثانوي، مزهوا ككل الناجمين أمثالي، تقودني رغبة إثبات الذات في اختيار شعبة الآداب، عن سبق إصبرار وتطلع غير أني، مع بداية الموسم، أُستحضّرت انّزعاجا من مقرر دراسي طويل،

وتوجَّسًا من كمّ الدروس وهَوْل الفروضْ والامتحانات المبرمجة، خلال مدار السنة.

وتشاء الأقدارُ، بعد مرور بضعة أسابيعَ من انطلاق الدراسة، أن يلتحق الأستاذ مصطفى الشليح بتانوية صلاح الدين الأيوبي بسلا، لتُسند إليه تدريسية مادة اللغة العربية لتلاميذ قسم (الخامسة أدبى 4)، حيث كنتُ مسجلا. أذكر، دخل الفصل مرحبا بلغة عربيَّة فصيحة، لم نألفُها -نحن تلاميذُ المرحلة- من قبل، ثِمِ شرع في تقديم الدرس وتذليل صعابه بأريحيّة كاملة. تألقُ في الحديث عن تاريخ الأدَب وعُصوره الذَّهبيَّة، وأعِجبت بطريقة شرحه المفصّل والميسّر في أن، كما راقنى تحليله للنصوص الأدبيّة والنقديّة وفق خطاطاتٍ

توضيحية وخرائط ذهنية ملائمة. كان مصطفى الشليح، في درسه مفيدًا ومُستفيضاً. يحْكي عن تاريخ الأدب وأعلام الثقافة والفنون، كما لو كان شاهدَ عصْر. يُحاور النصوص وأصحابَها، ويستدعى مصادرَها ومعاجمَها، ويُدقق في تراجم أدبائها وشعرائهًا، ويحيل إلى المناهج وأدواتها، وكنتُ، بين هذا وذاك، أصغى وأتابعُ في صمتِ واندهاش.

بعد ٍ فترة، غَير يسيرة، استأنست به مُعلما مُلهما، أديبا وشاعرا بليغ اللسان. لم يتوَسّل في دروسه باستدعاء الإملاءات المرهقة، إلا في النادر من الحصص حيث يُذكِّرُ، كلما لزمَّ الأمر ذلك، ببعض الإفادات والإحالات، ارْتجالا ومن الذاكرة. كان بارعًا التحليق بمتعلميه نحو مساحات الفكر والنقد والتّحليل، وكان، بحِسّه التربويّ، يُجيد الإنصاتَ إلى تدخلاتهم وملاحظاتهم ويخصّها بكثير من العناية والتقدير.

هكذا، بعدما تلقّيتُ نتيجة أول اختبار، همّ تحليل نصّ أدبيّ، فهمتُ أنَّ حُبُّ الأدب وحدَهُ، لا يكفى؛ بل لا بُدّ من جرعةً مُضاعفة من القراءة والتحليل والإنصات الجيّد للمكتوب. وهو ما دفعنى إلى تنويع رصيدي من المطالعة الأدبية وقراءة الملاحق الثّقافية، وشراء الكتب

النقدية واقتناء أشهر المجلات المتداولة أنذاك. ومن ثمة، تسرِّبَتِ إليي مداركي بعض ملامح المعَلم

فصرت أقلَّدُ نماذجَ من الكتابات الأدبية وأجتهدُ، ما أمكن، في تجويد إنشاءاتي وأتمرّن على تعبيرات شفهية مرَّتجلة، عَلى سبيل الاختبار. أذكر، أيضاً، قُبيل نهاية السنة الدراسية، أن طرقتُ

باب منزله بسلا، لأول مرّة، فكان أن استقبلني بابتهاج وطمأنني بالنجاح؛ ثم أضاف: «أتشَكَ في نجاحكَ؟ لقد نوّه بك أساتذتك؛ بل هناك جائزة تنتظرك من المؤسسة، الذهب لسحبها». كانت الجائزة عبارة عن حزمة كتب تربوية وأدَبية من بينها: ثلاثية «الأيام»

الماضي» لعيد

الكريم غلاب. كان إحساسًا جميلا بمُصادقة الكتاب والذَّهابِ رأسِا نحو اكتشاف عوالمه وأخيلته الواسِّعة، ومن ثمة، الظفر ببعض شحنات من لذةِ القراءة.

ولا ريب أن مُعلما، بهذه الرّوح الملهمة والإحساس الفيّاض، لا يمكنَ إلا أن يزيدَك ولعا بدرَس الأدب وحبّ اللغة العربية، فَقد جعلني متحمسا أكثرَ، لتجديد ثقتي فى اختيار الشعبية الأدبية وتأكيدها إداريا، دونما إحساس بالنقص أو الدّونية. لقد قادَني نحو فضاءات معرفية مختلفة تنتصر لجمال اللغة وبلاغة القصيدة ورحابة الخيال.

وتشاء ُ الأقدار، للمرة الثانية، أن يكون مصطفى الشليح ضمن مجموع أساتذة قسم (السادسة أدبى3) الذي كُنت أنتمى إليه خلال تلك السنة، حيث واصلت النهل من معين فكره في مجال الفكر والأدب، لغة ونصوصًا وبلاغة وعروضًا. لم تختلف هذه السنة عن سابقتها من حيث المتعة والفائدة، دروسا وأنشطة،

من خلالها استشعرتُ، مرة أخرى، قيمةُ الأدب والنقد والسؤال، دون التقليل من همّ الإبْداع وجدوى الانفتاح على اللغات والثقافات الإنسانية. كما استشعرتُ، تبعا لذلك، أنَّ اللُّغة العرَّبية لم تكنُّ مُجَرِّدٌ لغة للتواصل فقط؛ وإنما لغة َحضارة وتاريخ وإبداع، استنادا إلى ما تضمَّنُه الكتابُ الدرسي من نصوص ذات ارتباط بالقيمّ الإنسانية والجمالية، واعتمادًا على ما كان يُستدل به، أَثناءَ الشرح والتحليل، من أقوال وأَشْعار من محفوظه الخاص، تنمُّ عن ذاكرة قوية وَذَخيرَة فكرية وأدبية.

أذكر، ممّا أذكر من حصص تدريسية، كيف بسط قضية الصراع بين التقليد والتجديد، وقضية النظم عند الجرجاني والموازنة عند الميداني، وكيف حلل شعر المتنبي وأبي تمام والبحتري وابن زيدون، وكيف أشادَ بشعر الحلوي وعلال الفاسى ومن حَّذا حذَّوهما، وكيف احتفى بكتابات الجراري والمنوني وابن تاويت وكنون. لم تكن حصصا للإلقاء والإملاء؛ وإنما لحظات إمتاع واستمتاع، تخطيطا وتدبيرا.

لقد ظل مصطفى الشليح، خلال تلك الفترة من التعليم الثانوي، مُعلما مُلهما في جل ما كتبتُ من موضوعات وتعبيرات، حرصًا منهُ على تثمين فعل القراءة وتعميق التحليل وتجويد الأسلوب، والتشجيع على المبادرة والمناقشة أثناء الإجابات أو إلقاء العروض. ولعل أجمل ما أستَحضرهُ، في ظلُّ الذاكرة المستعادة، يوم تكرّم بنشر إحدى مُحاولاتي التعبيرية بجريدة وطنية تعنى بكتابات الشباب، شكلت حافزا مباشرا للمُضى قدما نحو أفق الكتابة والإبداع. وقد اختار عنواتها مما تضمنته المقالة من أفكار، تجسّدت في عبارة: «اندماج الثقافات والحضارات البشرية»، نشرت بتاريخ 8 دجنبر 1981. بمثل هذا الصنيع، وجدتنى قاب قوسين أو أدنى من عوالم التعبير

سنتان فعليّتان، عرفتٍ خلالهما شخصية المعَلم الملهم عن كثب، شعلة من إبداع وقبسًا من نور العلم والجلال. حبّبَ إلىّ المطالعة وفجّر فيّ ولعَ البحث في دروب الأدب، نبْشَا وتنقيبًا ومُراجِعَة. لذلك، لا غرابة أن اسْتبَدَّتْ بي رُفوف المكتبات لأطالعَ أو أسْتَعيرَ ما بها من كتب في النقد والبلاغة والتراجم والتاريخ والفلسفة والموسيقي والتراث. فكانت تلك المطالعات المتنوعة

خير زاد، وأيّ زاد.

غير أنه، بالرّغم من أنّ الأقدارَ شاءتْ ألا يُواصل معنا المشوار بالسنة السابعة باكالوريا (الثانية باكالوريا حالياً)؛ فإنّ حبُّلِ الودّ لم ينقطع. أذكر يوم بعثتُ إليه برسالة تخطية، عُبْرُ البريد أبارك له العيد وأشكر له الدعم التربوي والمؤازرة المعنوية،



«سىلا فى 26-07-1982.

بسم االله الرحمان الرحيم.

عزيزي أحمد. تحية طيبة.. وبعد..

بدءا، هنيئا بالنجاح. وعيد مبارك سعيد. وشكرا على رسالتك الرقيقة التي وردت على في بدايات شهر رمضان معبرة عن مشاعر كانت مختزنة، فلما تدفقت تدافعت كسيلَ أتي، وتزاحمت بداخلك تزاحم قطيرات الموج المنفلتة من البحر لتعانق تبر الرمال. ما كان لا يستوجب شكرا، وما كان لا يستدعى مديحا، وما كان لا يحتم إطراء. إنه الواجب المقدس في أسمى معانيه وأصفى تجلياته. وهو وّاجب لا يخلفه ولا يخل به إلا ذوو الضمائر الضحلة، والذيّن في قلوبهم مرض. ومع ذلك، وبين هذا وذاك كان ارتياحي عميقا وأنا أقرأ رسالتك، وكان سروري مضّاعفا عُندما أثمرتُ البذرة التي غرسها أبواك، ولم أتوَّل رعايتها سوى عامين. إن أجمل هدية يمكن أن تقدمها لي هو نجاحك في الدورة الأولى من امتحان الباكالوريا الذي أنت مقبل عليه. وهو امتحان ليس بالهين ولا بالعسيّر، بل فقط يتطلب المثابرة والمواظبة. ولعمري فهما خصلتان عهدتهما فيك مدة عامين. فاجتهد لتقدم لي تلك الهدية.

سلامي إلى أبويك وأسرتك وأصدقائك والسلام عليك ورحمته وبركاته...

مصطفی»

وعندما تحقق الرجاءً، شاركتُ الأستاذ فرحة النجاحِ وأخبرته بنِيَّة التسجيل بكلية الآداب بالرباط، حيث وطدَت صلتي بالمكتبة وعالم الكتب وداومْتُ حضورَ النّدوات والأطاريح الجامعيةُ في مختلف التخصصات. خَلال هذه الفترةَ لم تنقطع صلتي بِه قِارِئا وباحثا ومِحاورا. أذكر هنا بعَّض اللقاءات العابرة التي جمعتنا، تحديدًا في فِضَاءين مُقْضَلَيْن لديه بسلا، هُما: فضاء (مقهى الموعد) أو فضاء (الخزانة الصبيحية)، حيث إقامتُه الرمزية بين المصادر والمخطوطات والفهارس والمؤلفات. وكمْ كنتُ أطرب حين أقرأ له شبعرا منشورا بالملحق الثقافي لجريدة العلم، أو أطلع على إحدى دراساته عن الأدب المغربي، في بعض المجلات المغربية كالمناهَل ودعوة الحق، أو العربية منها علامات في النقد وغيرها.

حين التحاقي بالمركز التربوي الجهوي بالقنيطرة (موسم 1986-1987) وانخراطي في عوالم التربية والتعليم، علمتُ بخبَر الإعلان عن موعد مناقشة رسالته لنيل دبلوم الدراسات العليا بتاريخ 16 أبريل 1987، بإشَراف الراحل عباس الجراري وعضوية الأستاذين أحمد الطريسي

نعمْ، حضرتُ أطروحته بكلية الرباط حول «النهضة الأدبية في سلا» حيث لا أزال أحتفظ بما كنت قد دوَّنتُه من نقط وأفكار أثيرت أثناء المناقشة، كالحديث عن مفهومي النهضة والثقافة، وقضية النزعة السلاويةِ، وكذا الإشارات إلى مظاهر وتجليات البعد الثقافي وتنوعه في سلا.

أذكرُ مما أثارني أيضا في ذاك المحفلِ العلمي، طريقة (الطالب الباحث) مصطفى الشليح في الدفاع عن مشروعةً، إذْ لم يكتَّف بما درَجَتْ عليه رَّدوِد الباحثين، في هذا الزمان، بما مفادُه: (أشكرّ أعضاء اللجنة العلمية على الملاحظات القيمة، وأعِدُهم بالعمل على تصحيح كل الأخطاء الواردة

ُ الواقعُ أن هذه المناسبة جسّدت لحظة فارقة بالنسبة لي، تعمقَتْ فيها رغبتي في مواصلة الدراسة والتحصيل، وتجدّدتْ نزعتي في الكتابة والإبداع، لذلك، كان السعيُّ حثّيثا أإلى إعادة التسجيل بكلية الآداب، بعد سنتين منّ الوَّظِيفة بالسلك الأوّل خارج الرباط

وبين هذه المحطة أو تلك، استمرتْ لقاءاتَنا العلمية والأخوية، خلال تلك الفترةِ، عن طريق تبادل الرسائل تارة، أو عبر الاتصال الهاتفي أِو عقد المواعد تارات أخر. لعل أجملها ردّه على رسالةٍ لي، كنتُ قد بعثت بها إليه، وكان الرّد شعّراً، هذا نصه:

«سلا في 13 يناير 1992

عزيزي أحمد..

لغة القلب فراشات الكلام ترتدىالدهشة ،وتروي أفقها الحرف، ومن جرس الليالي وإذا هل بريد ، بالتحايا رقرق الشعر الأماني مسبلات سنة مرت،وتبقى أخريات ياسلاما ،ورعى الله سلاما ،

حائمات حول سلسال سلام بجناحيها مدارات المرام صوتها الفجر بأمداء انسجام مسكها أحمد ، يسعى بابتسام طرفها ، بيضاء من روح الكلام عمرُنا مثل شجيرات ظوامي لغة القلب حمامات اختتام

مع متمنياتي لك بالتوفيق والتفوق كما عهدتك دائما.

بعبارةٍ جامِعة، كانَ مصطفى الشليح الأخَ الأكبر الذي لم تلدِه الأمّ، وكنتُ الأخ الأصِغر، كما كان يجِبُّ أن يقَولِ. أعودُ إليه في كل اسْتِشارة، فكان نعمَ الصديقَ والرفيقَ والنَّاصِح والمصاحِب، في القرب كما البُعد.

فلُّهُ أَنْ يِفْضِ بِمسِارِهِ العلميّ وعِطائه الأدبي مُعَلِّما مُلَّهما، ولي أنْ أَعْرِب عن امتناني واعتزازي بهِ إنسانًا جديرًا بكُلُ انْتِباهَ. وَلَعَلَي أَكْتَفَي تِهْذِهِ المُلامَحَ من سَيْرة مُعَلَم مُلهم، اسمُّه مصطفىً الشُليح، تجْسِيدًا لثقافة اللاعتراف في زمن عُزّ فيهُ الاعتراف.

أما عن ذكر وسَرْد ما تبَقَى من فَصُول صداقتنا الإنسانيّة، بنقاشاتها العلمية والثقافية المُمتدّة، وما رافقها ُ مَن مُصاحبات فكرية ونقدية في مناسبات عدّة، من تسعينيات القرن الماضي إلى الألفية الثالثة،، فتلك حكاية أخرى.





عن منتدى الفكر والثقافة والإبداع بطنجة، رأى النور أخيرا كتاب جديد للأطفال بعنوان «حكايا أريج» للكاتب المغربي حميد البقالي، من أجل إثراء المكتبة العربية للأطفال بمجموعة قصصية شيقة وملهمة.

وأوضح منتدى الفكر والثقافة والإبداع بطنجة، في بيان له، أن «حكايا أريج»، هي «مجموعة قصصية موجهة للأطفال، تتميز بأسلوبها الشيق وأَلُوَّانِها الزَّاهِية. ويهدف الكتاب من خلالها إلى غرس حب القراءة في نفوس الصغار، عبر حكايات جميلة ومعبرة».

وأكد البيان أن إصدار «حكايا أريج» يأتي في وقت تشتد فيه الحاجة إلى كتب أطفال عربية أصيلة وذات جودة عالية، لذلك فهو يهدف إلى «تعزيز حب القراءة لدى الأطفال من خلال قصص جذابة ومصورة»، و»غرس القيم الأخلاقية والتربوية بأسلوب قصصىي شبيق»، و»إثراء الخيال وتنمية المهارات اللغوية لدى الأطفال»، و»تقديم متحتوى أدبى عربى أصيل يعكس الثقافة والقيم المحلية».

وأضاف البيان أن «الكتاب يحتوي على عدة قصص قصيرة، كل منها تحمّل رسالة تَربُوية وقيمة أخلَّاقيةٌۗ، عنَّاوينها هي: «لعبي تتحدّث لي دائما»، «أعطوا الطفل الصغير الكتاب الصغير»، «لعب للكراء»، «قطار



الحياة»، «السيارات تتكلم صباحا»، «كلنا شظايا مرآة أبي»، «الكلمات مثلنا»، «عقارب الساعة تسيل»، و»أن تحبك إسراء».

وقال الكاتب حميد البقالي، على لسان الطفلة أريج: «رسالتي لكم اليوم مختصرة، أتمنى أن تصلكم في زمن سِمته السرعة في كل شيَّء: أعطوا الطفل الصغير الكتاب الصغير.. ليس بالضرورة أن يكون راقي الطّباعة كثير الأوراق، لكن بالضرورة زاهى الألوان جميل العبارات، وليحكى شيئا، فما أحب الحكايا لنا وعندنا نحنّ الصغار».

وورد ضمن البيان أن «حميد البقالي كاتب وأستاذ مغربي من مواليد طنجة عام 1975، حصل على دبلوم الدراسات العليا المعمقة من جامعة عبد المالك السعدى، له مسيرة تعليمية متنوعة شملت التدريس في المراحل الابتدائية والثانويّة ومدارس البعثات الأجنبية، إضافة إلى عملة كأستاذ مطبق في المركز الجهوى للتكوين بطنجة».

وَأَضَافُ الْبِيانِ أَن «البقالي يتميز بنشاطه الأدبي والثقافي الغني، حيث ألفُ قبل كتابُ [حكايا أريج] كُتابا فَي تبسيط قواعدُ اللغة العَّربية للتلاميذ عنوانه [الشامل في قواعد آللغة العربية]، كما شارك في تأليف كتب جماعية، ونشر مقالات نقديةً ونصوصا إبداعيةً في منابر تُقافيةً متعددة، إضافة إلّى أنه ساهم في تأسيس مجلة طنجة الأدبية، وشغل مناصب في جمعيات ثقافية

لقد صار هنا والآن، وخصوصا بالنسبة لغد الكتابة ووعودها أن تنجز هذه الأخيرة خرائط خارج الجينيالوجيات النصية / المعرفية الْمُالُوفة خارج التَّصور الشجّري للكتابة كتفرّيعات عن جُذر / أصل وآحد، وأن تشتغل انطلاقا من تعدديات غير متناسقة لها ضروراتها وقوانين ضيافتها. لا علاقة لهذه الفكرة بغائبة حداثية ما، بل بالعبور الأسراري initiatique نحو الإختلافات، واختراقها ابداعياً، جعلها فضاء للقاومات، وقدرات لانهائية، ولانبجاس خرائطية إبداعية رحالة لا تقيم في بداهات الأجناس، واللغات، والمنظومات الدلالية، بالمعنى الذي يقول فيه الخطيبي بأنه لا

وجود داخل هذه الخرائطية الأدبية إلا لمتحاربين لا يحبون نفس الكائنات. هذه الإعتبارات مجرد مؤشرات تشير باتجاه هبات وعود هذه الكتابة، مناطقها الملغزة، وأسئلتها المنتظرة، باتَّجَاه دُفقُ يِنبِغي ٱلْإِضْطَلَاعِ بِهُ، خَارِّج سكينة الكتابَّة العارفة أو الأجناسية. لا يمكن للكتأبة أَن تَظل متَّجاَّهلَة لَّتحُولات اللَّامْتوقع، لَّلأحداَّث الكوارْث التَّى تمَّخرها بصمَّت.

لا يمكن أن تظل هكذا أمام إدراكنا أفق انتظارنا مجرد ممارسة للمتوقع إن مصيرها الحاسم ليس فقط الخلخلة الواعية لليقينيات، بلُّ وأيضًا السكِّن في العثماتُ السفليَّة / المرعبة ٰفي التضاريس الليلية التي تجعل اللغة والمعنى والإبداع كله بمثابة صيرورات غريبة ومتَّعذرة على الإدراك. ذاك، علَّى سبيل المثال ما تمنَّحنا مؤَشراته، كتابة إدموند عمران

المالح، سارق الحكايات الفذ المسكون بشروخ الذاكرة بكتلها وإضاءاتها، وثنياتها اللانهائية إنها خرائطية الحاكي حين يكتشف رعب الحكي، عجزه، وصموتاته وكوارثه، حين يُكتشف النسيان، الحُكاية الَّتي تخلقت في مسار الغياب،

وصارت أشبه ما تكون بنص مستحيل. كتَّابة إدموند عمران المالح، تنسكن الكُّلمات بيقُظتها الإفتتّاحية الأولى، تقوم من هجعتها، لتخرج من الصفحات الميتة، تصير شبيهة بأشكال جنينية لإستعادة ولادتها باستمرار، خليط أحناس انفتاحا على الأجناس كلها، مقامات (تصير كما يقول في ألف عام بيوم واحد) (١)، أصداء غياب وتيمات حيوية، من حضورها الطيف / الشُّذَرِي تتخلق الرؤى الإبداعية / الحكاية. ( ت. ) (تكرار، أنفتاح النص على انتظار الحدث) (٢). إنها بالفعل انتظارات لحدث / أحداث لانهائية سهم ينرمي في الفضاء الملغز للمستقبل، رغم إيهامهالنا، عبر أسلوبها واشتغالها الماكرين، بأنها تنكتب أنطلاقاً من ذاكرة منتهية بنسيج حضوراتها، وغياباتها أجسادها وأطبافها واختلافاتها وحدها

النظرة تضمن الإستمرارية، تلم شظاياً المرأة المكسرة، تسهر بجوار كثافات الليلة المُحْروسة، تتركُّ الأَلم يتكلم، والأدبُّ يتناسخ / يتضاعف في نهاياته التي لا تنتَّهي إنَّها حدودً الشمسّ، حدود الضوء، حدود الذاكرة التي لا تَّنــُي تتناسل فى خطوط انفلاتها، حظها، صدفها. يسير نسيم بتؤدة، إذ بإمَّكان قُشرة الزمن في كُل لحظة التلَّاشيُّ تحتُّ وطأَّة خُطُوه وَفتح مهاوي لجية (...) يستحث نسيم الخَّطي، ستكون المسألة متعلّقة فقط بحرب المائة عام، بها وحدها، الذاكرة تلك الحديقة الإصطناعية، حيث الموتى الأحياء يجولون صامتين بسيمو الأكراتهم) (٣) فوق ركح الحكي ترسم هذه الحدود خرائطيتها، مغايرتها العنيفة

والهادئة في أن، سلم كثافاتها وخطوط انشقاقاتها fractures lignes de. إن إدموند عمران المالح، في هذا السياق، جسد شُبِهُ هيرُوغليفي، ينكتب بين انشقاقات الذاكرة ونداءات الغواية ينكتب بالمعنى الـذي تنطرح فيه الكتابة لا مجرد ممارسة نصبة، بل كانتكار لمكنات حديدة للحياة، وكأسلوب وجود جمالي. إنها الكتابة كفنَ للحياة، كأستراتيجيات نزّاعة إلى خلقُ أنماط وجود متعددة.

إنه الوجود لاكذات sujet بل عمل فني ceuvre d'art، بالمعنى الذي يكون فيه أسلوب الكتابة وجودا، ويمتزج فيه الإستيطيقي Testhetique بالإطيقي Tethique إضاءاته وعتماته الباروكية، تقاطعات المرئى

واللامرئى فيه، كَثَافَّاتة وبياضاته ثنياته الأوقيانوسية oceanique والقيم الإطيقية التي تقوم ما نفعله / مانقوله انطلاقا منّ أنماط الوجود التي تتضمنها، أساليب الوجود التي تشكل الكاتب. مسكونة هذه الكتابة بالندائات المتاهية والمُلغزة للشساعة، بصخب الأجساد والأشياء والكلمات،

بالكلام المقاوم للنسيان بالحاجة الدائمة للإضطلاع بمحك البرانية، بما ينعلن في إضاءات التفاصيل واللغات والهيئات، في وهجها الأنخطافي / الصميمي. إنها ماكنة تعبير رحالة من التفاصيل واللغات والهيئات، في وهجها الأنخطافي / الصميمي. إنها ماكنة تعبير وحالة من ركح لغوي إلى آخر، كما لو أن الأمر يتعلق بابتكار طريقة في التلفظ تستعير فعاليتها من منطقة المابين لغات تجعل الكاتب رحالا داخل اللغة الأم وداخل لغة الآخر، وداخل لغات أخرى (العبرية الإنجليزية) معها تكفُّ اللغة عن التماهي وكينونتها الخالصة، لتنزع نحو أقاصي

التجربة وحدودها تبتكر أو تنسكن بصيروراتها، عبر تشظية الدلالات تعريض اللغة لإشتغالات المحو والنسيان، فك نسيجها اللَّتراص وتأثِّيث انشقاقاتها للغات أخرى أقلوبة minori-taire، نزاعة إلى الترحال خارج الصمت، (لهجة المغاربة اليهود العربية الدارجة. إنها عامل أساسي من عوامل تشظية لغة الآخر وفتحها بعنف ماكر وهادئ، على الآخر العنيد عبر استعمال هذا السجل اللغوى استعمالا ثوريا قويا، مخلخلا للمركزية العقلانيةً / الإثنية للفرنسية ولإرثها الميتافيزيقي الأدبي. إن فرنسية المالح كلغة للكتابة الأدبية، غيرً خالصَّة بل وملوثة بهوامشها وأنسجة إقصاءاتها، نوع من الفرنسية الموشومة بالتباس الإختلاف وغوايته إنـها تتزوج ذاك الخـط الذي سُماه في (عُودّة أبو

أَلحاكي : )، (خط الأفق الملتبسُّ (Łigne d'horizon indecis)).

أنها لغة حكايات تتخلق من كلام افتتاحي، من هشاشة الكينونة، لتصدر رواية تتغذي من لحم الكاتب، شيأن نيات لاحم بلتهمه في ليل قلبه وليصير ( مجددا، أوليس السادر في ذنوبه النَّاسيُّ لأوديسَّته، الرّاكضنحو الّغرق، المفتون باستمرار بحوريات البحر، بحكايات استعارية، تلُّك الدوامات التي لنُّ تُكفُّ عَن خطفه، جعله يونس حوت مرعب، إغراقه في الظَّلام إلى الأبد، من رحلة بحرية إلى أخرى، يعود إلى ذاكراته سارقوا الحطام: شاعلوا النيران على الشطان لخدع السفن متظّاهرين بأنه المرفأ الآمن، يجذبونها هكذا لجعلها تجنح عند السّاحل الماحل) (٥). في حيزٌ هذا الإفتتان الأوليسي الجارف، تنرسم خرائطية اللغات والحكايات، نوع من الكُتابة البيضًاءٰ، كتَّابة الفتنة كهامُّش مفَّتوح وكُّهاويةً وكرغبة وكصوت يقاوم الفقدان الذي يتهدده، وكأنسكأن للإسم الشخصى بحشود، قبائل، وملفوظات، تجعله متعددا، معرضًا لمحو يؤسُّس الكتابة ككتابة، ويفتحها على غفلية

anonymat الظلال التي تستدعيها أو تحاورها. إنها الحكاية كحزمة أدلة تتصارع تتواشع، تتنابذ / أو تتجاذب: دليل التذكر دليل المحو، دليل الوجود، دليل الكتابة الأمر الذي يدفع إدموند عمران المالح للقول: (كنا علامات مجردة فى وضع انتظار، ممكنات خالصة داخل اللعبة الفرضية للكُّتابة، ممنوحة لسلطة الكلمات لقوة تدميرها). إن كتابَّة

هذا الروائي الرحال، رغم تجذرها وفأعليتها الإبداعية، لازالت رغم ذلَّك، حزَّمة وعوِّد تنتظُّر مجاورتُّنَّا ٱلْحِمِّيميةَ الْمُنصَتَةَ لَهَا، لَّازالتَ هَامشًا خَصِّبا يَّقظا، متكلما لكنَّ غيرٌ مفكر فيه، لازالت بانتظار شفافية الإنصات التي تبرز خصوصيتها خطوط ترحلها، ودهاءها الإبداع, إنها كتابة آتية باستمرار. يلح المالح على زرع معالم هذه الخرائطية باعتبارها سمات كتابته بالذات، عبر إبداع راقص شَأن بهلوان على حبل رابط / فاصل بين الرّوائي والفكري): الفَلْسُفِّي)، بين الجسد المتخيل للغة، وجسدها التأملي وانزياحاتها، تمفصلاتها الَّفكريَّةُ. الأمْر الذي يجعَّل نسيجها الإبداعي مسكَّوناً دوَّما باستحالة النصية الله الخالصَّة. هذه المسئلة تجعل نصوصه مقيمة في منطقة الإلتباس الأدبية / الفكرية القصوى، مسكونة بهاجس العمل المطلق الذي يضم الأجنّاس / المعارف / الأفكار / اللّغات كلَّها: الشُّعوري، والروائي، والفلسفي والتحليلي منها إلخ. يكفي

رصد الْإستلهامات العميقة والألخيمُياتية منَّ النصوصُ النيتشية في ألف عام بيوم واحد): حديثة عن التكرار الذي يلغي الزمن (ص: ١٩) عن العود الأبدي (ص): (٢٠) عن السهم النيتشي الذي يبعد في كل أن هدفه (صَ: ٢٢٣) عن التفسير الذي يظلُّ دوما مشروطا بما بعد الوفاة، تماماً كما يقول نيتشه بأنه، كفيلسوف، سيولد بعد الوفاة (ص:٢٠٠) ... إلخ، ثم استحضاره في الرواية ذاتها لتلك المرجعية اليهودية العميقة المتمثلة في الفكر الصوفي القبالي، kabbalistique الذي هو بمثابة تفسير روحي / جواني للتوراة للرسام فرنسيس بيكون...

الخ، والأقوال تمهيدية Exergües لبلانشو خوسي ليثاما ليما وأَخْرِينَ. الأَمْرِ ذاته يَمْكُن رَصِدُه في رَوْايِتِه (عُودةٌ أَبُوُّ الْحَاكَى... ُحيث يتُجاور داخل فسيفسآء الحكايات استُدعاء خوَّس ليثاماليما الجواني، عبر صفحات الرواية كلها بسقراط،

أَفْلَاطُون، مالبرانش ديكُارت كانط هايدغر، بروست، سارتر نیتشه وآخرون کبورخیص وغيره. تذكرنا هذه الكتابة المتاهية/ السردابية بنصوص / كتابات أساسية في الأدب العالمي مُوشُومة أيضًا بالخلط الفذَّ للأَجْنَاسُ / اللغاتَّ الكتابات، وذات منحى باروكى Baroque بامتياز، نصوص باراديزو Paradiso للروائي الكوبي ليما ، ورواية روبير موزيل Lhomme

sans qualités ونصوص هرمان بروخ ونصوص بّلانشو الحكائية، أي بتلِك التجارب التي فتحت الكتابة الإبداعية على حدها الأقَّصى جاعلة العمل الأدبي loeuvre غير ممكن أبداً بدون مجاورة المحو والفقدان والتعدد، والتناسخ وخصوصا بدونّ مجابهة عطالته الجوانية / الممكنة. إن مشروع الكتابة بالنسبة له هو التحقّق في النفي الفذ والفعال لسقف المشروع، إذ ل اسيادة إلا للكتابة الرحالة / الملوثة بحشود الآخرينُ الذينُ يسكنونها. إن غياب العمل، يُحتاج

إدمون عمران المالح

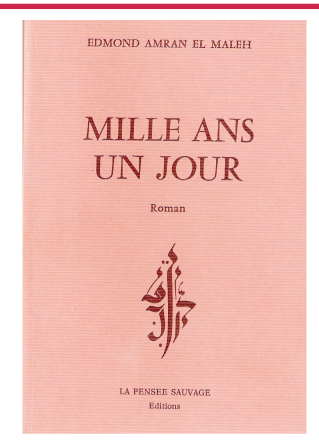
شتباك الكتاد

على العكس ل أعمال ويفترضها ليتركها تنكتب تحت إغراء العطالة. إن محك المحو de l'effacement l'épreuve هو العطالة. إن محك المحو الخوات الخطوط الأرقى الذي تنفتح عليه كل كتابه عميقة / منصتة لخطوط انفلاتها وخارجها العنيد خصوصا حين تتحرر من هواجس المحاكاة، والتمثل La représentation والدعوات الطليعة الحداثية، ومن هيمنة المشروع projet وغائيته، وتنصت فقط لما يشتغل فيها ككتابة أورفيوسية ليلية بامتيان، تلك التي تنكتب في نظرة المحو. بهذا المعنى يستعيد إدموند عمران المليح قول بلانشو في كتابه ribure à venir عاد عاد عبر نان الأدب يتقدم نحو نهايته، انمحائه وتلاشيه وذلك عبر تأكيده في ألف عام بيوم واحد على أن الأدب انتهى.) (ص:

إنها النهاية التي ما تني تتكرر، تتناسخ في نهاية لانهائية، بالمعنى الذِّي يصير فيه مستقبل الأدب، منذورا لتلأشي لا يكف عن التلاشي هو نفسه في حقل المكنات التي يحبل بها، وبالمعني الذيُّ ترحل فيه كتَّابة المالح، نحو كل الشَّسْلَعَاتُ/ الأمكنة التي تُجعِّلها مستحيلة/ ممكنة في أن: نحو النداءات القصية للوحة، نحو استدعاء الفضاءات العميقة (الصويرة مراكش مثلًا، نحو مجاورة كتابات أخرى (جان جونى مثلًا)، أي نحو كتابة متعددة تتناسل في همس لانهائي، وكُتيم. إن لحظة الكتابة، ليست سوى الإنبجاس العاشقُ لإضاءاتُ الحداد ولهباتُه، حين يصيرُ الغدُ / الوعدُ ممكنا داخل كوارثها، وحين يصير ممكنا بعث المتعذر بعثه الذهاب بالصمت إلى عتباته القصوى، حيث يصير الكلام بالذاتُ ليست هناكُ من كتابة أساسية، تظُّل فَي مَّأْمن من ٰ الخرق واللاقياس la demesure لقد مزجت الأجناس، رافضًا الحبكة المحبوكة بإحكام لرواياتنا، راميا في السديم المسار الواضح للأتوبيوغُرافيا ومن قماش ضيق صنعتًا حبلا رفيعًا لخنق القارئ، جاذبا إياه إلى دهاليز المتاهة بدون خيط اريان) (٧).

يلزم القراءة الإتصاف بالخصائص الديونيزيوسية الفذَّة: الرقص، الضحُّك، الخفة من أجل مجاورة هذا النوع من الكتابة، أن تكون قراءة جديرة بتلقي هباتها، بالإنفتاح على سيادة التجربة الإبداعية وعنفها الجميل، أن تصير قراءة الثمالة lecture de livresse قراءة الصداقة التيّ تستدعى داخل هذه الكتابة خلانها المكنين. إن القراءة ستصير حينها قلب الأخوة، العلاقة التي تنلعب فوق ركح اللاعلاقة الصداقة التي تكتشف المجهوَّل الذي يضمّ الكاتب والقارئ معا، والتي تُنعلن خارج كُلْ تُمَاهِي مَّتعاليٰ كانشغال مستعجل وحاد بوعود العمل الأدبي، اشتغال تسكنه عطالته / إمكانيته. لا علاقة لهذا النوع من القراءة ببداهات أو فرضيات تصية مسبقة لأن القارئ داخلها لا يْمُكن أن يكُونٌ قارَّنَا إلا إذَّا ولج تجربةُ النسيان والفقدان اندغم في الترحيلات المطلقة واكتشف الصيرورات الكامنة في المُقروَّء إنها مسالة القراءة كعملية الخيميّانيّة، هرمسية وأُسراريَّة، شبيهة بقراءة نار السّواد الْكتّوبّة على ناّر البياض، لاشأن لها بالإشتغال السردى بمنظوراته، ببوره، بتشابكاته أو بوجهات نظره. تنبغي الإشارة هنا إلى تلك المقاربة المضيئة والحميمية التي هيَّ أقرَب إلى ميثاق مودة وصداقة مع نص جوني حول كتاب هذا الأخير (الأسير العاشق) المقاربة الجديرة بمجاورة كتابة رحالة ومتمردة داخل هبات هوامشها ككتابة جوني وأيضاً إلى نصوص المالح في النقد التشكيلي سواء تلك القصيرة التي خص بها الحسين ميلودي أو كتابه الأخير (العين واليد) الذي خُصْ به إبداعاتٌ خليل غريبُ التشكيلية. كُل هذا يبرز المسافة الأساسية التي يمكن أن تفصل كتابة المالح عن التحليل الاكاديمي الصَّارَمُ لأنها بالذات كتابة هامش مضيء، وصمت جدلي هيراقليطي يعلو بتؤدة، شأن طفل يلهو بأزمنة العالم، كتابةً صيرورات سرية تتوقف عند إضاءات الحياة، لتبدع داخُلها. الْكُتَابِةِ الاِندَاعِيةِ داخلِ الإضَاءاتِ الحِيوِيةِ، ليستُ الإفراط في الواقعيُّ أو في المتخيلُ ولكنها المجاورة العميقة للكائنا، الأشياء، الكلمات، من وسطها الإمساك بمساراته، تشابكاتها، وترحيلاتها.

إنها الكتابة وسط الأشياء، تماما كما الصيرورة التى يتحدث عنها دولـوز تكون دوما «وسط» أو «ضمن» و «ضمن» من هنا تتأتى تلك التواصلات الزفافية nuptiaux بين الأسلوب وصيروراته. (ليس هناك من خط مستقيم لا داخل الأشياء ولا داخل اللغة إن التركيب هو مجموعة التحولات الضرورية، المبدعة كل مرة لكشف الحياة داخل الأشياء الكتابة ليست سرد الذكريات، الأسفار تجارب العشق والحدادات، الأحلام والفانتازمات الخاصة) الجذموري et بعدها عن الصيرورات، في بعدها الجذموري prizomatique بعيدا عن هاجس المحاكاة، أو الإسقاطات الواقعية أو المتخيلة إنها الكتابة كانفتاح على الصيرورة - الصحراء على ضرورة الخارج كحدود للإشتغال الصيرورة - الصحراء على ضرورة الخارج كحدود للإشتغال



الجينيالوجي للذاكرة، عبر إدخالها مواقع الترحل والتيه، جعلها تنسى نقطة الإنطلاق البداية تنسى الخط المستقيم (: قد تكون له هيئة المتاهة هو ذاته تنسى الكساح الأكال اللذان قد يسمان الذاكرة حين تقصى شروخها وتتماهى وتراص مزعوم داخل دوائر بارانوية مغلقة. تشتغل هذه الخرائطية عند المالح، أيضا، عن طريق ربط الحديث عن الأصل بالضحك الهائل، بالتساؤل على طريقة الشاعر رامبو (ماذا؟ Quoi) تساؤلاً يقول استحالة الأصل كمسكن نهائي ويقيني للكينونة وعن طريق فتح النص على ألق التعدديات وخصوصا على انتظارات الحدث، مجاورته كشيء قابل للإنجاز بشكل مضاد لا نتجاوزه داخل صرامة التاريخ وماكنة ،أسره، بالمعنى الذي يرى فيه كل من دولوز وكاتارى، بأن الحدث الذي نتغير داخله، والمالك لكثافته الخاصة يُفلُّت من التاريخ (هناكٌ طريقتان لإعتبار الحدث، الأولى تتمثل في المرور على طوله، تلقى إنجازه داخل التاريخ، تشريطه وفساده داخَّله، بينما الثَّانية تتَّمثل في الصعود نحوَّه، الإنوجاد فيه كما لو كان ذلك داخل صيرورة استعادة الشباب والشيخوخة داخله في أن، عبور مختلف مكوناته أو تفردياته يمكن ألا يتغير أو يبدو ألا شُيء ، يتغير داخل التاريخ لكن كل شيء يتغير داخل الحدث، نحن نتغير داخله) (٩). إنّه انفتاح النّص علّى انتظار الحدث، كمّا يعلّنُه المالح (ينفجر الحدث في أيام جوان هذه، يشبع الخبر الفضاء، يحرق ما حوله كله بؤكد الحدث الراهن، حين يسقط محترقا، تُنمَحّى علامات الترقيم وليس بإمكانه إرجاعه إلا عبر غيابه. ينطفئ الضجيج، يضعف الصدى، تتكلم الأصوات عن أشياء أخرى، يكمل المجرى العادي للأيام إنهاك الرأس الحاد للحدث.

لا شيء، حدث، يستحيل وضع وجه على الغفلية الظافرة والمغلقة الأبواب النسيان التقيلة.) (١٠). من الدال هنا الإشارة إلى تلك الطريقة الإستعارية الماكرة والسعيدة في أن، طريقة الكتاب الأساسيين دوما، والتي عبرها يستعد المالح، تجربة الانتماء النَّضالي الشيوعي كتجربة غير متعلقة بحقائق متناهية، بل مفتوحة على شروخها وخطوط انفلاتها، كحديثه في رواية عودة أبو (الحاكي عن السقوط الدواري في أحشاء الأسطورة التي لم يكن البطل قادرا على حدس وجهها أو التمعن فيها عن بعد، انطلاقا من مسافة فاصلة بين صدفة الرمز والنواة الصلبة للواقع، وحديثه عن صمت التاريخ، عن الأسماك الحمراء، الفالتَّة من حوضها الزجاجي المكسر، عن الأوراق والصور القديمة وعن الفجر الجديد، الشمس الساطعة الطالعة من الأفق، والتي وضعت نظارات سوداء لعدم رؤية شيء آخر دونها، في زمن الأسطورة الكبرى المهيمنة على الكون زمن الثوريين المتحوتين من عجينة ساذجة وحديثه عن تحول الذهب إلى رصاص رديئ، حيث لم يكن ممكنا لوجه إنساني ما أن يكتب

حضوره في الفضاءات الفارغة الملئى رعبا لا يمكن لمجرى الانتماءات، أن يكتب بحبر اليقين الأعمى، بل بحبر المحايثة الدائمة للشروخ والصمت، والنسيان والإقصاءات، الحبر الهيروغليفي الذي لايني يندغم في ثنياته اللانهائية، حبر الإِنْزِيَّاحَاتَ والإِخْتَلافَاتُّ، وَالرغْباتُ التَّي لاتني تُحايُّث رغْبُةٌ الآخر/ الشعب الآتي le peupe a venir الذي تستدعيه أو تصيره، تذهب إلَّى موقعه وتتركه يتكلم، تمنَّحه كينونة من كلمات، وقوى من حكى وخطوط إبداع ومقاومة بأريحية مسوَّولة وموَّدة باذخَّة. لا موقع أولى أو أصلى للذي يكتب هنا، ولا سلطة له، لأن كتابته تشتغل انطلاقاً من ترانبات خصبة متعذرة على الإختزال، تنتشر داخل حقول شفافيتها الملغزة، مستبطنة جيولوجيا الأسرار، مضطلعة بالسهاد الأبدى للكينونات والكلمات والمكنات. إنه حير القبال اليهودي juive la kabbale الذي يكتب بنار السواد على نار البياض حبر يتفاوض مع ممكناته، مع عدمه، ومع غده، حبر هامش، براني، باذخ وعديم البراهين. (إن الهامش la marge، حسب المالح، هو ذاك الفضاء الأبيض، البكر، المشتغل عليه في أعماقه، من طرف كتابة غائبة، في حالة انتظار، بإمكانها بن الفينة والأخرى التجسدن، ألتفجر كثورةٌ بركَّانية، وتغطَّية النَّص اللقدسُّ في كلُّ جوانبه بحممً متوهجة تعرف الأرثودوكسية ذلك جيدا، هي التي بعين يقظة تنتبه لهذا المنطقة الحدودية، لخط الإنشقاق الزلزّالي) (١١).

أِن صمت الهوامش ليس سوى صمت الخرائطيات الواعدة، التي تكشف كل مرة شذرات أساسية من كونها المحجوب، عبر نصوص / روايات مسكونة بعتمات الحبر وإضاءًاته، حبر يحايث الزلزال ويتخيل في كل أن مواقعه وُحدوده المكنة. إن أهم ما يميز خرائطية المالح، هو الإتساق الذي تنجزه بين ملفوظات / أستراتيجيات متعددة، استبدالها لخطوط الحكى بخطوط الإنشقاق / التقارب convergence نفتاحها بشغف على مكائن أخرى سياسية، إبداعية، لغوية اجتماعية، متخيلة واشتغالها عليها، واكتشافها باستمرار، استبدال سلطة الحاكي، وإرادته بالرغبة في حكي متحرر من انغلاقات الذاكرة والمرجعيات، خلاق لخَطوط انفلات، لشساعات حميمية تنأى عن الإفتتان الأوتوبيوغرافي أو الذاكراتي الكسيح وعن جوانية الأنا. إنها خرائطية حكي مفكر، بألمعنى الَّذِّي تَفكُر فيه الحكايَّةُ محتَّواها ونمطُّ تعبيرها، وتتماهى ودفق ماكنة ترحلها لاحضور لسلطة الواحد Un داخل هذه الخرائطية التي ترقى بالرؤى إلى مستوى صيرورات وقوى وخطوط حياة، وقارات مجهولة. إنها خرائطية طرق بلا ذاكرة. (كل عمل (: أدبى فنى يتضمن العديد من المسارات، التي لا تكون مقروؤة ولا تتعايش إلا على الخريطة (...) (١٢) إنَّ كتابة المالح اختبار /تفاوض دائم لحدودها وإمكانيتها ومعها، اختبار تفاوض مسكون بوقار الشيخوخة، تلك العتبة الباذخة والقصوى، بين بذخ الحياة ووعود الموت، العتبة، العتبة المسكونة بضحكة هائلة rire énorme توزع في بياضات الكتاب ما وراء الذاكرة. (أحيانا قد نشيخ تبعاً للتاريخ، ومعه، وأحيان أخرى نصير شيخا داخل حدث كتيم جداً) (١٣). لربماً كان الحدث ذاتّه الذي يسمح دوما بطرح سؤال الكتابة، كهبة كدين كبروتوكول ضيافة، وكغد كثيف ينبغي التفاوض معه.

#### هوامش

E.A. El maleh, Mille Ans un jour, la pensée .sauvage .1986, p 209

.Ibid. P 217

.Ibid. P 222

E.A.El maleh; le retour d'Abou el haki, la pensée .sauvage, 1990, P 12

Ibid., P 15

Lire par exempe l'étude remarquable- Une littérature pratique de Bouazza Benachir, in << les .41-nouvelles du sud », n° 11. P 7

.Le retour d'Abou el haki, op.cit, P 174

Deleuze, Critique et clinique, Minuit, 1993. P 12 Deleuze et Guattari; Qu'est-ce que la philosophie .? coll. Cri-tique, 1991 p 107

.Mille ans un jour, op.cit, P 223

E.A.El maleh, jean Genet- le captif amoureux ; .118-Toubkal; P 117

.Critique et Clinique, op.cit, P88

.Qu'est-ce que la philosophie ? op. cit, P 106

أيها البهيّ في قلوبنا: تحية مفعمة بمحبة لا يعتريها الصدأ. يتعذر على إمكانياتي المتواضعة أن تحيط بمسارك قيمة وقامة، لأنك مصبّ

يلتقي فيه الإنسان بالسياسي، والحقوقي بالإعلامي، والمثقف بالشاعر. ولكنني سأركب صهوة المغامرة وأطلق العنان لبؤحي فأقول: كلما كان القلب أنقى كان السلوك أرقى. وتلك خصلة متأصلة فيك. تنهمر

طيبوبة وتتدفق نبلا، نزيه حتى الثمالة، لطيف حد الإحراج، مترفع عن الصغائر. نصادفك دائما بوجه باش، وبابتسامة حريرية تؤمّمها على الّجميع. أَمنت بالإنسانية دينا للشرفاء، وعشت ولا زلت مستقيم الظهر وما عرضت قلمك في سوق الذمم.

كنت زاهدا في قمرة القيادة، ولكنَّها تأتَّى إلَّيك كلُّ مرة بسبق أَصرار وترصُّد: ف عضويَّة المكتبُّ السَّياسيُّ لحزبِّك، أو في ٱلمُجَّالِ الحقوَّقيْ تأسَّيسًا وتُسْييرا وطنيًّا

ومحلياً، أو في رئاستك لاتحاد كتاب المغرب. وقبل أن ترتدي بدلة الترافع الواقف، تشكلت هويتك الإعلامية وأنت في يَع الصبا تقريبًا، حيث بدأت مشوارك في قسم التّمثيل، لتنتقَل بعده إليَّ تقديم برامج إذاعية استضفت في

بعضها الزعيم الفقيد علال الفاسي، وفقيد مدرسة الاقتصاد المغربتي عزيز بـلال، وفيلسوف الشخصانية محمد عزيز لحبابي ...أما برنامجك (قبل الامتحان)، "فقد شكل منارة بيداغوجية أتاحت لتلاميذ الثانويات الإعداد والتهيىء القبلي للامتحان من خُلال تنافس شريف حوّل تحصيلهم الدراسي وامتدادا لهذا المجال الإعلامي - وفي الصحافة الورقية تحديدا - كانت لكُ مساهّمة وارنة وفعالة في خروج يومية (الأحداث المغربية) الى حيز الوجود. ولكن تفردك المائز تجسد في إطلالتك علينا من شرفة نافذتك ذات أربعاء من الطلالتك كُل أسبوع، تدعونا - بسخاء حاتمي - الي وليمة من السعادة المؤلمة نلتهم فيها بشراهة أطباقا لذبذة من مأسبنا، ويتوابل أصبلة من السخرية الهادفة، تكشط - وبا للمفارقة - ما علق بأرواحنا من تقشف في الفرح

أما في الشعر فقد كنت بلسما لشفاء

فى تباشير غيمة أو فى ارتواء قلب أو

وعلى المراعى مريا خير

ته ياجميل فكلنا عشاق

رش الخصوبة كثر الإغداق ته في الحقول الخضر كالحلم

الصادح فينا:

أرواحنا وخاصة بقصائدك المغناة. القمر الأحمر، راحلة، ميعاد، رموش، قصة الأشواق، وهي قصائد زاخرة بشعر فاتن يتأرجح بين تطاوس اللحن وتسلطن الغناء

وافتتان بالحب والطبيعة، لشاعر ظامئ للخصوبة يتعقبها

تربة. ألست

رسالة مفتوحة إلى المبدع عبد الرفيع جواهري وفاءً واعترافا

وقد كنت في هذه القصائد -المتأبية على النسيان - منظفا لآذانناً وذائقتنا بالكلمة شبعرا ولحناً وغناء. وازدادت القصائد ألقا بألحان خالدة للمرحوم عبد السلام عامر والفقيد سعيد الشرايبي وحميد بنبراهيم، وعبد الرفيق الشنقيطي، وحسن الّقدميريّ. كما تعملقت بأصوات ذهبية وبلورية بعضها لن يتكررً: عبد الهادى بلخياط، والفقيد محمد الحياني، والفقيدة رجاء بلمليّح، والمطربة كريمة الصقلي، وصاّحبة أغنية (السفينة) المطربة فردوس.

وفي كلمتك الشعرية الملتزمة أنجبت لنا ديوان (وشم قي الكف)، وقصائد (أطفال الحجارة)، و(باسُطا

=كفى) ...، دخلت من خلالها في مواجهة مفتوحة ضد القبح. ورغم منسوب التقريرية التي تطفو على سطح بعضها، وهيمنة معجم الشبهادة والاستشبهاد، إلا أنها حبرت بيراع لا يهدأ. يراع قد من أهداب عيونك وبحبر نازف من قلق على وطن، كان طموحنا فيه أن نصافح الحياة بألفة، وأن يمنحنا صدرا دافئا يحتضن محبتنا المقدسة. لكن البعض ظن أن هذه الأحلام - على بساطتها - أكبر من هاماتنا، فكانت الفواتير مكلفة أعناقا وأرزاقا. ويما أنك وكل شرفاء الوطن قادمون من أمل ورحابة المستقبل، وبما أن قداسة الوطن أثمن

من أرواحكم، فإنكم قررتم - وبتواطؤ جميل - أن نسمو بشموخ جماعي فوق جراح ألامنا، لنطوي صفحة ماض يخدش حياء ذاكرتنا،من فرط ما انزلق فوقها من دم ودمع وإنين.

أماً ديوانك (كأني أفيق) فأزعم بأنه مقطع من شريط سيرتك الذاتيّة. صعدت من خلاله معراجا روحيا عرفانيا تجلله لغة الكشف والمواجد والشهود وتستحضر فيه بشكل مضمر البعد العقدى للمغاربة حيث يلتئم الفقه والإرشاد بالذكر والإنشاد.ّ.

في حين أحدس أنك في ديوانك (الرابسوديا الزرقاء) أصبحت مؤمنا بأن الكتابة لا تتوسل بنبل قضاباها فقط بل بانحبازها الجمالي باعتباره شرط وجودها. لذلك ابتهج الديوان بالتناصّ وشعرية الاغتراب والمفارقة والتكثيف، حيث بدت على قوام قصائده حمية جمالية، باقتصاد تعبيري متوازن، وبدون تورم بلاغي. ألست القائل:

هذا دم فوق القميص إنَّ القميص قميصي والذئب ذئبهم يا حزن قلبي هل في البئر يوسف أم ما في البئر غيرهم؟

PERSONAL PROPERTY.

صفوة القول: لقد شكلت أستاذي، هامة إبداعية في مشهدنا المغربي والعربي، أمنت بالشعر أميرا للقول وعيدا للكلمات، فروضته بتشبيهات

لعوب وإيقاعات طروب وتناصّات دالة ومفارقات رامزة، واستعارات راقصة بغنج فوق حلبة التفرد. وكلها خصائص جعلتك شاعرا فردوسيا يرى الحياة بعين فنان، وعقل حكيم، وإحساس عاشق وضمير إنسان، فتربعت على عرش البهاء متوجاً بين مدينتين تزاحمتاً في محبتك: مراكش وفاس بعد أن نهلت من معيّنهما هيبة

التاريخ وعبق الحضارة. أخيرا: أتمنى - بهذا المرور العابر - أن أكون موفقا في صرف ما تهاطل من زخات سيرتك وشعرك على تربة ذاكرتي، وبواحا

بمّا انخرته لك من حب ذهبيّ في بنك مشاعري. فعذرا إن قصرت، ولا شكر على واجب إن وفيَّت..

المحكوم بالمؤبد في محبتك: مراكش في: 2024/9/14