المدير، عبد الله البقالي سنة: 56 سنة التأسيس: 7/2/1969 الخميس 12 من رمضان 1446 الموافق 13 من مارس 2025

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

توزيع عادل للثروات، لكن في كِل مِا قيل عشنا حتى سمعنا الشعب متهما بالتخوين ممن يعتبرون أنفسهم وطنيين يا سلام، لا لشيء إلا لأنهم يمتلكون مركزا استعماريا يستغل عرق الفلاحين وخيرات البلد، وإذا أِرِدْنا تحرِّي الصِّدق فجُل ما نستهلكه اليوم من أغذية في مختلفٍ أصنافها الصلبة أو السائلة، فقد بالغش جودته فلا طِعم ولا لون، وجعله وازع الجشع يُصَنع بأقل تكلُّفة ليضاعف أربابُ الشُّركات الأرباح لاهثين وراء الإثراء السريع، صاروا لا يبيعون اليوم من المنتوج إلا الإسم، ذاك الذى كان ربما عنوانا لجودة البضاعة لعقود قد يصل قرنا، فعُلبة الحليب مثلا كانت تترك لنا في جوفها بعد أن نفرغها في جوفنا هِدِية صغيرة من الزَّبدة لا تجعل خبزنا حافيا، أما اليوم في زمن الندامة، فلم يبْقُ من هذا الحليب بعد أن صار ماء سوى

لقد قيل الكثير ولكن أفظع ما قيل صَدرَ عن بعض المأجورين في أقلامهم التى لفرط

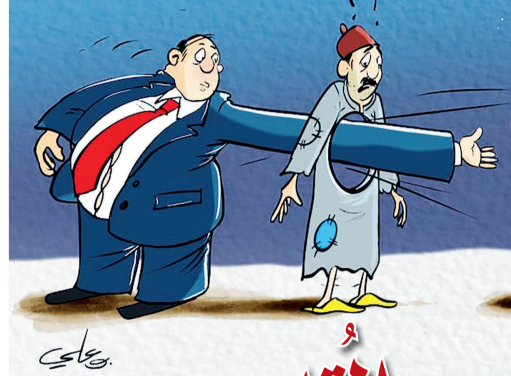
Bach1969med@gmail.com

متسوّقا في رمضان، يا أ االلهِ.. ليس ثمة أفظع وأمرّ من أن تتوفر على القدرة في الشراء، وغيرك يخفي رمضان!

إذا أِردت أن تـزداد قلقا، فكن عجزه بابتسامة كَاذبة مُكتفيا بالنظر، ألاَّ يعلمون أنه حين يضيقَ الجيبُ عاجزا عن تلبية أبْسَط حاجياتِ المواطن المعيشيّة، تضيق معه كل السّبل ويتراءى الأفق ىأعين الأزمة الخانقة سجنا، الأجدر يا بني إنسان، أن نصوم جميعا عن كل ما ليس في مُتناول القدرة الشرائية للضعفاء، في كل الأيام وليس فقط في

قِيل الكثير حول إضراب المواطن المغربي عن بعض الأطعمة، وكان قد بدأها بالسائلة كحليب (سنطرال) والماء المعدني اسيدي عليا، أما البنزين النابع تحديدا من (محطة أفريقيا) ومنابع أخرى كُـ (طوطالاً واشَّالاً، فطعامُ للسيارات وليس للمسكين، والدَّوْر على الزيت الذي اغترُّ بلونه الأشقر وصار يُباع في البلد بثمن الذهبِ، مع التهديد بالانتقال بالمقاطعة حتى المجاعة إلى صُلِب الموضوع، وذلك بالكف عن شراء بعض الأنواع الغذائية الصَّلبة خِبزا ولحوما برية وبحرية وجوية، منها الدجاج الذي جعلته الأسعار العالية يحلق و يطير!

أَجُل قيل الكثير عن هذا الإختيار العسير بين المقاطعة أو المجاعة، وانقسمتْ البلاد إلى فئتين، مع فرق أن إحداها عريضة تشكل غالبية الشعب بكل أطيافه الاجتماعية المسحوقة، والفئة الأخرى قلة تحْتكر الموارد الحيوية لهذا الشعب دون



نعومة أظافرها لا تهش ولا تنش، و بدُلِ أن يصطفوا تضامنا مع شعب منكوب، مضوا كاتبين ما يُلمِّع زُورا صورة أصحاب هذه الشركات دونً أن يجد لهَم المواطن عَذرا في كل ما كتبوه باللعب على أكثر من حبل سياسي، فنحن لا تهمّنا السياسة الدائرة برحاها بين أطِراف مُتطاحنة من أجل الاستئثار بالسلطة ومعه المال، إن ما يهمِّنا هو حماية أمْننا الغذائي بعد أن صار بالغلاء الفاحش مهدّدا، فعَنْ ِأَيُّ مغربِ أخضر يتِحَّدثون وقد ازْرَقتْ أعينَ المواطنين باللكمة النفاثة للأسعار، بل إنهم في كل ما كتبوهُ أو كذبُوهُ لصالح أولياء نعمتهم غير الصالحين، لم يزد الناس إلا إمعانا في مُقاطعة ما يُزعْزع استقرار الجيب

مورد َ عيشهم الوحيد، كيف لا وبعض الامبراطوريات المالية التي

أنشئتِ على قارورة وعلبة كارطونٍ، يَنصَبُّ كل همِّها على ضرَّبَ القدرة الشرائية للمواطن، كان حريًّا بأرباحها التي صار باديا للعربان،

أنَّ أرقامها المُّهُولة تُقدِّرُ بميزانيات الدُّول، أن تساهم إنعاشٍ الحياة الاقتصادية لأبناء الشعب وحل بعض مشاكلهم في التعليم والبطالة والصحة وغيرها من المرافق الاجتماعية التي تفتح هُوّتها خصاصا، فمن أين لهذه الشركات الجشعة الوطنيَّة، وهي لا تعترف إلا بالوطن الذي في جيوبها الأمامية والخلفية، فما أفظع أن يفقد المواطن أمنه الغذائي، يدلفِ حيًّا لأسواق تفيض بخيرات البلد، ويخرَّج ميِّتا بقفة فارغة، وفي غالب الحزن وليس فقط الظن، ينهار بالقول عوض العودة إلى البيت: يا ليتنى حبل في وتد !



محمد بشكار

## نور الدين محقق يلتقي وليام شكسبير

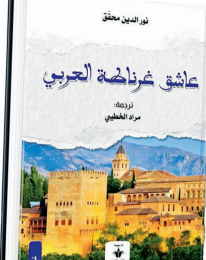
## عاشق غرناطة العربي

في ترجمة إنجليزية



عن دار «بصمة للنشر والتوزيع» بالملكة المغربية، مصدرت حديثا (2025)، الترجمة الإنجليزية لديوان «عاشق غرناطة العربي» للشاعر والروائي المغربي الدكتور نور الشاعر والأستاذ الجامعي المغربي الدكتور مراد الخطيبي. المخربي الدكتور مراد الخطيبي. والجدير بالذكر أن هذا الديوان الشعري هو عبارة عن كتاب الشعري خصص بالكامل للحديث عن مدينة غرناطة بمنظور شعري عن مدينة غرناطة بمنظور شعري العميق والرؤية التأملية التاريخية في سيرورة المكان وتحولاته وأثر نلك على علاقة الإنسان ممثلا هنا بالشاعر نفسه بكل ذلك.

. لقد صدر هذا الديوان الشعري في حلة أنيقة وقد قام بتصميم غلافه الفنان المغربي توفيق لبيض. وهو يحتوي



على قسمين، قسم يضم النصوص الشعرية الأصلية التي كتبت باللغة العربية والقسم الثاني يضم الترجمة الإنجليزية لهذه النصوص الشعرية.

بالإضافة إلى ذلك، فهذا الديوان الشعري يتميز بغنائية شعرية قوية تسري في ثنايا قصائده، كما يتميز بحضور الجانب السردي فيه بشكل فني محكم الصنع، بحيث تتنامى فيه الحكايات بطريقة شعرية موغلة في الشفافية وفي الجمال الرمزي التأملي. تجدر الإشارة إلى أن الشاعر والروائي المغربي له العديد من والروائي الشعرية التي احتفى فيها الدواوين الشعرية التي احتفى فيها بالزمان أو بالمكان في رؤية حضارية بالزمان أو بالمكان في رؤية حضارية ذات أفق إنساني كوني ، نذكر منها ديوان «أغاني الفتى الباريسي» ديوان «أعاني الفتى الباريسي»

، و»دفاتر طنجة العالية» و الشراقات مراكش الحمراء » وغدها .

> جمال بندحمان

# وآليات تشييد المني العني العني العني

كتاب جديد للناقد الاكاديمي المغربي جمال بندحمان، أصدره أخيرا عن دار رؤية للنشر والتوزيع /مصر2025-، ليستكمل به مشروعه النقدي في الدرس والمقاربة السميائية للخطاب الأدبي، وهو تحت عنوان: «السيميائيات وأليات تشييد المعنى» وقد جاء في ظهر غلاف الكتاب:

" « دأب الدارسون على الحديث عن المعنى باعتباره معطى يفهم من محتوى هذا الخطاب أو ذاك، وأن المتلقين يفهمون ما يسمع، أو ما يقرأ، أو يشاهد. لكن يتم تغيبب أسئلة معينة من قبيل: كيف يفهم المحتوى؟ لماذا يختلف فهم المتلقين للخطابات والنصوص؟ ما الآليات التي تعتمد في تحديد المعنى؟ هل المعاني كلية أم محكومة بشروط ثقافية ومرجعية معينة؟ هل المعنى معطى جاهز ومتضمن في الخطاب أم إن المتلقي هو من يعمل على تشييده وبنائه؟ .علما أن هذه الأسئلة، وما يشاكلها، تحتاج إلى

تقليب النظر والبحث في الآليات الموظفة للوصول إلى أجوبة مقنعة .

تقدم السيميائيات إجابات إجرائية تؤكد من خلالها أن المعنى يشيد اعتمادا على استثمار علاقتنا بالأشياء والعلامات، وبالحواس وبتجربتنا الثقافية، وبخلفيتنا المعرفية على نحو ما تؤكده إشارات اليد، مثلا،من سلام أو تهديد أو مصافحة أو تحديد زمني...؛أي إن علاقتنا بالعالم مؤسسة على تشييد المعنى، وليس على المعطيات المعلنة والظاهرة فقط من هنا نسبية المعاني، والتقافات.

يدرس هذا الكتاب قضايا المعنى، ويجيب عن سوؤال التشييد وأسسه ومبادئه، ويرفض مبدأ المعنى المعطى بخلفياته ونظرياته، ويجمع بين مسارين: مسار نظري قدم المفاهيم والآليات الإجرائية المعتمدة لدى أصحاب السيميائيات التشييدية من قبيل أسس الفهم ومقومات التمثل ،والعوالم المكنة،

ومبادئ التأويل وإجراءاته، ومسار تطبيقي درس مظاهر هذه

السيميائيات في كتابات الدكتور محمد مفتاح، وفي ترجمات الدكتور محمد البكري، ولاختبار كفاية مبادئ هذه السيميائيات تم تطبيق مفاهيمها النظرية على خطابات روائية وشعرية، وعلى سردية الجوائح، وخطاب الجنون . ويعتبر جمال بندحمان، الأستاذ والباحث الجامعي، واحدا من الباحثين والفاعلين في المجال الثقافي والجمعوي المدني ، فقد أصدر كتبا نقدية ورواية: الأنساق الذهنية في الخطاب الشعري – سيمياء الحي المركب محنة ابن اللسان(رواية)؛ بالإضافة إلى عدد من المقالات والدراسات والأبحاث والخبرات في مجالات النقد والتربية والمجتمع . مثلما هو أيضا كاتب عام لمدى المواطنة وخبير في المجال المدني: عضو لحنة خبراء الحوار الوطني حول المجتمع المدني بالمغرب، وعضو لجنة الخبراء الأكاديميين التي أشرفت على صياغة

الأرضية المواطنة (المجلس الاستشاري لحقوق الإنسان).مسؤول الدراسات والأبحاث بمنتدى المواطنة،ومسؤول التكوين والتدريب بالمؤسسة الدولية للتدريب والتنمية. أشرف على العديد من الدورات التدريبية بالمغرب وخارجه في مواضيع مثل (الحقوق اللّغوية والثّقافيّة،البات مناهضة التطّرّف، التنوع الهوياتي وأسس التعايش- التدبير التشباركي، قيم المواطنة، الحق في المعلومة...)، صدرت له عدة كتابات أكَّاديمية ومدنية من بينها في المجال التدريبي التربية على المواطنة. التربية على التسامح (دليل المفاهيم)، و (دليّل المكون) ، المواطنة المسوّولة ، التدبير التشاركي،الحكامة(الحوكمة) التربوية، المدرسة وَّالتعبئة المجتمعية؛الإعلام والَّحق في المعلومة... وفي مجال الرصد صدر له المشاركة المدنية في تدبير الازمات الدراسة وثائقية تفاعلية حول مشاركة جمعيات المجتمع المدني في تدبير جائحة كورونا ،ودراسات لرصد قضايا الانتقال الديمقراطي بالمغرب ، التنمية والحقوق

اللغوية والثقافية. وقضايا الهوية من منظور حقوقي».



## المفهوم والمرجعيات والمقاربات

كتاب نقدي جديد صدر حديثا عن منشورات السرديات بالدار البيضاء، وهو للباحث سعيد العيماري بعنوان: «الفضاء الروائي في الخطاب النقدي – المفهوم والمرجعيات والمقاربات».

يقع الكتاب في 254 صفحة من الحجم المتوسط؛ قدم الباحث فيه دراسة لموضوع الفضاء الروائي من زاوية نقدية تروم تبئير البحث حول حدود استعمال المفهوم انطلاقا من تتبع سيرورة تشكله في الدرسين النقدي والغربي، وتبرز المرجعيات التي استند إليها لاعتماده داخل حقول معرفية مختلفة تتضح من خلالها المصطلحات المحايثة المرتبطة به، قبل أن يتوسع إلكتاب في عرض المقاربات التي وظفت المفهوم وأوجدت اليات تحليلية تسعف في دراسته بما ينسجم مع أشكال تمظهره المكانية والزمنية والذهنية.

امتد الكتاب إلى ثلاثة فصول حاولت الإجابة عن أسئلة الآتية:
ما الدلالات المعجمية والإصطلاحية للفضاء وما مرجعيات
تحديداتها المفهومية وإلى أي حد يمكن اعتبار الفضاء مفهوما
جامعا لعناصر الخطاب الروائي ما حدود التعالق بينه وبين باقي
العناصر التي يبنى عليها الخطاب الروائي كيف تناولت المقاربتان
المعرية والسيميائية المفهوم ما الآليات التحليلية التي أوجدتها
كل مقاربة في دراسة هذا الخطاب وما الإضافات التي أسهمتا في
تقديمها للنقد الأدبي من حيث استثمار المفهوم وأدواته التحليلية في
دراسة الأعمال الروائة

الفصل الأول بتتبع مفهوم الفضاء في الخطاب الروائي والمسار الذي عرفه تشكلً انطلاقا من تبيان العلاقة بين مفهومي الفضاء والمكان، وإبراز السياقات المختلفة فيها مصطلح الفضاء في العلوم الحقة والفلسفة والاتسساع اللذي أضحى يوظّف بة فى دراسة الخطاب

الفضاء الروائي في الخطاب النقدي الفهوم والمرجعيات والمقاربات

الرّوائي، ومن ثمة اعتباره مفهوما جامعا يتخذ أشكال تمظهر تتحدد في الفضاء المكانى والفضاء الزمنى والفضاء الذهنى.

المكاني والفضّاء الزمني والفضاء الذهني.

بينما رصد الفصل الثاني مميزات المقاربة الشعرية للفضاء
الروائي، من خلال إبراز الإسهامات التي تحققت معها في الدراسة
السردية للفضاء في النقدين الغربي والعربي، مع تحديد الآليات
التحليلية التي استندت إليها هذه المقاربة لتمثل مرتكزا للبحث في
أشكال تمظهر الفضاء ووظائفها السردية اعتمادا على مفاهيم من
قدرا: الفضائة الدال الفضاء والفضائي التنظر الفضاء

تعبل: الفضائية، الدال الفضائي، التنظيم الفضائي.

أما الفصل الثالث، فكشف خصوصيات المقاربة السيميائية للفضاء الروائي، وذلك عبر عرض إرهاصات التحليل السيميائي التي انكبت على دراسة هذا المكون؛ وتبيان الدور الذي اضطلع به اعتبار الفضاء مقولة لغوية تجعله بمثابة علامة دالة قابلة المتأويل، يمكن من خلالها تحديد المسار التوليدي للدلالة في الخطاب الروائي، كما أبرز الباحث في هذا الفصل سمة البناء الفني التي يتأسس عليها، وكذا علاقتها بمفاهيم إجرائية تُعتمد في التحليل السيميائي عليها، وكذا علاقتها بمفاهيم إجرائية تُعتمد في التحليل السيميائي للفضاء؛ من مثل: التقاطب والنسق الفضائي والنمذجة الفضائية والحد الفضائية.

المنظومة الإعلامية، سواء على المستوى الجهوي أم المركزي، كما وعدت بالعودة إليها في مرحلة لاحقة قصد استقرائها وقد سطرت الباحثة منهجية كرونولوجية لترتيب مواد الكتاب، واستحضرت عددا

ا، كما تم الاعتماد على واستحضرت عدداً واستحضوري، ولعل ما مهما من الأسماء التي هذا المؤلف هو تعزيزه تعاقبت على إذاعة وجدة الجهوية من مديرين ور جميع الأسماء الواردة وتقنيين وصحافيين ومنتجين وغيرهم، وهم يه، إضافة إلى الوثائق على التوالى: محمد الماجدولي والعابد السودي

شفيقة العبدلاوي

على التوالي: محمد الماجدولي والعابد السودي القرشي وعمر بلشهب وعبد الرحمان مجد، وعزيز ريباك واسمهان عمور وإبراهيم خالد ومباركة مشيور، ومصطفى سليماني والميلود بوطيب،

ثم قاسم اجداين ويحيى الكوراري وبوجمعة بلحاج، وحورية رحاوي عبد الحميد لحسيني، محمد عياد الريفي، ومحمد بنعمارة وبلعيد أبو يوسف، وسعيد التباع ومصطفى الحجازي ومحمد حماد الزروقي، وعبد القادر وساط وعلي خروبي. وقبل ذلك قدمت توطئة تأريخية لكل من يحي بلخو ويحيى عباسي، حيث استحضرا البدايات الأولى لاستقبال المستمعين لأمواج إذاعة وجدة الجهوية. وقد وقفت الباحثة طويلا لتحديد وقب العنوان، مبينة معنى FM «هي عتبة العنوان، مبينة معنى FM «هي اختصار لكلمة إنجليزية

إلهام الصنابي

modulation ، وهو إجراء لبث البرامج الإذاعية، بتعديل التردد فى نطاق الترددات العالية حــــرا vhf - very high إشارة للتردد 104 ميغاهبرتز؟ والتى تدخل فى نطاق الذبذبات الخاصة ب (FM) الموجودة ىن 87.5 و 108 مىغاھىرتز (megahertz) . والاشــارة (104)، هي أول تردد، يُرخص به لإذاعة وجدة الجهوية، من طرف الوكالة الوطنية لتقنين الاتصالات، تلتها بعد ذلك ترددات أخرى، لتغطية باقى مناطق الجهة الشرقية.»

مناطق الجهه السرقية.»
تجدر الإشسارة إلى أن شفيقة العبدلاوي حاصلة على الدكتوراه في الإعلام من بوجدة في موضوع «اللغة العربية في الخطاب الإعلامي السمعي المغربي – إذاعة وجدة أنمودجا» عام 2020، وصدر الإذاعة والتنمية اللغوية أي علاقة بين الخطاب الإعلامي واللغة العربية؟» عن مطبعة علاقة العربية؟» عن مطبعة جسور في طبعته الأولى لعام 2021، ضمن منشورات لعلامة الجمالية بوجدة.

عملها الرامي إلى الحفاظ على الذاكرة الإذاعية لحطة إذاعة وحدة الجهوية، «وسيرا على هذه السنة الحميدة لصون ذاكرة الاذاعة، حاء هذا العمل الذي هو ثمرة حهد لسنوات عديدة، وبذلك يكون أول عمل يوثق لمحطة إذاعة وجدة»، كما أشارت الباحثة الى المنهجية العلمية التي اعتمدتها في تأليف هذا الكتاب والتى تدرجت عبر مستويات منهجية كانت تدانة تسحيل المادة الصوتية، ثم تفريغها، فتصنيفها، كما تم الاعتماد عل المصدر الحضوري، ولعل ما يميز هذا المؤلف هو تعزيزه بصور جميع الأسماء الواردة فيه، أضافة إلى الوثائق والمذكرات والمراسلات التي كانت تتم بين عناصر



صدر حديثا الكتاب الثاني للإعلامية شفيقة العبدلاوي عن مكتبة شهيدة بمدينة وجدة 2025، وقد وسمته ب «FM104» و 260 صفحة من الحجم المتوسط،

ويقع في 260 صفحة من الحجم المتوسط، خصصتة الباحثة للغوص في تحوم ذاكرة إذاعة وجدة الجهوية منذ التأسيس عام 1962، حيث يندرج هذا العمل القيم ضمن علم التوثيق والأرشفة باعتبارهما من بين أهم التقنيات العلمية المساهمة في الحفاظ على التاريخ والهوية والذاكرة في مستوياتها المختلفة، حيث تشكل الوثيقة أداة مهمة لتخزين المعلومات حول حقبة زمنية معينة تحفظ خصوصياتها وأحداثها، وقد مهدت الباحثة لعملها هذا بمقدمة بسطت فيها أهمية علم التوثيق في العمل الإذاعي، تقول: «وقـد سارعت المؤسسات الإعلامية الإذاعية والتلفزيونية والصحفية، إلى التوثيق الإعلامي، الذى يسعى بطريقة مكثفة إلى تجميع المادة الإعلامية المعتمدة، من تسجيلات صوتية ومرئية ومكتوبة، على أن يتم تحديدها بطريقة تساعد على إعادة إنتاجها بطريقة معتمدة، وذلك من أجل تحديد مجالات الاستفادة منها، وتحديد البيئة الإعلامية الميدانية، المحيطة بمجموعة من المعارف، ذات المحالات السياسية والاحتماعية والاقتصادية، ومن أجل التعامل معها بطريقة موضحة لكافة الأهداف الإعلامية».

وقد وقفت الباحثة في عملها عند جهود السابقين في مجال التوثيق والحفاظ على الذاكرة الإذاعية الوطنية عبر مراحلها المتعددة وصولا إلى التوثيق الرقمي، والمقصدية من

الخميس 13 من مارس 2025

الباحثين الذّين يدافعون عن الخصوصية ويرون أن القيم

تثير الدعوة إلى العالمية توجسا لدى الكثير من

التي يتبناها أي مجتمع مرتبطة بهيمنته

الأقتصادية والسياسية

والعلمية، «فيصبح

التنافس في التنافس

في الدفاع عن القيم،

أو ممارسة الضّغط من

أجل نشرها، تعبيرا عن

مصالح المجتمعات أو

الفئات المتنافسة فيه،

يأخذ مفهوم التربية المدنية حيزا مهما من اهتمامات المفكرين والبَّاحِثِينَ على احْتَلْاف مشَّارِبِهمَّ لم له من أثر بالغ في تغيِّير السلوك البشري، وترشيد الوعلى بالحقوق والواجبات. إن التربية المدنية تتجاوز الأسوار المدرسية لتستوعب الحياة في شنتى مناحيها أملا في بناء شنخصية المواطن الذي يؤمنَّ بالمبادرة والمشاركة والفعالية. ونظرا لإدراك الإنسان المعاصر للترابط الشديد الذي أضحى عليه عألمنا، فقد تنامت دعوات إلى المطالبة بتربية مدنية عالمية، الغاية من ورائها توجيه رسائلها للمجتمع المدني وبث روح المُسؤولية التي ينبغي أن يتُحلى بها الَّجميع لحماية هذا الكوكب على كافة المستويات وبعيدا عن الحسابات الجغرافية والسياسية الضيقة.

لتربية مدنية عالمية لأول مرة في ندوة بروكينغز في شهر يناير 2009، وتطورت خلال برنامج ييل للزمالة العالمية yale world fellowship لعام 2009»2. كما

إن هذا الكتاب «ثمرة نقاشات عديدة، جرت خلال العامين 2009 و2010. وقد قدم الإطار الأساسي

يتميز هذاً الكتاب بكونه يمثل تضافر جهود عدد من المتخصصين في الشأن الفكري والسياسي العالمي؛ إذ كتب التناي جزءا من هذا الكتاب، وتولى جمع الجزء الباقي من خُلَالَ مساهمةً عدد مَّن الباحثين الذين يُجمعون على «استحالة تَحقيقٌ تقدم سريعً من حدو تعاون علمي ضروري في القرن الواحد العشرين من دون تطوير بعض أشكال «الحس المدني العالمي»3. ويتضح التصور العام لهذا الكتاب الذي يمتد على مائة وثمانين صفحة، منذ المقطع الافتتاحي الذي يسبق متن الكتاب، إذ أدرج المؤلف رأيا لكوفي عنان الامين العام الأسبق للأمم المتحدة يقول فيه: «إن الترابط المتزايد بين الناس عبر العالم يعزز الوعى بأننا جَزِّ لا يتجزأ من مجتمع عالمي. ويمكن توجيه هذا الحس من الترابط، والالتزام بالقيم المستركة العامة، والتضامن بين الشعوب عبر العالم، لبناء حوكمة عالمية ديموقراطية متنورة تخدم مصالح الجميع»4. إن كتاب «التربية المدنية» جاء ليعزز قيمة الترابط البشري والتحسيس بوحدة المصير المشترك الذي أصبح واقعا تزداد أهميته بازدياد التقارب الإنساني الذي يسرته الأنظمة الحديثة للتواصل والاتصال. وترجمة هذا الكتاب إلى اللغة العربية من

شأنه أن ينير سبيل الباحثين في الموضوع خصوصا في ظل التأليف القليل في هذا المجال على المستوى العربي. على المستوى العربي. على المستوى المنهجي جاء الكتاب موزعا على ثمانية فصول؛ فصل أول من تأليف هاكان التناي/ Ali Hakan Altnay، وهو ثمرة مقالين تم إنجازهما في معهد بروكينغ،

هما :> «التربية المدنية العالمية » و «هل النزَّاهة أمر مهم؟ »، بالإضافة إلى ردود أفعال القراء التي استلمناها من مختلف بقاع العالم بشأن الأفكار التي يطرحها هذا المقالان»5. أما الفصول الأربعة الموالية فأدرجت ضمن قسم أول تناول «وجهات نظر عالمية، تم عرضها في شكل مقابلات

أحراها المؤلف خلال الفترة الممتدة بين يونيو ونوفمبر 6×2010 أمع عدد من زملائه من مختلف أُنحاء العالم، مما جعلها تعبر عن خلفيات أكاديمية وجغرافية مختلفة تتيح للمهتمين تقييم مدى شُرعية وجدوى موضوع التربية المدنية العالمية.

أما الجزء الثاني من الكتاب والذي يشمل الفصول المتبقية، فيهدف إلى إعداد منهاج دراسي رسمي ينزل فكرة التربية المدنية العالمية.

مهد المترجم عبد النور خراقي للكتاب بمقدمة يستعرض من خلالها دواعي اختيار نقل هذا الكتاب للغة العربية، فأشار إلى أن العالم قد عرف تحولا كبيرا على مستوى العلاقات الإنسانية، وكان لذلك أثر بالغ على المحيط المشترك الذّي نعيش فيه، ناهيك عن انتشار أسلحة الدمار الشامل وظاهرة الاحتباس التحراري وغير ذلك من التجليات التي تكشف عن الوضع المزري لواقعنا ومستقبلناً. ولهذا فإن الأستاذ عبد النور خراقي يرى أن التربية المدنية العالمية تنشد «فهم العلاقات العنكبوتية المترابطة التي تجمع مواطني العالم في ظل عقد اجتماعي، كما تقوم على ضمان حقوق نتمتع بها ومسؤوليات نقوم بها لأننا ببساطة مواطنون

عالميون "7، يقطنون وطنا وأحدا هو كوكب الأرض الذي لا يؤمن بالقيم الضيقة التي تقوم عليها الدول ذات الحدود الجغرافية والسياسية والتي بموجبها تتم مراعاة مصالح فئات وإثنيات خاصة.

ويستهل كمال درفيش المقدمة التي وضعها للكتاب بتوصيف بلَّاغى يشبُّه من خلاله العالم بكرة خيط، صورةٍ تؤكد أن العالم متماسك بشكل بنيوي يتعذر من خلاله أنَّ نفصل الأجزاء عن بعضهًا البُعض، إِذْ تَشكُل الأجزاءُ الكُل، كما يكتمل وجودٌ الكُلّ انطلاقا من الأجزاء. فـ»بطبيعة الحال، لا يمكن التعامل مع كل شيء بوصفه عالميا؛ بلَّ على المرء استحضار، أيضاً، قوة المحلى الحقيقي وأهميته. غيرًّ أن العديد من التحديات الرئيسة هي في واقع الأمر عالمية، ولا يمكن مواجهَّتها إلا عبر تعاون قويُّ بين الدول والأقاليم»8. إن تكاتف الجهود يؤدي إلى تحقيق المنفعة العامة التي يستفيد منها الجميع بشكل ديموقراطي يَضمن المساواة في الحقوق والواجبات، ومن أوجه هذه المنفعة الهواء النظيف والأمن القومى والاستقرار المالي العالمي والسير الجيد لنظام التجارة العالمية.



التزبية المدند

قراءة في كتاب «التربية المدنية العالمية:

مسؤوليات وحقوق في عالم مترابط»1



أكثر منه تعبيرا عن المضمون الأخلاقي الثاوي في تلك القيم»9. إن هاكان ألتناي يناقش مفهوما جديدا يراة بعيدا عن أي تحيز وبإمكانه تجاوز الانتقادات الّتي جرتها التصورات ذات الطّابع الشُّمُولي. ويعبر هاكان في الفصل الأول من الكتاب عن دراية عميقة بواقع النظام العالمي الجديد، إذ يضع يده منذ البداية على مكمن الداء والمتمثل في فشل الَّدولُ الْقُومِيةَ فَى تَّقْدُيمِ حلولُ واقْعِيةَ للَّأَرْماتِ والمشاكلِ الشاملةُ، وذلك لأن الإكراهات السياسية والسيادية تجعل هذه الدول مكتوفة الأيدي أمام كُل ما يتخطى الحدود. وفي هذا السياق يستعرض هاكان نموذجين عامين يتم اللجوء إليهما لتخطي تلك الصعوبات؛ «يقوم الأول على سلسلة واسعة من تحالفات وحلول مبدَّعة لغرض محدد... أما النموذج الثاني، فهو يقوم على ثقة أكثر انتظاما على سيادة القانون العالمي، وأيضًا أصبح يعرف بنموذج المنافع العامة العالمية»10، ويؤمن هذان النموذجان

معاً «بأن الحوكمة العالمية أساس لغز تكنوقراطي سيقدم التصميم المؤسساتي البارع الأجوبة الضرورية لفكه، غير أن العالم في واقع الأمّر يتفاوض بشأن عقد اجتماعي علمي، وليس بشأن حل تكنوقراطي.»11

إنَّ التَّربية اللَّدنية العالمية - حسب هاكان- هي النموذِج القادر على تحقيق ذلك العقد الاجتماعي العالمي وما يرتبط به من حقوق ومسؤوليات تكفل المواطنة الحقة في كافة مستوياتهاً. إلا أنَّ التبشيَّر بهذا النَّموذَج استدعى من الباحثُ تبديد المخاوف الخفية التي تحيط

به، خصوصا وأن النقاش حول هذا الموضوع مازال لم يرتق للمستوى المأمول. ويمثل هاجس قيام دولة فيدرالية عالمية على نحو خفي أحد أكبر مظاهر التخوف التي ترافق الدعوة إلى تربية مدنية عالمية، فينجم عن ذلك نتيجة سلبية أساسية «تتمثل في

إثارة الشَّبهات حول البنيات الدولية، وفي بث شعور الخوف في نِفوس أناسُّ مُعقولين قد يكونون في المقابل متفتحين على تعاون عملي دولي 12°. أما دعاة النظرية الكونية الراديكالية :cosmopolitanismفهم منشأ التخوف الثاني؛ «ويرى هؤلاء الكونيون الراديكاليون ضرورة الاستعداد إلى دفع كل ما نملك ثمنا لأن يصير إنسان آخر في العالم أيسر حالا منا جميعاً. ويصف النقاد، بيقين، مؤيدي هذه الآراء بكونَّهم يهتمون بإنسانية افتراضية، بينما يحملون قدرا كبيرا من الازدراء حيال أخطاء البشر ونقائصهم»13. وتكمن خطورة أصحابٌ هذا التوجه، كما هو الحال بالنسبة للمجموعة الأولى، أنهم يبثون الخوف في نفوس «الناس العقلاء الذين سيتصدون بعدئذ إلى أي حديث عن إطارات عالمية معيارية»14. أما أصحاب التَّخُوف الثَّالَّ فَّىتزعمه دعاةً يوم الحساب الذين يؤمنون بسوداوية المستقبل، وهم في ذلك لا يختلفون كثيرا عن أصحاب التخوف الرابع الذي يقوده الواقعيون المتشائمون الواثقون من غياب العدالة في هذه الحياة «وعلى المراء أن يهتم بالنمو ولا يطارد إطارات عالمية غير علمية.»15

إن تلك التخوفات دفعت الباحثين إلى ضرورة فتح نقاش جدي لإزالة كل لبس يمكن أن يتعلق بمدى فاعلية التربية المدنية العالمية، فالترابط العالمي حقيقة لا مفر منها، وأي هروب إلى الخوف أو الانعزالية سيّزيد الوضع الراهن تفاقماً.

ف » في عالم مترابط بشكل متزايد، يحتاج الناس إلى إطار شامل كِّي يضْعوا حداً لقلقهم نسبياً. ولأبد لجزَّء من هذا الإطار لمرجعي أن يقُّوم على التربية المدنية العالمية التي تشيَّر إلى نظام الوَّعيّ بالمسؤوليات التي نحن على أتم الإستعداد لتحملها بعدد الحصول على حُقُوق مماثلة نطالب بها»16. وحتى نتمكن من وضع تصور للتربية المدنية العالمية يجعلنا هاكان أمام صورة مفترضة من خلال وضعنا في مواجهة الإنسان المتمم لسبعة مليارات نسمة الذي سيحل ضيَّفا على كوكب الأرض، فمن الأكيد أنَّنا سنجد أنفسناً محرجين لنبرر لهذا الضيف واقع الإبادات الجماعية والكوارث البيئية وتكديس الاف الرؤوس النووية. «إن القيام بأشياء إيجابية متبادلة تسر غيرنا يبقى المقياس الأكثر مرونة لتقييم السلوك المهذب في تاريخ البشرية. يمكن لهذه المناقشة الافتراضية مع

ضيفنا الجديد أن ييسر لنا الطريق كي نجيب عن بعض الأسئلة، وتساعدنا على شرح ما تستلزمه التربية المدنية العالمية.»17

إن التأسيس لتربية مدنية حقيقة ?حسب تصور ألتناي- يقتضى مشاركة حقيقة وإعادة النظر في مفهوم السلطة، إذ لابد من تعاون الفاعلين الأساسيين والمواطنين العاديين للمضي قدما نحو الآختيارات المستقبلية. «إن هندسة السلطة في العالم ليست هي القوة الموجهة الوّحيدة التي أصبحت أكثر ديموقراطية، بل الانتشار السريع لمحطات البث العابّرة للحدود، مكنتنا من الإحاطةً بحزن وسعادة بعضنا بعضا. صحيح لسنا قريةً صغيرة بعد، لكننا اكثر إدراكا بمأزق بعضنا بعضا مما كان الحال عليه في قرن مضيى أو بالأحرى عقد مضيي»18، كل ذلك أعطى للمجتمع المدنى والرأي العام أهمية كبرى في توجيه السياسات العامة.

### ثانيا: وجهات نظر للارتقاء بالتربية المدنية العالمية

ليوسع هاكان ألتناي النقاش حول موضوع التربية المدنية العالمية، خصصٌ الفصل الثاني من كتابه لاستعراضٌ عشرٌ وجهات نظر 19 حول التربية المدنية العالمية، فقام بـ «محاورة عشر علماء وزعماء محترمين على الصعيد الدولي \_ كل على حدّة \_ في محاولة للتّحقق من طبيعة التحديات العالمية التي يواجهها العالم حاليا، ودور التربية المدنية العالمية في مساعدة البشرية على معالَجة هذه التحديات. ويمثل المستجوبون جنسيات وتخصصات مختلفة، وبهذا سيجلبون تنوعا وثراء في وجهات النظر لهذا التبادل في الأفكار.»20 وتدوّر النقاشات التي تضمنها هذا الفصل حول عدد مّن القضايا المترابطة كمدى جدوى التربية المدنية، ودور المجتمع المدني والجامعات في تحقيقها، والمناهج التربوية الكفيلة بترسيخ هذه التربية...

وَفَى سَياقِ الأَنفتاحُ عَلَى وجهاتُ نظر مُختلفة، جاء الفصل الثالث من الكتّاب بقلم نبيل فهمي الذي حاول صياغة مفهوم جديد للأمن الغذائي والتربية المدنية العالمية، وذلك من خلال التأكيد على أن «التحدَّى الذي يواجه التربية المدنية العالمية هو اختيار معيار من المعايير، وفي آلوقت نفسه العمل على تطوير رسالة الميثاق وروحها، ومن المعايير الدولية المعاصرة التي سبق لنا تأسيسها. وللأسف الشديد، فإن التاريخ الدولي المعاصر، يعج بأدلة تفيد بوجود دول انتقائية تؤكد تلك المفاهيم، والمعايير والتفاسير والآليات القانونية الدولية التي تخدم مصالحها، في حين تغض الطرف عن تلك التي تبرز مسؤولياتها أو مصالح غيرها» 21. وقد تم تشكيل تلك المعايير والمفاهيم عقب الحربين العالميتين وما خلفتاه من دمار، الأمر الذي استدعى ضرورة إقرار سلم عالمي قائم على «توازن القوى». ورغم الملاحظات التّي يبديها نبيل فهميّ على طبيّعة النّظام العالمي القّائم، إلا أنه لا يقترح تجاهل ذلك النظآم ومؤسساته، كما لا يدعقُّ تعديلُ مُيثاق الأمّم الْمُتَحدُة جذريا، بل اقتُرح «تبنى مفهوم مخْتلفُ للأمّن يقُوم على «توازن المصالح» عوض «توازن القوة»، يتناسب أكثر مع عالم مكون من أصحاب مصلحة كثر، بما في ذلك أحزاب الدولة وأحزاب غير تابعة للدولة. »22

إن نبيل فهمي يرى أن المفهوم الشامل لتوازن المصالح، يتجاوز التعريف التقليديّ للأمن الذي يتركز بالخصوص على تقوية الترسانة العسكرية وحماية الحدود السيادية «وإنما أيضا يجسد مجموعة كثر شمولية من الثوابت التي لها مضامين أمنية ومدنية قادرة على تفسير المصالح الاقتصادية والاجتماعية ? ليس فقط داخل الدول أو بينها، لكن أيضًا بين الشُّعبُ عبر الحدُّود الوَّطُّنية»23. ويركز ُّنبيلُ فُهُمى في دراسته على أهمية القاعدة الشعبية في صياغة النموذج الجديّد، "دون إغفال أهمية الوسط الأكاديميّ النَّذي يُشكل التّربّة الخصبة لنمو ألأفكار والتصورات الرائدة والتّغييرية. لكن لا بد من التأكيد على أن «دعم تربية مدنية عالمية ومذهب توازن المصالح، يوجد عبر مجموعة مختلفة من الدول. ومع ذلك، فإن النقاشات حوَّل كيفية تفعيل هذه الأفكار على مستوى القاعدة الشعبية، ستختلف أساسا بحسب مستوى التعليم داخل مجتمعات معينة، وتطور أنساق جامعاتها، وقوة منظماتها غير الحكومية، ونظام الحوكمة.»24

في الفصل الرابع من الكتاب يدافع كل من تريفور مانويل وإيدغار بيتيرسَّ عن فكرة تحقيق التربية اللانيَّة العالمية عُبرُ التضاَّمن الْعالمي من خلال الدعوة إلى ضرورة ردة فعل جماعية عالمية تتجاوز استقلاليةً الدول، وبمراعاة الدول القومية في إطار من الحوار البناء والهادئ. ويرى الباحثان أن «فكرة خطاب التربية المدنية العالمية الاتناي وأسلوبها تقف، بشدة، موقف معارض للقراءات اليائسة المتمثلة في نْقاد بارزين من قبل مايك دافيس Mike Davis»25 الذي يقرّ بعجزّ المجتمع العالمي عن مواجهة تحديات الأزمات الكبرى الّتّي تهدده. وبالانطِّلاق من بعض المعطيات والبيانات حاول الباحثان تتبعُّ الفوارق في مستويات الفقر والاستهلاك في العالم بالوقوف خصوصا عُنْدُ التجربتين الصينية والجنوب إفريقية، فخلصا في الأخير إلى «إمكان أن يفتح مفهوم التربية المدنية العالمية مجالات هامة جديدة لمناقشة كيفية ترجمة التُضامن العالمي إلى خلق موارد استثمار لمعالجة الحالة الإفريقية »26. وليصبح التضّامن العالمي ساري المفعول على أرض الوقع فإن العالم حسب الباحثين- يحتاج إلى نزاهة أكبر، «فمن الخطِّأ الجسيم الْتفكير في إمكان تُرك هذه الوَّاجِّباتُ في أيدِّي الدولُّ لتؤديها. ويذكَّرنا ديفيَّدٌ هيلَّدُ بأن الدول الآن تجَّد نَفْسها جَّزءا لاَّ يتجِّزاً من مجموعة من العلاقات الاجتماعية والسياسية الأكثر تعقيدا، التي تؤدي إلى عالم ذي قوة وسلطة متعددة الطبقات، وإلى أشكال حوكمةً مُعْقَدَّةً بْشَكل مُتزاّيد »27. إن العالم يحتاج إلى نوع من الإجماع بدل التشبث بالصراع لتحقيق شمولية إنسانية

في الفصل الخامس أراد الباحثان تارا هوبكينز وتوسون تيرزيوغلو مشاركة المهتمين قصتهما حول الفرصة التى أتيحت لهما «في جامعة سابانجي لتصميم برنامج قصد مشاركة مباشرة من لدن كل الطلاب الجامعيين: برنامج مشّاريع المشاركة المدنية 38٪. ويقدم هذا الفصل تفاصيل هذا المشروع سواء من حيث المحتوى بشكل عام أو من حيث الوعاء الزمني والغايات لمرجوة والإكراهات التي صادفها المشروع الذي أراد لة مهندسوه أن يكون الجانب الأساسي فيه «تدريب الطالب، وهي العملية التي يتم أجرأتها على مستوى أكثر بساطة بحيث يشمّل أهمية عمل الفريق، وحل

المشكلات الابتكارية، كما بشمل ريما أمرا أكثر من كل ذلك أهمية، هو النظر إلى عملُّ الفرد عبَّر أعينٌ أُولئك الَّذين يُسهرُونُ على المنظمة . ذات الصلة بالتخصيص. »29

### ثالثا: نحو منهاج دراسي تربوي

مما لا شك فيه أنه لا مندوحة لدعاة التربية المدنية العالمية عن التأكيد على أهمية الجامعة باعتبارها الفضاء الخصب لبذر الأفكار «التجديدية»، لهذا فإن هاكان ألتناى جعل القسم الثاني

درسات فكرية الجامعة الكوفة

هاكان ألتناي

التربية المدنية

مسؤوليات وحقوق في عالم مترابط

عبد النور خراقي

من كتابه مقصورا على بسط أفكار تطمح إلى . بناء تصور متّكامل . لوضع منهاج دراسي كفيل ينقل فكرة التربية المدنية من المستوى النظري إلى المستوى الإجرائي. ومن هذا المنطلق، فيان هاكان برى أن مناقشة التربية الدنية العالمية لا تستلزم بالضّرورة، «شكل فصلًا دراسى مكون من أربعة عشر أسبوعا، ويمكن أن يجتمع الطلبة ويستكشفون هذا ألموضوع من خلال قائمة من المراجع المتفق عليها. كما أنه بإمكان الطلبة غير الموجودين في بيئة أكاديمية الانخراط في مسا مماثل مع أقرانهم.»30 ولتفعيل ذلك إجرائيا يقترح المؤلف تسبع ورشيات عمل موزعة وفق محاور محددة بدقة تضم قضايا تستأثر

كما ينبغي على باهتمام الإنسان المعاصر، هذه الورشات أن تتسم بالتنوع، «فلا ينبغي أن يشتمل البرنامج المدرسي فقط على الأعمال التَّتَقيفية، بل يتعدى دورها ذلك ليشمر أبضًا اللَّعمال الوِتَّانَقية، والمواقع العنكبوتية، والأعمال الأدبية 31٪. والغاية من ذلك، إثبات امتدادات الترابط العالمي والتأكيد على أنه حقيقة نعيشها، وما علينا سوى الوعي بها، وجعلها ذات فعالية في حل القضايا العالمية الشائكة. ومن تجليات ذلك الامتداد ما نجدة في الفصل السابع؛ فقد خاض هاكان التناي في غمار الأدب ليثب أن الأَعمال الإبداعية قادرة على ترسيخ التربية المدنّية العالمية، «مُن دون أن يتم ذلك بالضرورة عن قصد؛ فالفن والأدب يثريان الوعى البشرى وضميره، ويعملان على تقوية الأواصر المشتركة للإنسانية 32٪. إنَّ تُدريسُ الأعمال الأَدبية باستَكشافَ قيم التربية المدنية العالمية التَى تتضمنها من شائه أن يقدم إضافة نوعية للمشروع الفكري الذيّ ينادي به هاكان ألتناي، وذلك لا يمتلكه الأدب من قدرة تأثيرية في المتلقي وبشكل سلس يبتعد عن التلقين المباشر.

وليتضح التصور التطبيقي بشكل أوضح يأتى الفصل الثامن من الكتاب ليقدم لنا «منهجاً دراسيا لتربية مدنيّة عالمية للفترة المُمتدة ما بين -2011 2012×؛ إذ تم اقتراح نموذج لمنهج دراسي يحتوى على أربع عشرة حصة دراسية عن التربية المدنية العالمية وماً يتصل بها من حقوق ومسؤوليات التي ليست بالضرورة «مرتبطة بْالضرورة بعضوية كُلُ شخُصُ في دولَّة مُعينة أو مؤسَّسات دولية معينة، ولكنها في أغلب الحالات منسجمة مع حقوق الفرد وواجباته داخل بلده، ولا تحتاج إلى دولة عالمية.»33 ً

ويوزع غراهام فينلي وفوسي غوميد هذا الفصل، وبالتالي المنهج الدرّاسي المقترح، إلّي جزأينّ متوازيين من حيث عدد الأسابيعّ المخصَّصة لتنَّزيل المُشروع التربوي، فقد تضمن الجزء الأولّ المخصص للترابطات ستة أسابيع تتناول على التوالى القضايا الآتية: (البيئة، الموارد، التجارة ورّأس المّال، المّجال العاّم العالميّ، المجتمع المدنى العالمي، الدين) بينما خصصت الأسابيع الست من الجزء الثاني المخصص للحقوق والمسؤوليات لقضاياً لعدد منَّ القضايا المدنَّية والقانونية والسيّاسية والاجتماعية. وقد أرفق كل أسبوع من هذه الأسابيع بملخصات للمحتوى وأستلة مؤطرة، وكذا المراجع الأساسية التي يحتاجها الباحث. لكن ما يؤخذ على الكتاب بصفة عامة غياب تقييم فعلى للأفكار والتصورات التي يطرحها، فقارئ الكتاب يتتبع جملة من التصورات والأفكار والبرامج المقترحة نظريا، غير أنه لا يجد أدلة تثبت جدوى تلك الأفكار، وهذا أمر قد تقف عليه كتابات أخرى التي من الممكن أن تواصل على الدرب ذاته.

في ختام هذه الدراسة، لا بد من التأكيد على أهمية القضايا التي يطرحها هذا الكتاب الذي يثير عددا من الإشكاليات المرتبطة بتحولات واقعنا، المتسم من جهة «بالتنظيم الشامل بسبب علاقات الترابط بين الدول ويظهر التاريخ الحديث لكوكبنا بوضوح أن

مصسر الرحال والنساء يمكن أن يتأثر بالأحداث التي توجد على بعد آلاف الأميال من مكان عيشهم»34، لكنه يتميز أيضًا بأنه مجتمع أصبحت تَطْغي عليه النّزعة الفردانية، «فالمُجْتمَع الحديث يقومُ على النشاط اللَّتواصل الذِّي تحدَّثه سيرورة النزعَّة الفردية أو ما يسمى «التفريد» (individualization) مُثلما تقوم أنشطة الأفراد على إعادة تشكيل شبكة العلاقات المتشابكة المتبادلة التي يقال لها

«المَجْتَمع»، فلا يستقر أي منهما في موضعه زمنا طويلاً»35. لهذا أصبح رد الاعتبار للجماعة في أوسع تجلياتها أمرا حتمياً، وذلك من خلال تربية مدَّنية عالمية تؤسس جوهرها على تمتن العلاقات الإنسانية انطلاقا من مبدأ وحدة المصير والترابط الشديد الذي أضحى يُجمعنًا. لكن إلى أي حد يمكن رؤية الأفكار التي يستعرضها الكاتب على أرض الواقع؟

إنَّ الإجابة عن هذا السؤال لا يمكن أن تتم إلا عن طريق تراكم عدد من الدراسات في الموضوع؛ أذ لحد الآن يرى المبشرون بالتربية المدنية العالمية أن الجامعة هي الفضاء الأنسب لإشعاعها، وبالتالي فأِن الحيز الزمني الذي نحتاجه لنرى تمرات التصور النظري سيكون طويلا ومحفوفا بكثير من المُخَّاطر المنهجية. كما أن إكراهات العالم على المستوى السياسي والاقتصادي والاجتماعي لأ يمكن تجاوزها بسهولة لتغلغلها في اللاوعي الجمعي لكن على الرغم من كل ذلك لا يمكن أن ننكر بَّأَن الأَفكارِ التي يوردها الكتاب تحظى بكثير من القبول عند فئة واسعة من الباحثين والسياسيين والمؤمنين بمستقبل المجتمع المدنى.

1 -التناي، هاكان. التربية المدنية العالمية: مسؤوليات وحقوق في عالم مترابط، تر: عبد النور خراقي، سلسلة «دراسات فكرية» بالطعة الأولى، بيروت لبنان، 2019. صدر هذا الكتاب في نسخته الإنجليزية تحت عنوان: Civics: Responsibilities and-

Rights in an Interdependent World, (Washington, D.C.: Brookings (Institution Press; 1st edition, edition (January 18, 2011

\* أستاذ بجامعة سابانجي بإسطنبول ورئيس أكاديمية التربية المدنية العالمية بالولايات المتحدة، كما يعمل مديرا للمعهد الأوروبي السياسة: info@altinay.com \*\* أستاذ باحث في الأدب والفكر، دكتوراه في الأدب العربي الحديث 2010: fouadaffani@yahoo.com

\*\*\* أستاذ اللسانيات والمثاقفة بقسم اللغة الإنجليزية بكلية الآداب والعلوم a.kharraki 12@gmail.com :الإنسانية بجامعة محمد الأول بالمغرب

2 - التناي، التربية المُدنيّة العالمية: مسؤوليات وحقوق في عالم مترابط ، المرجع ، المرق، ص23. 3 - الم حع السابق، ص 20.

-المرجع السابق، ص20.

- المرجع السابق، ص9. 5 - المرجع السابق، 23

-6 المرجع السابق، 23.

7 - المرجع السابق، ص13.

8 - المرجع السابق، 17

-9 ملكاوي فتحي حسن. «القيم العالمية « الفكر الإسلامي المعاصر (إسلامية المعرفة سابقا)، مجلة فكرية فصلية محكمة يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، السنَّة 14، العدد 56، 2009، ص8ً.

10 -التناي، التربية المدنية العالمية: مسؤوليات وحقوق في عالم مترابط، مرجع سابق، ص29، 30.

11 - المرجع السابق، ص30.

12 - المرجع السابق، ص32، 33.

13 - المرجع السابق، ص33.

-14 المرجع السابق، ص33

-15 المرجع السابق، ص34.

16 -المرجع السابق، ص36.

-17 المرجع السابق، ص39.

18 -المرجع السابق، ص ص53.

19 -أجرى هاكان ألّتناي هذه الحوارات مع كل من: بالفير أرورا، جوناثان فانتون، وديفيد هيلد، ّوأندري كورتونَّوف، وإيفان كراستيف، وَريكاردَّو لاُغُوَّس، وتوماَّس بوَجَّ، وداني رودريك، ودينغلي شين وخافير سولانا. 20 - المرجع السابق، ص 61.

-21 المرجع السابق، ص106\_107.

22 - المرجع السابق، ص108.

23 -المرجع السابق، ص109.

24 -المرجع السابق، ص113.

25 -المرجع السابق، ص-116. 126 -المرجع السابق، ص-116.

-26المرجع السابق، ص 134.

27 -المرجع السابق، ص138\_ 139.

28 -المرجع السابق، ص ض147. 29 -المرجع السابق، ص149.

-30 المرجع السابق، ص155.

31 - المرجع السابق، ص-155 156. 32 - المرجع السابق، ص-169.

33 -المرجع السابق، ص181.

34 - أليسيا، كابيزودو، وآخرون. الدليل التطبيقي من أجل المواطنة العالمية: مفاهيم ومنهجيات التربية من أجل المواطنة العالمية لاستعمال المربين والمسؤولين السياسيين، إعداد شبكة أسبوع التربية من أجل المواطنة العالمية بالتعاون مع مركز الشمال - الجنوب لجلس أوربا - لشبونة 2008، الترجمة للعربية: عفاف مبارك وطارق محضاوي، ص22.

35 - زيجمونت، باومان، الحداثة السائلة، ترجمة حجاج أبو جبر، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، الطبعة الأولى 2016، ص76-77.

الخميس 13 من مارس 2025

كان البحر هادئا، لكن صوته يحمل في طياته صدى حزنها. جلست على الرمال، رأسها منحني ويداها تغوصان في الحصى كأنها تبحث عن شيء مفقود. الرياح تلعب بشعرها، بينما عيناها تراقبان الأفق بلا هدف. فجأة، ارتطمت قنينة زجاجية بصخرة قريبة، كأن البحر يلفظ سرًا قديمًا. تقدمت نحوها بخطوات مترددة، تلتقط القنينة بحذر، وداخلها لفافة ورقية

فتحتها ببطء، قلبها ينبض بتسارع غريب. كانت الكلمات مكتوبة بخط يد دافئ، لكنها شعرت وكأنها تعرفها. «إلى تلك الروح المرهقة التي تحتاج إلى تذكّر قيمتها...» بدأت الرسالة.

مع كل كلمة تقرؤها، شعرت وكأنها رسالة موجّهة إليها بالذات. الكلمات تحكي عن وجعها، عن أحلامها التي أضاعتها، وعن الأمل الذي تلاشى في زحمة الأيام.

في النّهاية، وجدت توقيعًا مألوفًا... كان اسمها. كانت الرسالة منها، كأنها كتبتها لنفسها منذ زمن بعيد، وألقاها البحر ليعيدها لها في هذه اللحظة.

عادَّت إلى منزلها وهي تحمل القنينة كأنها كنز. خطواتها هذه المرة لم تكن متثاقلة، بل مليئة بشيء يشبه الأمل. دخلت غرفتها

وأغلقت الباب خلفها بهدوء. وضعت القنينة والرسالة أمامها على الطاولة، ثم جلست تحدق فيها طويلاً.

راحت تعيد قراءة الكلمات مرة تلو الأخرى، كأنها تكتشف جزءًا من ذاتها كان مدفونًا. كانت الرسالة تذكرها بأنها تستحق السعادة، وأن الألم الذي عاشته كان مجرد فصل في كتاب حياتها، لا النهاية.

في تلك الليلة، كتبت عللى ورقسة جديدة: «اليوم، أعد نفسي أن أترك الماضي خلفي. سأعيش للحظة، وأفتح بابًا جديدًا للحياة. سأغفر لنفسي أخطائي، وسأحب نفسي كما أنا».

في الصباح التالي، فتحت النوافد لتدع أشعة الشمس تغمر البيت. بدأت بترتيب غرفتها، تخلصت من أشياء لم تعد تعني لها شيئًا. علقت لوحة جديدة على الجدار كتب عليها: «بداية جديدة».

اشترت دفترًا جديدًا لتكتب فيه أحلامها التي ستعمل على تحقيقها، مهما بدت صغيرة أو كبيرة. قررت أن تبدأ بممارسة هواياتها القديمة، وأن تتعلم أشياء جديدة تعيد إليها شغف الحياة.

وقي المساء، جلست على الشاطئ مرة أخرى، لكن هذه المرة لم تكن حزينة. كانت عيناها تلمعان بشيء مختلف، وكأن البحر يحمل لها وعودًا جديدة.

في اليوم التالي، عادت إلى الشاطئ، ولكن ليس كالسابق. كانت تحمل دفترها الجديد وقلمًا، عازمة على تدوين أفكارها وبرفقة صوت الأمواج. جلست في نفس المكان الذي وجدت فيه القنينة، تشعر هذه المرة بأنها أقوى وأقرب إلى ذاتها.

بينما كانت تكتب، لحت من

زاوية عينها رجلا يسير على الشاطئ، يحمل حقيبة ظهر وكاميرا. بدا وكأنه يبحث عن شيء أو ربما عن مكان مناسب للجلوس. كانت حركاته عفوية، لكن هناك ما جذب انتباهها في طريقة وقوفه وتأمله البحر.

اقترب الرجل منها بحذر، مبتسمًا. «هل تمانعين إن جلست هنا؟ يبدو هذا المكان مثاليًا لالتقاط صورة.»

هــزّت رأسها بنوع من الحيرة، وقالت: «بالطبع، تفضاي»

وقالت: «بالطبع، تفضل.» حلس على بعد

خطوات منها، وبدأ بتجهيز الكاميرا. بعد لحظات، التفت إليها وقال: «هل تحبين التصوير؟»

تُفاجَأت بالسؤال، لكنها ردّت بابتسامة خفيفة: «ليس كثيرًا، لكنني أحب الكتابة.»

تَأْمِلَهَا بِفُضُول: «الكتابة؛ هذا رائع. أنا مصور، وغالبًا ما أبحث عن قصص خلف الصور. الكتابة والتصوير يتشابهان، أليس كذلك؛ كلاهما يحكيان قصصًا.»

تبادلا الحديث لوقت طويل، عن البحر، وعن الشغف، وعن كيف يمكن للحياة أن تعطيك فرصة ثانية. أخبرها عن رحلاته حول العالم وكيف يسعى للبحث عن الجمال في التفاصيل الصغيرة. بينما شاركته هي قصتها مع القنينة والرسالة، وكيف غيرت تلك اللحظة حياتها.

قال لها بنبرة واثقة: «ربما هذه الرسالة لم تكن صدفة. ربما كانت دعوة لتبدئي مغامرة جديدة. ما رأيك أن أريك كيف تبدو الحياة من خلال عدستي؟»

وهكذا، بدأت صداقتهما تتعمق، ومعها بدأت أحداث جديدة تغير مجرى حياتها. ربما يكون هو المفتاح لمغامرة غير متوقعة أو شريكا يفتح أمامها أبوابًا لم تعتقد أنها موجودة.

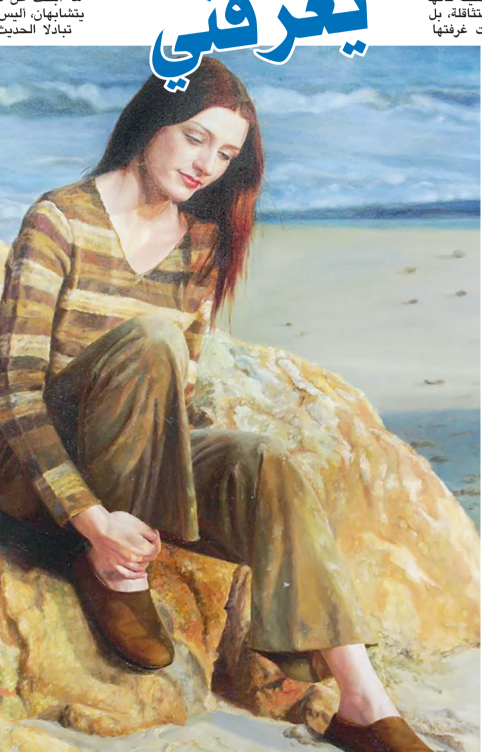
في الأيام التالية، استمرت لقاءاتهما على الشاطئ. كان يحمل معه دائمًا الكاميرا، بينما كانت هي تحمل دفترها. مع مرور الوقت، عرض عليها فكرة لم تكن قد خطرت ببالها: أن ترافقه في رحلة استكشاف لأماكن جديدة، ليجمع هو الصور بينما تكتب هي القصص التي تراها في كل مكان يزورانه.

قال لها بحماس: «أنت بحاجة إلى رؤية العالم من زاوية جديدة. هناك أماكن مليئة بالقصص التي تنتظر أن تُكتشف، وربما في تلك الرحلات تجدين نفسك بشكل أعمق.»

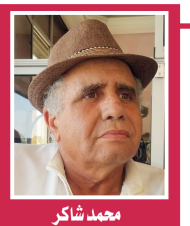
رغم ترددها في البداية، إلا أن شغفها الجديد بالحياة وفضولها دفعاها للقبول. بدأت رحلتهما من مدينتها الصغيرة، إلى وجهات قريبة. زارا غابات خضراء، وقمم جبال تغطيها السحب، وأسواقًا مزدحمة مليئة بالألوان والوجوه.

في كل مكان، كان هو يلتقط صورًا تسجل اللحظة، بينما كانت هي تكتب كلماتها المستوحاة من المشهد. قصص عن الناس الذين قابلتهم، والأماكن التي زاروها، وحتى الأحاسيس التي شعرت بها وهي تكتشف زوايا جديدة من العالم ومن ذاتها.

في إحدى القرى الصغيرة، التقيا بامرأة مسنة تدير مقهًى قديمًا. كانت لديها قصص عن الحب والفقدان، وأصرت على أن تستضيفهما لليلة. جلست المسنة تتحدث عن حياتها،



من أعمال الرسام الإيطالي سانتيني جورجيو





تُركِّبُ مِنْ أَمْشَاجِ الْيَوْمِيِّ ، مَحَالِيلَ كَلَامٍ ، يَنْدَاحُ مَرَايَا ، بِشَتَّى الْأَلْوَانِ ؛ وَشُرُوحًا عَلَى الْحَوَاشِي . لا تَرْأَبُ صَدْعَها الرَّغْبات .

بعَفْوِيَّةِ الرُّوحِ ، أَبْدَعُ مِمَّا كَانَ ، مِنْ صَوْلة كَلام ، باردِ الْحِسِّ ، في تاريخك الشَّخْصِيِّ . .

مَقْهَى فلُورَانْس بمكنَاس 20.08.2024

> التَّرَاكِيبُ ،أَحْيَانًا ، مَحْضُ رَمَادِ ، عَلَى مَنْفَضَةِ الْوَرَقِ الْأَبْيَضِ ؛ تَشُوبُ خَيْمِيَاءَ الْمَكَانِ ؛ قَبْلَ اشْتِعَالِ الْحَرْفِ ؛ بِبَهَاءِ الرُّوْى ، ووَهَج الْمَعاني .

لَا الْمِرْآةُ بِوُضُوحِ انْعِكَاسٍ ، وَصَفَاءِ ضَوْءٍ ؛ كَمَا تَخَايَلُ فِي سُوَيْدَاءِ قَلْبِ ، وَلَا خَيْمَياءُ الْمَكَانِ ، مَكَانُك ، في سَالِف الْعَنَاصِرِ ، يَضُوعُ بِرَائِحَةٍ ، تَعَتَّقَتْ فِي الْوِجْدَانِ .

وَالْخِيمِّيَاءُ ، أَحْيَانًا ،



بريشة الرسام البريطاني فرانسيس باكون

وقالت كلمات جعلت البطلة تفكر: «الحياة دائمًا تمنحنا فرصة ثانية، لكنها تتطلب شحاعة لنقتنصها.»

مع كل محطة في رحلتهما، شعرت البطلة بأنها تتحرر أكثر فأكثر من قيود الماضي. بدأت ترى العالم كلوحة كبيرة مليئة بالألوان التي لم تكن تعلم

وفي إحدى الأمسيات، وهما يجلسان أمام نار وقدت في ساحة المكان الذي يقيمان فيه خلال رحلتهما تحت سماء مليئة بالنجوم، التفت إليها وقال: «هل تعلمين؛ أنت تبدعين في تحويل كل ما نمر به إلى قصص. ربما حان الوقت لتفكري في كتابة كتاب يوثق هذه الحلة.»

نظرت إليه بدهشة، لكنها شعرت أن الفكرة ممكنة. ربما هذه الرحلة لم تكن مجرد هروب من الماضي، بل بداية لإعادة تعريف حياتها.

بعد أشهر من السفر والاستكشاف، كانت البطلة تجلس في مقهى صغير يطل على الجبال، تتأمل الدفتر الذي امتلأ بالقصص والتأملات. شعرت أن الوقت قد حان لتجميع كل تلك اللحظات في شيء أكبر... في كتاب.

بدأت تكتب عن رحلتها كما عاشتها، عن الحزن الذي حملته إلى الشاطئ في البداية، وعن الرسالة الغامضة التي أعادتها إلى الحياة. كتبت عن لقائها مع المصور الذي أصبح جزءًا من مغامرتها، وعن الأشخاص الذين التقوا بهم، والأماكن التي فتحت لها أبوابا حديدة للأمل.

كانت تعود بكل فصل إلى نفسها القديمة، إلى تلك المرأة المكسورة التي جلست على الشاطئ، وتقارنها بالمرأة المتي أصبحتها الآن. كلماتها كانت مليئة بالصدق، تحكي عن الألم، عن الأمل، وعن القوة التي لم تكن تعرف أنها تمتلكها.

اختارت أن تسمي كتابها: «رسالة إلى نفسي»، في إشارة إلى تلك الرسالة التي وجدتها يومًا ما، والتي كانت نقطة التحول في حياتها.

بفضل دعم المصور، الذي أصبح أقرب أصدقائها، تمكنت من إرسال مخطوطتها إلى دار نشر صغيرة، لم تتوقع أن تثير اهتمام أحد. ولكن بعد أسابيع، تلقت ردًا مفاجئًا: دار النشر أحبت الكتاب وقررت نشره.

عندما صدر الكتاب، لاقى استقبالاً حارًا. قراء كثيرون شعروا بأن قصتها تشبه قصصهم، وأن كتابها الهمهم للبحث عن فرصة جديدة في حياتهم.

في إحدى حفلات توقيع الكتاب، اقتربت منها امرأة شابة تبدو عليها علامات الحزن نفسها التي كانت تحملها يومًا. أمسكت بنسخة من الكتاب وقالت لها: «قصتك منحتني الأمل. شعرت وكأنها رسالة لي أنا أيضًا.»

ابتسمت البطّلة، لأنها أدركت أن رحلتها لم تكن فقط لإعادة اكتشاف ذاتها، بل لإلهام الآخرين أيضًا.

جُلست البطلة في نفس المكان على الشاطئ الذي بدأ فيه كل شيء، هذه المرة بابتسامة عريضة ونسخة من كتابها بين يديها..

### لا أحْملُ منْ عودى غَيْرَ ظلال واهنَة/ يَشْرَبُها ملْحُ الأرْضْ\*

لا تجعل الشاعرة الحلم منخرطا في دائرة الزمن المتعارف عليه على مستوى المظاهر، بل تجعله خارجا عنه، وكأن الحلم هو اللازمن، فلا يصبح معه الحديث عن زمن الحلم، لأنه لُم يتشكل زمنيا، وإن تشكل فنيا وشعريا تصور الشاعرة، ويعكس هذا الأمر جوهر الرؤيا التُّو تؤَّمن بِهَا الشاعرةَ مليَّكَة العَاصِمِي، وتُسْعَى إِّلَى تَشْكيلها فنيا وفكريا، بحيث يتهيأ للقارئ وكأن الذأت الشاعرة تضمر عقدة نفسية تجعلها تتخِيل الزمن والزمان كليهما مقتربًا ببنية الخيبة والأنكسار والهزيمة، ويشكل هذا قاعدة، وما ينزاح عنها استثناء؛ ويمكن أن نتحقق من هذا المعطى من خلال عملية جرد لعدة ملفوظات تصب فيها الشَّاعرة جامّ غضبها على الزَّمن. ولنا أن نلاحظ الصورة الشعرية في قول السَّاعرة:

وُحْدِكُ الأَن يفترسُ الرّخ قلبك شبحا صرت

دون ماض ولا حاضر ولا غد 41. وتتحيّل الشاعرة وكأن الزمن كائن خرافي

وأسطوري، يقتفى أثر الإنسان، ويوشك يفتك به ويفترسة، وهي صورة وإن احتكمت إلى سياقها



دیوان «تصبح فرسا<u>» نموذجا</u>

الكريم. وعلى هذا الأساس تعكس بعض الملفوظات الشعرية موقفاً واضحا من الزمن على امتداده، ليس الحاضر فحسب، بلُّ الماضِّي والمستقبل أيضاً، وهو شعور نابع من قناعة . ترسخت لدَّى الشاعرة نتيجة طول الانتظار من جَّهة، ونتيجة امتداد زمن المعاناة اللامتناهي، وهو ما يضمر رسالة كون الزمن لا يؤتمن جانبه:

> أيها الغريب لتدعْ خلف ظهرك ما يقضم الزّمن الوحش عد للقيامة هُناك بقايا الدِّمار

التقطها وَرِمِّم بِها ما تبقَّى من النَّكبة الداهمة ا وأخرج بقاياك لستَ سوى الرُخ من قبل والأن اجْمعْ شظاىاكْ استقم واقفا

وتهيأ لمكر الزمان الجديد 51.

وزمن القبض على الحلم بظل صعبا وعسيرا لأن شعر الرؤيا والرؤيا صورة باطنية واستباقية يصدر عن معرفة عميقة

بالأشياء، وعن وعى تأملي وفلسفي للأمور؛ أي هو سقوط الشاعر على الأشياء من منظوره الخاص حتى يصير الوجود

الموضوعي هو رؤيته لهذا الوجود، وليس الوجود ذاته. شعر الفلاسفة والمتصوفة ويعض الغزلين، ويمكن

ملاحظة هذه الظاهرة الشعرية بوضوح شديد. لأن هؤلاء

وغيرهم ممن هم من زمرتهم، «يتعاملون مع الكون والإنسان والأَشْياء من خلال موقف عال. فالمتى والأين والكيف تشكل

محور عالمهم الحياتي والجمالي وتزحف بالضرورة على كل

مُعالجاتهم الفكرية والفنية «16. فهو على خَلاف شَعر

الموضوع الذي يكون موضوعه محددا سلفا.

وتحضر بديوان (تصبح فرسا) نصوص قليلة يغلب عليها الموضوع ولا تيب عنها الرؤيا،

ونصوص رؤياوية تخفي موضوعها وهي الهيمنة؛ وفي هذا السياق تعكس نصوص

كثيرة بالديوان معاناة النذات الشاعرة

وصراعها زمن القبض على الرؤيا، كما في نص (تعصرني الأفعى) بحّيث تصورً لحظة الكتابة وصراعها مع القصيدة

كمهرة مهتاجة هوجاء عذبة وبهية

تضمر الفتنة والإغواء وتمارس التحريض، قصيدة لا يريم غمزها،

تصارع الشاعرة وتعصرها كأفعى،

طول زمن الليل، في انتظار زمن

الفُّجْرِ. وَالشاعرة تصور الجانب

الإغوائي للقصيدة في تفاعل تام مع الجانب الجمالي وكأنهما

ولزمن التوقع صور متعددة في

الدبوان، أدناها دائرة الذات بمختلفً

مسالكها، وأقصاها دائرة الوطن

بتباين أفيائه، وينال الوطن مكانة

وجهان لعملة واحدة.

ىَنتشرُ النورْ وطن يَصْرَعهُ حماته مثلما تحمل الأرض بالأرجانة

بَرْتِعِبُ العادونُ تَمْتدُ مسافات في

تَحْمَلُ يَا وَطَنى بِالنَّفاياتِ والقَشِ71

استنادا إلى ما سبق يتبين أن الزمن يتشكل ويتأرجح المَتْنِ الشَعْرِيِّ المدروسِ. مما ينم على أن الشَّاعرة تَنْبُرُ على أَن الزَّمن مبنى ومعنى. وهو ما بيناه أنفا. وبإمكان القارَّى أنَّ يقف عند أهم الشواهد الشعرية الدالة على الزمن، مثل قول

ودارَ الزمانَ عَلَى الحلمُ 81.

أماً بنية الزَّمنَ المضمرة والعميقة فتنمُّ عن الوعي الشعري الضمني الكامن وراء الملفوظاتُ القوليَّة، والمُتوارِّي خلَّفَ جدار اللغة، والنافر والمنزاح عن الفهم الأولى السطح للزمن، لأنه يستند إلى فهم تأويلي يستوعب الدُّوال اللغوية ومضمراتها العميقة. ولو تأملناها سندرك أنها تستوعب مُفهوم الزمن وفق تصور تخيلي وتخييلي متوقع. لا يؤمن بسيرورته بل يراهن على الزمن كصيرورة، أي تجاوز الحال الذي تعكسه تصوص الديوان، إلى المال الذي تؤمن به

> ويَفيض على قلبها من رغوتها السَّمحاء فيوضاً. أكثرُ ما يغمرُها منهُ سرابٌ يعبُرُ أشلاءَ الروح مغموس بالغصّة والأوجاعُ. شفيفً قلبُها إذ تصفعه الموجة

> > والزمن القادم

زمن الحلم المتخيل يسكن أغوار النصوص الشعرية، ويحرك بناها الداخلية، كما يسكن الذات الشاعرة مليكة العاصمي ويحرك وجدانها، وهو زمن منصهر مع ذاته ومنسجم مع غايته، لا تحكمه ظوابط معينة، لأنه مرهون بالمستقبل، ومشروط بعوامل ذاتية وموضوعية؛ وترسم نْصوصْ الديوان الْمقروْء أهم تطلعاته وإشراقاته، ولا نْكادْ نجد نصا شعرياً يخلو من هذا التطلع الاستشرافي، بحيث نحس بالذات الشعرية مشدودة انشدادا قويا إلي قضايا الأمة وشؤون الوطن. تقول في نص )حَبُوا أَجِيءُ القَدْسَ وإِخْوَتِها(، وقد استهلت النص بملفوظ شعري «أتيَّك» الدال عُلِّي زُمُن الحاضر، ويتردد في بداية كل مقطّع شعري، ليؤكد أن الفعل وعد لا رجعة فيه، لكن سرعان ما تغيره الشاعرة للإحالة على زمن المستقبل «سأتيك» وكأنها تدرك بعد حين أنَّها وحيدة وغُريِّبة، وأن الواقع لا يسعفُها، فلا مناص لها من المراهِنة على زمَّنَّ المستقِّبلُ المشَّمولُ بالأمل والحلم والتوُّق: ۖ

مستقراً وآمنا... وتبغضه في الصورة التي لا ترتضيها له. فالشاعرة على سبيل الالتفات تصرف القارئ عن الصورة الأولى نحو الثانية، والعكس صحيح، وهو ما تسلكه في كثير من بصوص الديوان: وطن تملك الذنيا

أثيرة عند الشاعرة مليكة العاصمي، فهو الكل ولا شيء

دونه، تعشقه الشاعرة عشقا كبيرا، في الصورة التي تود أن

تراه فيها؛ جميلا وكريما، متقدما ومتحضرا، سالما وغانما،

### بنية الزمن الانزياحي

وفق بنيتين متُداَّخلين بنية سطَّحية تتبلور من بني صغري، وبنية عميقة كبرى؛ الأولى يتم فيها التصريح بالزمن لفظا بدوال معجمية تشكل بنيته، بحيث وردت بشكل مطرد في الشاعرة، تمثيلا لأجصرا:

سَأطوى الزَّمانُ غناءً91..

الشباعرة كاسيتشبراف تأملي: جاء البحرُ يُكلمُها

> وينثرُها في يم يَعْوى من لوعته حَتى تتوزع صَرْخته أنياب الزمن الأفل والزمن المأمولُ02.

> > أجيئك حبوأ أجيئك تحت القنابل

وسُطِ تهاطل مطر النَّارُ يَذُنَّفُعُنَى الْهَلِعُ الْمَرْ أنادىك

لا تتركيني وُحيداً أقاومَ سطوَ الجحيمُ 12.

وزمن الواقع الشعري المعيش في (تصبح فرساً) تبلوره نصوصٌ شُعريّة كثيرّة، وتحتضنة على مستوى بنيتها الظاهرة، ويتجلى بوضوح في عدة نصوص شعرية تضمُّنها الشباعرة رسائل قوية مشفّرة وجريئة، توجهها إلى المسؤولين عن الوضع الاجتماعي والاقتصادي والسياسي الّذي تعيشه البلاد والعباد، من أهم النصوص الشعرية" المندرجة في هذا السَّياقُ نص (تزميم 2014 الذي يعتَّبر صرحَّةُ قويَّةً احتجاجا على كثير من الممارسات الطائشة، والاجراءات التي تفتقر إلى شروط الحرية والحق في الاختلاف والتعبير عنَّ الرأي والموقف. والنص وإن اعتمد وتعمُّد أسلوبا تقريريا مباشترا إلا أنه نص شعرى مشجون بالإشارات والسخرية والرمور والعلامات الدالة والمبطنة سياسيا وإيديولوجياً. وتتدفق اعترافات الشاعرة عبر النص تدفقا شُعريا قويا لا ينتهى إلا مع انتهائه. نص مشبهود وشاهد على ظواهر ومظاهر معاناة المواطن من ممارسات قمعية لا إنسانية. تُقولٌ الشاعرة في مستهله:

> بحضور أمين السرّ الدائم وخضور الوزراء وأخزاب الويوى والنو نو والنو وي

أعترف هنا

والوي نو وحضور العملاء المرتزقة واللوسات

ورجال الإعلام المأجورين22...

وعبر السَّعر وحده والغناء صنوه تتخطى الشاعرة جسر الواقع ويتعالى صوتها حين تشرف بالزمان وبالمكان المتخيلين، في لحظةً الفورة الشُّعرية، وكما في (سأغذ بالشوق، ومشّحونة بنبرة التحدي والصمود، ومِجمولة ٍ على بساط الخيال، تنتشي فيها الذاتّ الشاعرة، وتُنْشِدُ وتُنْشِدُ ما لم يتحقق في زمن الحرمان، زمن الخيبة والضياع، وكأن الشاعرة تثبت من خلال هذا وذاك، وبين الفنية والأخرى، تشبثها بأملها وحلمها وعزتها ورفعتها وتحديها وصمودها وعدم استسلامها لكل ما من شائنه أن يثنيها عن عزمها. ومن منهل هذا العمق الشعري يتم صرف معين دلالي خالص فيه ماء ورواء ينم عن صفاءً الذَّاتُ الشَّاعرة وانتشاءُّها، واللَّحظَّة الشعرية الجدلى ورقيها، وإشراقات العوالم الشعرية واستشرافاتها، وأحلام النفس الإنسانية وأمالها الكبيرة والعريضة. إنه البديل الذي تسعى الشاعرة إلى تحقيقه على أَرضُ الواقعُ، وتجدُّ فيه عزاءها، والخلاص حيثَ الانعتاق من أسر الزمن القاسي واعتناق زمن الحلم الباسم:

أسري وحدي رغم اللوعة والأصفاد أشرق بالزمان وبالمكان وأستعين على الرزايا بالسلام والأمان32.

وتعكس عدة نصوص شعرية هذا التأرجح بين بنيتين متفاعلتين، يختلف حضورهما باختلاف طبيعة الاستلهام والمعالجة الشعرية، وقد تنعكسان في نصّ بعينه، وقد تتواريان كما قد تهين إحداهما على الأخرى، وحتى عندما تسعى الشاعرة إلى التخلص من أسر بنية ما في نص معين، يغلب عليها الانزواء إلى الركن الآخر، وبين هذه وتلك يولد النص الشبعري، وينمو ويستوي على سوقه. تقول الشاعرة

فِي نص (تأبيد):

نخاصر شيئاً من الفرح المتآكل

ثم نجوب شوارع عالمنا الأزلى نسير بأفيائه كالفراشات تحفزنا ذبذبات الصباحات



عتبات المساءات من أي كهف يحرّضنا الصّوت من أين يَصُدر هذا الحنين أين جوانحنا الملس این بدانا لمَنْ قذفت كَرَتانا كأن بنا مِن هُوى العابثين طنين؟ ها هنا سَيَظل.42

وهكذا يحس قارئ الديوان بالشاعرة وهي تعيش هذا التأرجح الذي يؤطر نصوص الديوان ضمن بنيتين متداخلين ومفارقتين، فقّد تهيمن إحداهما على الأخرى لكن يصعب أن نؤطر نصا ما ضمن هذه ٍ البنيةٍ أو تلك، نظرا للتداخل القائم بينهما، والتفاعل المنشودُ تحققه، ولا نكاد نجد نصا شعريا خالصا، فإن وجد فاعلم أن ظاهر قوله يخفى باطنه، ذلك أن المنطوق من القول الشعري يخفى المفهوم الذي لا يعكسه ظاهره؛ وهكذا فرغم أن تربة الواقعَّ قاحلة وأرضه جافةً إلا أن الشاعرة تأبى، عبر التفاتها، إلا أنَّ تستنبت شتلاتها الطرية التواقة إلى الخصب والرواء والنماء والعطاء. ويمكن أن نعمد إلى مقاربة تفاعل البنيتين وتأطيرهما للمدلول الشعري لنصوص الديوان على الشكل التالي:

البنية الظاهرة ــ التعدُّد = زمن الواقع البنية المضمرة ــ ـ التوحّد = زمن التوقّع

تدين أن للزمن علاقة قوية بالشيعر، كما للشيعر علاقة حميمة بالزمن، ولا يمكن الحديث عن أحدهما بمعزل عن الآخر، وأن يشكل الزمن بؤرة في تجربة شعرية معينة معناه أن تجسد مع الشعر وحدة منصهرة في رؤيا تهيمن هيمنة تامة، حتى تصبح ديدن الشاعر ومنتهى متخيله الشعري. وتبين أن الزمن مكون أساسي في النص الشعري عند الشَّاعرةُ مُليكة مي، ومقوم من أهم مقوماته، يتم حضوره وتوظيفه واستلهامُّه بطرقُ متعددة، تختلف بأختلاف النصوص الشعرية، تتبعا لطريقة نموه شعريا، وطبيعة تشعبه عبر مسالك النص الشعري، والوظائف التي يؤديها في تشكيل متخيل النصوص الشعرية.

وتأكد من خلال شواهد دالة أن النص الشعري عند الشاعرة مليكة العاصمي ظاهره التعدد، وجوهره من قبله التوحد؛ التعدد على مستوى الزمن الواقعي بين الماضي

والحاضر والمستقبل، والتوحد على مستوى الزمن المتخيل، وهو زمن شعري خالص لا ميقاتى؛ فالظاهر سيرورة (سينية)، والجوهر صيرورة (صادية). وتبينت إمكانية التمييز في حركية الزمن الشعري بين تأرجحين البطَّء والسرعة؛ فالأوليَّ سمّة للزمن على مستوى الإنجاز الفعلى، لم يتحقق ويظل مؤجلا وحلما وأملا، والثانية صفة للزمن على مستوى القول بدون فعل، يتحقق ونحياه ويمر بسرعة دون نتيجة تذكر.

وتغدو الشاعرة المغربية الكبيرة مليكة العاصمي علامة بارزة في سماء الإبداع الشعري العربي والمغربي والمعاصرً، وقامة شُعرية من الصّعب قرّاءة شعرها وفهمه وتحليله -على خلاف الانطباع الأولي الذي قد يرتسم لدى القارئ - في جانب أساسي منه. ويستطيع القارئ أن يتبين مراهنة القصيدة العربية الحديثة عند الشاعرة مليكة العاصمي على الإيقاع الداخلي من خلال التكرار والتعاقب والترابط، وغيرها من العناصر التي يمكن دراستها في علاقتها بالزمن. ذلك «أن الشعر فنَّ وموهبة حيث تكمنَّ القدرة فيه على التلوين الصوتي لإيصال المعنى... بالتنغيم والضغط على الكلمات فضلا على الصوت الجميل المؤثر الذي يسيطر على الأسماع، وعليه فإنشاد الشعر هو أداء للقصيدة وليس القصيدة ذاتها »25. وهو موضوع آخر يظل مفتوحاً، كما سيظل شعر الشاعرة مليكة العاصمي مُلكيًا بالفعل يصعب على القارئ تملكه وامتلاكه: وهل يستطيع القارئ تملك المطر؟

> أنا ما مَلَكتَ.. ولن أكون مَليكة.. إسمى مطرْ.. 62

### قائمة المصادر والمراجع:

- إسماعيل شكري: في معرفة الخطاب الشعري: دلالة الزمان وبلاغة الجهة، دار توبقال للنشر، الطبعة الأولى 2009.

- جون كوهين: بنية اللغة الشعرية، ترجمة محمد الوالى ومحمد العمري، دار توبقال، 1986، ص 174.

- صاحب خليل إبراهيم: الصورة السمعية في الشعر العربي قبل الإســُلامُ، اتحاد كتاب العرب، الطبعة الأولى 2005م.

- علي جعفر العلاق: في حداثة النص الشعري، عمان: دار فضاءات، الطيعة الثالثة، 2013م.

- مليكة العاصمي: كتابات خارج أسوار العالم، الطبعة الأولى، دار الشؤون الثِقافية، آفاق عربية، بغداد 1987.

ملكة العاصمي: تصبح فرسا، مؤسسة مقاربات للنشر والصناعات الثقافية، المغربّ، الطبعة الأولى 2021

- محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري ، الطبعة الأولى ، المركز الثقافي العربي 1985.

- محمد أحمد العزب: «طبيعة الشعر: تخطيط لنظرية في الشعر العربي» منشورات أوراق 85.

يوسف أحمد: القراءة النسقية: سلطة البنية ووه المحايثة، الدار العربية للعلوم، بيروت، الطبعة الأولى 2007.

الهوامش:

\*-تُصبح فرساً، شعر ملكة العاصمي، مؤسسة مقاربات للنشرِ والصناعات الثقافية، المغرب، الطبعة الأولى 2021.

14 - الديوان، قصيد: حلول القيامة، ص 23.

15 - الديوان، قصيد: ص 27، 28.

16 - محمد أحمد العزب: «طبيعة الشعر: تخطيط لنظرية -

الشعر العربي» منشورات أوراق 85، ص 140. 17 - الديوان، قصيد: تَحْمِل يا وطني، صِ 49،50.

18 - الديوان، قصيد: حلول القيامة أو ص26.

19 - الديوان: قصيدة، سَأُغُنِّي اللَّيْلَةَ أَغُنِيتي، ص14. 20 - الديوان، قصيد: حَتْما سَيؤوبُ، ص28 و 59.

-21 الديوان، قصيد: حَبُّوا أَجِيءُ القدِّسُ وأَخْوَتِها، ص .35 ,37

22 - الديوان، قصيد: تُزْميمْ 2014، ص 66، 67.

23 - الديوان، قصيد: سأغني الليلة أغنيتي ص13

24 - الديوان، قصيد: تأبيد، ص22،21.

25 - الصورة السمعية في الشُّعر العربي قبل الإسلام، عاجب خليل إبراهيم، اتحاد كتاب العرب، ألطبعة الأولى 2005م، ص181.

26 - كتابات خارج أسوار العالم، مليكة العاصمي، الطبعة الأولى، دار الشؤون الثقافية، أفاق عربية، بغداد 1987، ص58

قبل سنوات غير يسيرة، سمعتُ أبى يقول مُندهشا من تواصله مع أحد أفراد العائلة بالخارج عبر تقنية «السِّكَايَبِ» التي تتيح إمكانية التواصل صوتا وصورة: سيأتي يوم ويصبح الهاتف يلبي كُل حاجيتك. هذه الواقعة كانت على الأرجح سنة 2012 أو قبلها بقليل، حيث بدأت الهواتف الذكية تنتشر تزامنا مع الانخفاض النسبي في أسعارها. قبل ذلك، لم تكن الهواتفَ متوفرة عند العامة، بل كانت حكرا على بعض الناس.. أما العامة فكانوا يتوجهون إلى المخادع الهاتفية العمومية التي اختفت تماما في الآونة الأخيرة، وفي أحسن الأحوال

يمتلكون هواتف نقالة عادية. أما في هذا العصر، عصر السماوات المفتوحة والفضاء الرقمي، لا أحد بإمكانه أن يعيش دون أن يستنشق من هواء التكنولوجيا، هذا الهواء الّذي أصبح يحيط بنا من كل صوب، مخترقا الحدود الجغرافية والثقافية، غير عابئ بالثقافات والخصوصيات. الآن تحققت نبوءة أو نباهة أبي، أصبح العمل والعلاج والبيع التنقل. فبفضل وسائل والشراء عن بعد ممكن، دون الحاجة إلى

الاتصال الحديثة يمكننا أن نكون في كل مكان الوقت نفسه، حيث لا وجود لمفهوم الزمان والمكان. والمعرفة والثقافات صارت في متناول الكل. لكن في المقابل قد ترافق التكنُّولوجيا الحديثة عدة تحديات، كاختلال العلاقة مع العالم الواقعى

لأن هنده ألوسائط لم تعد وسائل للتسلية كما قد يعتقد البعض، بل صارت جزءًا لا يتجزأ من تفاصيل حياتنا، أصبح الإنترنت ضرورة ملحة في كل مناحي الحياة، إذ لا يمكن لأي فرد أن يمر يومه دون أن يحتاجه، بل أكثر من هذا في أوساط الشباب «أصبح خطر الإدمان على الشبكات الاجتماعية، كخطر الإدمان على التدخين،

من الأمور التي لم تعد تحتاج إلى إثبات. الفرق بين الشبكات الاجتماعيّة والتدخين، هو أن التدخين ظهر كعدو لمجتمع يرفع من قيمة الصحة والجسد»(1). وقد يتسع انتشارالتكنولوجيا المستقبل لتصبح بمثابة

جين، شيء لا يمكن

العيش من دونه. ومن يدري!!. ولمواكبة هذا العصر وفهم معطياته الجديدة، نحن بحاجة إلى فهم عقلى فلسفى لهذا العلم، ذلك العلم الذي يهتم بتطوير أدوات ومفاهيم تسمح بتحليل وتقييم هذه التغييرات الجذرية التي يسببها تطور التَكنُولُوجِيا، تَّذلكُ الْعَلْم تحديداً الذي يبحث في أسس ومناهج وأخلاقيات ونتائج هذه العلوم الرقمية سلبا وإيجابا ودراسة التحديات الأخلاقية التى تنتج مصاحبة لها.

لأن التكنولوجيا تتغلغل في جميع مجالات الحياة، من العمل والتعليم والترفيه، مما يزيد من مسؤولية الأفراد والمجتمعات في استخدام هذه الأدوات بشكل آمن وأخلاق فنحن نتحدث هنا، عن انتقال الرقابة المؤسساتية إلى رقابة ذاتية، خاصة في مجتمعنا العربي حيث لا شَّيء يعلو فوق صوّت التفاهة حدُّ التّخمةُ والتسطيح السائد اليوم على منصات آلتواصل الاجتماعي، فنحن نعيش في واقع شبية «بشعور غامر أننا قضمنا أكثر مما يمكن مضغه، بأننا تتم تغذيتنا جبرا مثل الأوز، بأن أكبادنا الفكرية تنفحر»(2ًأ.

وعند الحديث عن العصر الرقمى فنحن نتحدث عن مواطنين رقميين وعن

مواطنة رقمية، وعند الحديث عن المواطنة بصفة عامة لابد من استحضار ثنائية الحق والواجب والمشاركة السياسية والمدنية، ذلك أن المواطن يمتلك حقوق وعليه واجبات ومسؤوليات، أيضا المواطن الرقمي له وعليه نفس الحقوق والواجبات لكن في سياق آخر، في فضاء آخر لا حدود له، فنحن هنا في سياق مأ يسميه الباحثين بانتقال من المواطنة التقليدية إلى مواطنة رقمية، وهو بدون شك انتقال فرضته ظروف التقدم وانتشار تقنيات المعلومات، فالمواطنة الرقمية» تشمل كل التعاملات بين المواطنين عبر شبكة الإنترنت، كالدعوة إلى المشاركة السياسية أو الحت على التكافل الأجتماعي أو غيره، فهي ترتبط بمصطلح الديمقراطية الرقمية»(3).

عبد اللطيف الخلفاوي

والمواطنة الرقمية ينبغى أن تكون امتداد للمواطنة «الواقعية» وقيمها التي تنصف الإنسان وتصون كرامته وتساهم

في نموه وتقدمه، فمن خلال هذا العالم الرقمى، أصبح الناس يمارسون مواطنتهم وحقوقهم وواجباتهم، فما أحوجنا اليوم إِلَى تُربِيةٌ عَلَى الْمُواطِنَةِ الرقمية. لَكَي يَكُونُ الفرد مواطنا رقميا صالحا ومسؤولا، ينخرط في هذا العالم الحديث وهو ملتزم بالسلوك الرقمى الأخلاقي، أي يمتلك أخلاقًا وقيما في تعاطية مع الفضّاء الرقمى، وذلك من خلالً الوعي الرقمي والاخلاق الرقمية في احترامه لحقوقً المُلكيةُ العامة والتزامه بَّكل القيم الأخلاقية، بل أصبحت الحاجة إلى الأخلاق الرقمية ضرورة ملحة. اليوم، أصبُحنا نتعاملً مع معلومات وبيانات شخصية على الإنترنت بشَكل يومي، سواء من خلال استخدام البريد

الإلكتروني، أو التواصل عبر مواقع التواصل الاجتماعي، أو حتى إجراء المعاملات المالية الإلكترونية، وأصبحنا كذلك أمام منافس قوي لتلقين القيم والتمثلات والسلوكيات والهويات الثقافية، حيث لم تعد مؤسسة الأسبرة أو المدرسة هي المؤسسة الوحيدة التي تنقل هذه القيم.

فنحن اليوم أمام مفاهيم جديدة، أمام مفاهي الديمقراطية الرقمية والأخلاق الرقمية والمسؤوليات الرقمية... إلخ. والمواطنة الرقمية يمكن تعريفها بكونها مجموعة من المبادئ والقيم التي تهدف إلى تنظيم سلوك راد والحماعات في البيئة الرقمية، أما الأخلاق والمسؤوليات الرقمية فهي جزء من هذه المواطنة، وكلّ هذه المفاهيم تصب في اتجاه واحد وهو خلق فضاآء رقمى أمن ومنتج. وكل هذه المفاهي ليست خصما لمرادفاتها التقليدية وليست بديلا لها بكل تأكيد. فهي مفاهيم فرضها الزمن الراهن زمن التكنولوجيا، «فنحن نهاجر إلى مجرة أخرى، يجب علينا أن نقبل العيش الأحياء على هذا الكوكب»، كما يقول دانيال كوهين كتابه (الإنسان الرقمى). لذلك محتمعاتنا بحاجة اليوم إلى فلسفة للعلوم الرقمية، فلسفة تهدف إلى دراسة الفضاء الرقمي دراسة عقلانية نقدية.





من أعمال الرسام البولندى بول كيشينسك

ومع تطور الذكاء الاصطناعي والواقع الافتراضي وإنترنت الأشياء، من المتوقع أن تزداد التحديات الأخلاقية في المستقبل. سيكون من الضروري تطوير أطر أخلاقية جديدة للتعامل مع هذه التقنيات الحديثة، بما في ذلك كيفية ضمان حقوق الأفراد في عصر الذكاء الاصطناعي، حيث تعد خصوصية الأفراد وحمايتها من أهم القضايا التي يثيرها العصر الرقمي، وكيفية الحفاظ على القيم والهويات التي قد تتعرض للاختراق الثقافي بفعل تداخل المحلي مع الكوني، خاصة مع هذا التهافت والقبول والتزايد الملحوظ في ولوج الشباب إلى منصات التواصل الرقمي، وهو الأمر الذي يتطلب دراسة وتعميق البحث في السياقات الاجتماعية والثقافية التي تؤطر هذه الفضاءات. لأن»كل تكنولوجيا جديدة تحمل في طياتها مخاطر جديدة، وكلما ارتقت التكنولوجيا تضخمت مخاطرها بالقدر نفسه الذي تتعاظم به منافعها»(4).

كما أن الذكاء الإصطناعي والتقنيات الحديثة مثل الروبوتات والخوارزميات المتقدمة بدأت في تغيير العديد من مجالات العمل وقد تنهي وظائف كثيرة، أو على الأصح سيتم الاستغناء عن ما يمكن أن نسميه العمل التقليدي، حيث صارت على الأصح سيتم الاستغناء عن ما يمكن أن نسميه العمل التقليدي، حيث صارت هناك إمكانيات للتبضع عن بعد دون الحاجة إلى الذهاب إلى دور السينما التي صارت تنقرض، ولم نعد بحاجة إلى عمال تذاكر عوضتهم الآلات الذكية... هذا التحول يثير تساؤلات أخلاقية حول تأثيرات هذه التقنيات على العمالة البشرية، بما في ذلك الأثر المحتمل على الوظائف التقليدية. هناك حاجة لمراجعة سياسات العمل من أجل ضمان العدالة الاجتماعية في ظل استخدام الذكاء الاصطناعي. باختصار، نتج عن التقدم التكنولوجي مجموعة من التحولات، هذه التحولات الخطتنا الى أنماط حديدة من العمل و الانتاح و التفكد و أصبحت تربطنا علاقات الخطتنا الى أنماط حديدة من العمل و الانتاح و التفكد و أصبحت تربطنا علاقات

أدخلتنا إلى أنماط جديدة من العمل والإنتاج والتفكير وأصبحت تربطنا علاقات جديدة بالزمان والمكان. لذلك نحتاج إلى علم يهتم بالعلاقة القائمة بين الأفراد والعالم الرقمي، كما نحتاج إلى توعية «الشباب الرقمي» بحاجتنا إلى فاعلين ومنتجين في الفضاء الرقمي بدل الاستهلاك والتلقي، وبضرورة تبني سلوكيات أخلاقية مسؤولة، وحماية خصوصياتهم، واستخدام التكنولوجيا بشكل آمن، من خلال التعامل مع الآخرين بأدب واحترام، وعدم نشر أو مشاركة محتوى ضار أو مسيء أو متطرف، والشفافية في التعامل مع المعلومات وعدم نشر الأخبار الكاذبة والمضللة.. إلى غير ذلك من المسؤوليات والقوانين الرقمية التي تحافظ على هذا الفضاء الرقمي وتجعل منه بيئة مفيدة وغير ضارة.

أضف إلى ذلك، ضرورة توعية المستخدمين بالقرص الهائلة التي تتيحها وسائل التكنولوجيا الحديثة للتعريف بالثقافات ونشرها وترويجها، كنشر الموروث الثقافي المادي وغير المادي للحفاظ عليه من التلف والتعريف به وتعليمه للأجيال القادمة، وكل هذا يجعل من التكنولوجيا وسيلة فعّالة تعزز الهويات الثقافية للمجتمعات وتحافظ عليها، فالأمر متوقف على طريقة الاستخدام وعلى نوعية المستخدمين، هل هم مستهلكين ومتلقين أم فاعلين ومنتجين، والاعتزاز بالانتماء إلى المجال والتصدي للثقافة الوحيدة، ثقافة الاستلاب أو ما يمكن أن نسميه ثقافة الغالب، المنتج والمصدر لهذه التكنولوجيا، «فقد عانى العالم أخمع من انفراد العولمة بالساحة الكونية: سياسة عولمية تضغط بثقلها على الجميع، واقتصاد عولمي يعمل لمصلحة الكبار ويغري الصغار بوهم اللحاق، وعولمة ثقافية تكاد تقضي على التنوع الثقافي» (5). وهذا ما نصادفه في كثير من الأحيان في منصات التواصل الاجتماعي من ميل بعض الشباب لتقليد ثقافة من الأخر، في لغته وهندامه وحتى تسريحات شعره، ظنا منهم أن تلك الثقافة هي رمز للرقى والتحضر.

ومع تزايد التقدم التكنولوجي السريع وتوسع الفضاء الرقمي، بات من الضروري أن نتوفر على إطار أخلاقي يحكم سلوكنا في العالم الرقمي، فالأخلاق الضروري أن نتوفر على إطار أخلاقي يحكم سلوكنا في العالم الرقمية تتطلب التعاون بين الأفراد والمؤسسات لضمان الاستخدام الآمن والمسؤول للتكنولوجيا، وهنا يجب أن يتدخل الفاعل الثقافي الواقعي والرقمي وقيامه بأدوار تربوية وثقافية للنهوض بالمواطنة الرقمية وإنتاج مواطن صالح ومسؤول ومساهم في بناء

في النهاية، يمكن للعالم الرقمي أن يكون أداة لتعزيز التقدم البشري، شريطة أن يتم استخدامه بحذر وبمسؤولية أخلاقية، «وتكمن المشكلة هنا في كيف نحمي المبحرين في الإنترنت من الغرق في بحور المعلومات»(6)، وهنا أيضا يكمن السرّ.

### هوامش:

1 - دانيال كوهين، الإنسان الرقمي والحضارة القادمة، ترجمة د. على يوسف أسعد، دار صفحة سبعة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 2022، ص 57.

2 - لوتشيانو فلوريدي، الثّورّة الرّابعّة: كيفْ يعيدُ الّغلاف المعلوماتي تشكيل الواقع الإنساني، ترجمة لؤي عبدالمجيد. عالم المعرفة. ص 38.

 3 - محمد شيد ريان، الإعلام الجديد، مركز الأهرام للنشر، الطبعة الأولى، 2003، ص 09.

4 - نبيل علي ونادية حجازى، الفجوة الرقمية: رؤية عربية لمجتمع المعرفة،
 عالم المعرفة، عدد 318 غشت 2005، ص 43.

5 - نُبيل علي ونادية حجازي، الفجوة الرقمية: رؤية عربية لمجتمع المعرفة، مرجع سابق. ص 246 . مرجع سابق. أب

'6 - نبيل علي ونادية حجازي، الفجوة الرقمية: رؤية عربية لمجتمع المعرفة، مرجع سابق. ص 232.

## مؤتمر علمي دولي بتزنيت

## العلامة محمد المختار السوسي عطاؤه العلمي وجهده الإصلاحي



بمدينة تيزنيت، أيام 19-20-21 فبراير 2025، أقيمت فعاليات «المؤتمر العلمي الدولي للعلامة محمد المختار السوسي للعلمي وجهده الإصلاحي «، وكان ذلك بمبادرة جامعة ابن زهر بأكادير، والمعهد الأوروبي للدراسات الفلسفية ببروكسيل، والمركز المغربي للدراسات والأبحاث التربوية بالرباط، وبدعم مجلس جهة سوس ماسة، والمجلس الإقليمي لمدينة تيزنيت، والمجلس الجماعي لمدينة تيزنيت، وبتعاون مع جمعية الشيخ ماء العينين للتنمية والثقافة. ومركز محمد المختار السوسي للدراسات والأبحاث ونشر التراث، وجمعية محمد المختار السوسي لإحياء التراث الإسلامي.

وفي هذا الإطار، شهدت فضاءًات دار الثقافة محمد خير الدين بمدينة تيزنيت حضور جمهور غفير من المثقفين والمهتمين والمتبعين، وشخصيات وازنة من مختلف المجالات، من بينها نخبة من الأكاديميين والباحثين والمهتمين بالفكر والثقافة من داخل المغرب وخارجه.

وتخللت الحلسة الافتتاحية شهادات في حق العلامة قمد المختار السوسي ومساره الإصلاحي والعلميّ، ودوره الــريــادي في ترسيخ القيم التربوية والأخلاقية، وجهوده في تدوين تاريخ الأرصدة العلمية لمنطقة سوس. وامتدت فعالسات هذا المؤتمر ثلاثة أيام، تخللتها جلسات علمية وأدبية، شارك فيها صفوة من الفقهاء والعلماء والشعراء والأساتذة الجامعيين والطلبة الباحثين، الذين قدموا من مختلف المدن المغربية، وألقوا عروضا تناولت محالات متعددة مما خلفه المرحوم السعسلام محمد المختار السوسي، بصفته فقيها وعالمًا وأديبنا ومؤرضا لمنطقة سوس، وهو

من عـرّف بكنوزها



العلمية والفكرية والأدبية، وبفضله اكتسبت لقب سوس العالمة.

وتوجت الجلسة الختامية للمؤتمر بدعوة الحاضرين إلى حفل ختامي ألقى خلاله الدكتور عبد العزيز بنضو، رئيس جامعة ابن زهر، كلمة أشاد فيها بما بذلته اللجنة العلمية والجنة التنظيمية من جهود مشكورة لإنجاح هذه التظاهرة العلمية التي أعادت الاعتبار لعلم كبير من أعلام المغرب. كما نوه كل من السيد عامل إقليم تيزنيت، والسيدة المنسقة العامة للمعهد الأوروبي للدراسات الفلسفية ببروكسيل، والسيد رئيس المجلس الجماعي لمدينة تيزنيت، والسيد رئيس جهة سوس ماسة، والسيد رئيس المجلس الإقليمي لمدينة تيزنيت، بجهود كل الفاعلين والمساهمين في تنظيم هذا المؤتمر، شاكرين لهم دعمهم الكبير والمتواصل لإنجاح المبادرات النبيلة التي تتوخى المصلحة العامة، وتروم عموم الخير لبلادنا.. وفي الختام تمت قراءة توصيات هذا المؤتمر العلمي الدولي، ثم تليت برقية الولاء والإخلاص، التي رفعها السيد رئيس جامعة ابن زهر بالنيابة عن كافة المشاركين في أشغال الدورة الثالثة للمؤتمر العلمي الدولي «محمد المختار السوسي: عطاؤه العلمي وجهده الإصلاحي»، لصاحب العلمة الملك محمد السادس، دام له النصر والتأييد.

جهة أخرى، أن الخط الصحراوي استمرار لميراث مغربي عربي

كما يرى في الخط المغربي الصحراوي رابط وحدة خطية وفنية وثقافية مشتركة، تتجلى في التواصل العلمي، وتحرير الإجازات عن علماء فاس وسوس والصحراء(ص22). وكان لوُحدة الدين والمذهب المالكي، ووحدة اللغة، ووحدة الثقافة والقيم الحضارية أثرُها البين من أن يجد الخط الصحراوي طريقه في مختلف مناحي الحياة الحضارية المغربية فنا وأُدباً

ما المحور الثاني من الكتاب فقد جاء بعنوان «التأطير في ظل التصورات الذهنية للخط المغربي الصحراوي». ويفيد ارتباط الخط الصحراوي بأنواع الخط المغربي بجمالياته؛ وبالمجال الزخرفي والبديعيات؛ وبالمعايير العلمية والمعرفية والهندسية ذات الطابع المغربي الصرف (ص27)؛ وبمضامين ذات صلة بالوحدة، ورفّض السّياسة الاستعمارية، والتمسك بالبيعة وبإمارة المُؤمنين. وكلّ هذا كان بفعل المشيخة، واهتمام الخطاطين والخطاطات بتأطير مجال الخط الصحراوي وفق «مقاييس الجمال والدوق المغربي الإصله(ص29).

وقد انبرى مؤلف الكتاب، د. محمد البندوري، إلى أن الخُط المُغْرِبِي الصحراوي، خضع في مراحل تطوره،

الصحراوي: صدر للدكتور محمد البندوري كتاب بعنوان: الخط المُغربي الصحراوي- المُقصديات الجمالية والوحدوية، منشورات مؤسسة أفاق للدراسات والنشر والاتصال، مراكش- المغرب، الطبعة الأولى يتضمن الكتاب الذي يقع في ثلاث وتسعين صفحة، خمسة محاور، إضافة إلى مقدمة وخلاصة، وملحق بوثائق تاريخية بالخُطُ المغربي الصبحراوي، وفهرس بالمصادر والمراجع المعتمدة؛ ونسخَّ منشورات صحفية سابقة عن الخطّ

> ل»تأطير مشبع بالتصورات، ومحكم في التقنيات، وفي الأساليب المغربية، وفي الطبائع والخصوصيات

الخطالمغرد والوحدوية

> الثقافية المترسبة في الذهنية المغربية، والتي تنتهل من التراث الحضاري المغربي، ومن الثوابت المغربية كل المقومات الأساسية»(ص29).

وخصص المحور الثالث من الكتّاب للبعد الثقافي للخط المفربى الصحراوي، وذلك اعتباراً للصلات الوثيقة بين الخط المغربي ومجاله الثقافي. هناك دلائل مادية تقوم شاهدا على هذه الصلات، في النصوص الشعرية والنثرية، وفي الظهائر السلطانية، وفي الوثائق السياسية، والمراسلات التي كتبها أعيان الصحراء المغربية "«بخط مجوهر أو مبسوط أو صحراوى»(ص34). وتعكس هذه المخطوطات تفاعلا بين مختلف أنواع الخط المغربي ضمن أشكال جمالية منصهرة، شكلا وزينة، مع الثقافة والتراث المغربي (فّي الأنسجة،والرقّ،والحرير،وفيّ العمارة).مما يكشف عن»الوحدة الثقافية والسياسية للمغرب» (ص34).

إضافة إلى نماذج خطية استعرضها الدارس من التاريخ تعكس تداخلًا للخط المغربي المبسوط مع الخط الصحراوي. وذَلَكَ اعتبارا لوحدة

الثقافة والفكر، والروابط الاجتماعية المندمجة في النسيج الحضاري المغربي(صص:37-39). وعلى هذا يرى الدارس في الخط الصحراوي استجابة

د.عبدالوهابالأزدي

كلية الآداب والعلوم الإنسانية- مراكش

«لخاصيّات التركيب» في التكوّين والإبداع. وهي خاصيات تجمع بين الوعى بالتجديد والأبعاد الجمالية والدلاليَّة للخطوط وذلكَ في ارتباط بالفنون الصحراوية، وبالفنون المغربية عامة، وبإيقاع خطي تتفق فيه الصور والأشكال

والحروف في بنية متكاملة شكلا وجوهرا وبناء؛ مما أغنى من الرؤية البصرية للخط الصحراوي في المشهد الفني الحروفي المغربي (40-41). على أن المحور الرابع من الكتاب، جاء في البعد

الجمالي للَّخط المُغْرِبيِّ الصحراوي من خلال الأساليب الجماليَّة؛ وقلم الكتأبة؛ وجماليّات ألشكل.

فالأساليب الجمالية تمتح من الوجدان والبيئة الصحراوية، في ارتباط تام بلغة القرآن الكريم وبالتراث الديني والأدبي، وبمختلف أشكال التواصل الفني والثقافي المغربيين. وتتمظهر في أشكال هندسية بديعة تُقع بين ٱلخط الْمُجُوهِرُ والخطِّ المبسِّوط؛ وتتميز بالتناسب والتوازن، والمرونة والمطاوعة، والوصل السميك والمتوحد؛ مما يضفي على الكتابة تناغما وتناسقا فنين فالأساليب الجمالية تستثر بالجال البصري في بلاغة المكتوب الصحراوي(ص49)، و»تغذى الدلَّالاتَّ

القوية للوحدة المغربية» (ص50). وقد استنتج الدارس، من خلال تأمله لأشكال الخط المغربي الصحراوي، خلاصات ثقافية وسياسية. وهي، الوحدة في تكوين هذه الأشكال، ووحدة التراث، ووَّحدة ٱلروح، ووحدة التَّقافة، ووحدة التقاليد والأعراف. ويقود تداخل هذه المكونات فيما بينها ليؤكد على «الوحدة الوطنية، والمعاني الوطنية الدالة على لحمة المغرب عرشا وشعبا»(ص50)، وعلى «النّطابق على مستوى الذهنية المغربية»(ص52).

وبالنتيجة، فإن الخطاط «وهو يخط الخطوط الرائقة(...)كان يحسد صدق الانتماء لهذه الأمة الفاضلة» (ص55)، فاستحق أن يكون مبدعا، وأن يتصف بصفات الإبداع والجمال (56).

وعلى هذا تكون الجماليات الخطية الصحراوية «سمة الأعمال الإبداعية والفنية والأدبية» (صُ57)، وما يتولد عنها من «القيم والمعاني والدلالات»(ص58).

ويشكل القلم وسيلة مهمة في الكتابة. ويتمتع القلم الصحراويّ بكل الخصوصيات المغربية؟ «فهو قلم جاف، ومقِطِعه على استقامة متوازنة، وقُطّته ملسة تسهل عملية الوضع والجر على الورق. ويتكون إما من القصيب (...) وهناك أيضا قلم النحاس»(ص59-60). وهٰذه أيضا هي الأقلام التي استعملت في كل المناطق المغربية، مع قارق في نسبة التحريف(ص60).



وقفة مع كتاب الدكتور محمد البندوري

سنة 2024 م

الصحراوي.

وَّالْكُتَابِ بِهَدَّا التَّصميمِ القويمِ، منجز علمي في موضوع الخط المغربي الصحراوي، معززا بالدلائل المادية الملموسة،

وبالوثائق السندة بالمصادر والمراجع. يهتم المحور الأول من الكتاب بالجذور التاريخية

والتكوينية للخطّ المغربي الصحراوي، الذي جاور أنواعاً خطية مغربية أخرى في المراسلات، والنصوص الأدبية والشعرية،

وفي استنساخ أمهّات الكتب بالخزانات المغربية. وُقد نَشأ الخّط

الصُّحراوي فيّ جنوب المغرب، إلى جانب خطُّوطٌ شَّاعت في باقي

المدن كالخط الفاسي، والخط السوسي، والخط الدرعي، وغيرها. والخط الصحراوي هو خط «منحدر من الخط الوطني

المغربي»(ص14). ولذلك ورد في ترتيب عنوان الكتاب تاليا كأنه فرع عن أصل، متولد عن مجاله الواسع والمتنوع. وبسبب من ذلك، يمتح الخط الصحراوي من الثقافة المغربية، مع

خُصوصية جمالية محلية بارزةً. فهو خُط «يتموقع بْيْنُ الخطِّ

المغربي المبسوط والخط المغربي المجوهر»(ص15). إضافة إلى خاصية «التجريد» ذات الصلة بالعالم الداخلي للمبدع، وبقيم

المنطقة(ص21). كما يتصف الخط الصحراوي بُّ وحدة القياسُ

والاتزان والتراص والدقة»، والهندسة المتنوعة الأشكال «من

استدارات، وتناغم، وحركيات، وسكنات، واسترسالات،

وتناسق شكلى، وتوالف مع الإيماءات وأنصاف الاستدارات،

والتقويسات، والإخفاءات الحرفية، مما يسلهم في مطاوعتها لكل الأشكال الفنية، ويمنحها بعدا جماليا مغربيا خاصا» كما يقول

وتتميز الزخرفة الخطية الصحراوية بجمالية خاصة في

إبداع النّعال الّذي يمزج بين الخُطّ الصّحراوي والزّحارفُ المغربية المتنوعة(ص20).

وتذكر المصادر منظومة في صورة الحروف الهجائية للشيخ ماء العينين(ت.1328هج)، رغبة في الجودة والجمال، وتغذية لأصل موحد في اللغة والكتابة والمذهب. إضافة إلى الزوايا

الصحراوية التي اضطلعت بتعليم الخط والكتابة والدين، مثل

زاوية الشُّيخ سيَّدي أحمد الركيبي، وزاوية الشيخ ماء العينين،

وزاوية الشيخ أحمد العروسي، وزاوية تيدرارين وغيرها

وقد وجد د محمد البندوري في الأنواع الخطية المغربية

مات مشتركة «قوامها التدوير" والتناسب والمقاربة بين

السطور»(ص20). وهي خاصية بيانية ميزت شكل الكتابة

منذ العهود الأولى في كتابة المصاحف القرآنية. ومعناه من

قال الدارس: «وعلى وقع ذلك، شكل الخط الصحراوي حلقة جمالية مستمرة من حيث محال الكتابة، ومن حيث الشكل الذي يستند إلى مجموعة من العلامات، ومن حَيث مختلف الجماليات» (ص61).

وبهذه الميزات يعد الخط المغربي الصحراوي «من العناصر الرئيسة التي غذت المنحى الجمالي بالمغرب»(ص61).

سم الخطوط المغريبة الصحراوية بأشكال جمالية على أغلفة الكتب، وقُـى النعال، وعْلى الْأعمال الفنية ذات الصلة بالواقع والمجتمع؛ كما تتسم بروح الجمال المرتبط بالإحساس؛ وبالتركيب الفني من حيث تشابك الحروف وتصفيفهاً؛ وتتسع للتنوع الخطي من خطاط إلى آخر. ومن ذلك الخط الصحراوي المعيني نسبة إلى الشيخ ماء العينين. وهذا

كان أخر محاور الكتاب الخمسة. والخط المغربي الصحراوي المعيني والمسلم المنزي المسحراء المغربية، المغربية، نموذج حي «للكتابة الخطية المغربية التي تداخلت منذ أمد بعيد مع الأنواع الخطية المغربية الأخرى، وشكلت رسما مغربيا موحدا»(ص65). وقد اعتمده ثلةٌ من الشيوخ والعلماء في كتاباتهم لارتباطه بكل المقومات الفنية والروحية والأدبية والعلمية.

ويتميز الخط المعيني بمقومات هندسية وتراكيب جمالية تتصل بالخط المغربي المبسوط والمجوهر. واستعماله في المخطوطات والكتب العلمية يكون قد ساهم في امتداده وانتشاره في المدارس والزوايا في مُختلف المناطق المغربية؛ مما يجعل منه»حلقة حضّارية مهمة مندمجة في تاريخ الخط بالغرب» كما يقول الدارس محمد البندوري (ص66).

وفي الأخير، تتوجّه خلاصة الكتاب إلى الوِّثاق الصحراوية من مراسلات بُينَ أُعْيِانَ القبائلُ واللوكُ العلويين، ومخطوطات الظهائر والتعيينات، والتي حررت بخط صحراوي متجذر الثقافة المغربية، وبوعتي كبير بالمجال الوحدوي سياسيا وتقافيا واجتماعيا، بوصفها «دلائل مادية» تُشبهد على «عَمَق الروابط الصحراوية في الثقافة المغربية»، و»وحدة المغرب التَّرابية»(ص67-68)

وختاما، بقدم د. محمد البندوري بمؤلّفه «الخط المغربي الصحراوي-المقصديات الجمالية والوحدوية» إضافة علمية جادة وجيدة في حقل ألكتابة الخطية المغربية تنظيرا وممارسة. فهو كتاب يستكمل طريق أطروحته بشبأن جماليات الخط المغربي في التراث المغربي- دراسة سيميائية، والتي توقفت عند جماليات الخط الصحراوي من خلال نص صحراوي في شكل نعال للشيخ عبد الله بن الشيّخ(ص192 وما بعدها)، فحللت بناءه البصري والدلالي. كما توقفت عند نماذج لرسائل سلطانية بالتحليل والتقعيد الدقيق، والوسم الجمالي للأقلام الصحراوية(ص200 وما بعدُّها). فضلا عما راكمه د. محمد البندوري من دراسات ومقالات تعزز في بأنها خُطة العمل الدبلوماسي والسياسي، بطرافة عالم وخطاطً مجتهد ظل يؤثث فضاءاتنا الفكرية والثقافية بالإبداع الأرصن والأجد، والخط الأمتع، والَّجِمال الأروع.

دمت مبدعًا ممتعا الزميل العزيز د. محمد البندوري.

## «في ثقافة الرواية العربية المعاصرة: دراسة في ممكنات الكتابة بالتمثيل

وقصدية الكتابة بالتمثل» للناقد والباحث المغربي سعيد أوعبو

يتَأُسُّسُ كتاب «في ثقافة الرواية العربية المعاصرة، دراسة مُمكنات الكتابة بالتَّمُثيل وقصّديَّة الكتّابة بالتَّمَثِّل ۗ\* للّناقد والباحثِ المغربِي سعيد أوعبو على مرجعية ثقافية تَصَوَّرا ومفهوماً وَّمُنْجِزاً وأَجْرَّأُةً، ولعلَّ الاستغال في ضوء المِفهوم الثقافي للأدب،

والسرد الروائي على وجه الخصوص، يدخل ضمَّن التَّصوُّر العام للكتَّابة الذي يُرَاهِنُ عليهٌ سُعِّيد أُوعَبُو، وهو رهانٌ يَجِدهُ القارئ متواتَّرآ في معظم كتاباتة

خطاباً يُؤَّسّسُ للتحرية المعاصرة التي تعطي شموليّته وتعدّديته، رؤى النقد الما تعد مأزق النقد التقليدي إىستىمية معه أق أو إعلان قطيعة الندخول في صراع

ويعكِسُ تصوراً في الكتابة النقديّة ريـ أهميّة كبرى لمفهوم الثقافة في والمؤكد أنّ هذا الْإنفتاح على حداثية ليس أفقاً لمجاوزة

مَجَّانيَ مع تجاربه واتِّجاهاته، وإنَّما المسعى من كل ذلك هو بناء تصوَّرات نقدية جِديدة على أساسِ الحوار والامتداد

والنقاش، لذا، فإن بُّوجُّهُ عدد من نقاد التبّارات نقدية جديدة

تُنضوي تحت مُظَلَّة النَّقد الثِّقافي بتعبّير الناقد الثقافي

البريطاني ريموند ويليامز إنَّمَا هُو تَوَجُّهُ صَادرٌ عن رؤيَّ

مختلفة في إنتاج المعرفة وتفكيك الخطاب. ولما كإن النقد يتَحَدُّدُ من خلال تراكمات القراءة والمفاهيم

والتُّصَوُّرات والأَدوات الإِجرائيّة، أي الوعيّ بالمفاهيم

وكيفيّات النهوض بها على مستوى المقاربات التطبيقية،

وَعِينَ مَا يَتُصَلَّ بدراسة النّاقد الثقّافي سعيد أوعِبو حولٍ

عَلَّى لَا يَعْضِلُ بَدَرِاسَةُ الْمُعَاصِرةَ، فَهِي لا تقلَّ عمقاً وَتَجِذُّراً وَجِدَرِّياً وَجِدَرِّياً فَع وجدريّة عن باقي الدراسات التي أنجزها في التَّصُوُّر نفسه أو في دراسات أخرى لنقاد أخرين. من هذا المِنظور،

فإن نقطة الأشتغال في هذه الدراسة، في اعتقادي، تُتَمَحُوَر

حُول نقطتين أساسيتيَّن، وهما: فُلسفة المُّفهوم وتفكيك النسفُّ

المضمر في الخطابات الأدبية، ووجبت الإشارة إلى أن الباحيُّ

انطلق من عالم السُردياتِ باحثاً في تَمثيلاته وهُمساته، حاثاً الخطي نحو عالم

الدراسات الِثقافية وما تُحُوره من تيّارات أخرى تتقاسم معها نفس الأيديولوجيا

والرؤى والتَّصوّرات كالجنوسة والنُّسويّة وأدب الهامش وأدب الأقليّات وغيرها

مِنْ ٱلْتَيَّارَاتِ النَّقْدِيةِ، وعليه، فإن خَلفيَّة أوعبو المرجعيَّة والنِّظريَّة في مِقَارِبَاتِهِ

تنطلقَ من ٍ التأويل الثقافي، وهو ما يُؤكِّدُه بقوله تصريحاً لا تلميَّحاً، وَّاقعاً

لا افتراضا: «ينضاف عملّنا إلى هذه الأعمال النقدية ذات الخلفية الثقافية،

باعتباره مساهمة تسعى جاهدة إلى جعل الرواية ميدانا للتجارب الإنسانية

التي تتحقق على أرضيَّة علميَّة ايستمولوجيَّة واعبة..» (ص/ 20). واضح إذا،

أن هذه الدراسة تستفيد من المرجعيات الثقافية في تفكيك العِينات السردية

وتُحليلها، وما يُعَزِّزُ هذا المعطى أيضاً هو تلك الإحالات على نقَّادُ ينتمون إلى

حُقل الدراسات التَّقَّافية من أمثَّال جونثان كالر وميشيل فوكو وفرانز فانون

وهايدن وايت وريموند ويليامز وهومى بابا وبول ريكور وبيل أشكروفت

وَإِدْوَارِدْ سَعْيِدِ وَإِدْرِيسَ الْخُضْرَاوِي وَعَبِّدُ اللَّهِ إِبْرِاهِيمْ وَنَادْرِ كَأَظْمِ وِآخُرِين،

ُإِنَّ دراسـة بِهَذَا العَمقِ فَي التَّنَّاوَلِ النَّظرٰيِ وٱلإَّجرائِي تُمُّثُلُّ أَفْقًا فِي

أضف إلى ذلك، فصول الدراسة والعَناوِين التي تَمَّ اختيارها بعناية مِّركَزَةٍ.

سواء الروائية أو النقدية بوصفه

وْالذَّاكْرَةُ وغَيْرِها، وهو ما يُعَزِّزُ الاهتماَّم بِتُموُّجاتُ الفعلُ النقدي سُواء تُعُلِّقَ الْأَمر بِالنقد الْأَدبي أَو الْمُقارِباتُ الثقافية، فَإِنَّه مِنْ المَهم اجتراح هذه (التَّجاوزات)

لتجاوز رؤى الاجترار والدوكسا، و من

المؤكد أن أوعبو في أغلب صفحات الدراسة يدعونا إلى التَّأمُّل في مسارات النقد العربي، والمغربي على وجه الخصوص، ليس بهدف عقد مقارنات او استجلاء مواقف، وإنما للتوجه الحاسم نحو رصد تحولات هذا النقد باعتباره

خطاباً قابلاً للتغيِّرُ والتُّبَدُّلْ، لذلك، فإنْ تسلَّيطُ الضوءْ على منابع الدراسات

الثقافية وما تنطوي عليه من رؤى ومنظورات جديدة في الكتابة والتأويل، هو

في سباق، إدراك سيرورة النقد المغربي وقدرته على ارتياد أفاق أخرى، وأعتقد أن تَوَجُّه الباحث نحو إبدالات النقد الما بعد حداثي له ارتباط بطبيعة المقاربة التقنية، وبتأمل المفاهيم التي وَطُفها من قبيل: التَّمَثُّلُ/ التَمْثِيلُ/ الهوية/ الأخر/

الهامش/ الذاتِ/ الهجنّة ٰ..، يَتَّبَيُّنُ الرّهانّ عليّ المرجعيّ والثقافّي في تّنَّاول المادّة

المسرودةِ، خِاصَّة تلك التي تتماهى وتتقاطع مع أفق َّالاَّشتغالُّ والَّمْنِصَّ الْنقدى

الذي يُخْتَصُّ به سعيد أوعيو، ومن هذا المنطلق، فإن تفكيك ثقافة الرواية العربيةً المعاصرة عَمل مؤرق ومُتَشَعِّب، من حِيث إنه يَحْمل دلالات إلدِّينامية والبحث

عن مِنافِّد إلى الخُطَّابِ الأدبيَ، ومنه يَتَبُدُّى مُنجَّر الناقد حاملاً لَفُورة في الروَّى

والتَّصُوُّرَاتُ النقدية، وعليه، فإن تشبيد هويّة الناقد تنطلق من تلكُ الّقناعات

عوالمُ الدراساتُ الثقافية ويكشف عن اشتغال رصين حول قضايا لها ارتباط وثيق براهنية الإنسان المعاصر كالهوية والذات والآخر والكتابة والاعتراف

إِن التَّقَّصِّي قَيْما كُتْبِهُ النَّاقد سُعيد أوْعبو في هذه الدراسة يُقُرِّبُنَا أكثر من

والعمل على تطويرها وبلورتها على مستوى الأجرأة.

## فى ثقافة الرّواية العَربيّة المُعاصرة

(دراسةٌ ﴿ مُمكنَّاتِ الكتابَةِ بِالتَّمثيلِ وقصديَّةِ الكتابِةِ بِالتَّمثَلِ)

عيد أوعبو

واسيني الأعرج (مي: ليّاليّ إيزيسٌ كوبيا ثلاثمائة ليلة وليلة في جحيم العصورية)، شعيب حليفي (لا أحد يستطيع القفر فوق ظله)، الحارثي جوخة (سيدات القمر)، عيسى إبراهيم أحمد (البُشرات النبضة الإندلسية ٱلْأَخْيِرَةُ)، الكمالِي ريم (يوميات روز)، وهي أعمالٌ روائية تُحَاولُ تقديم رؤيتها للعالم (التخييلُ) بالتماهي مع رؤية الناقد (المرجعية الثقافيّة)، ذلك أنه لا يُمكّن فصل الأدب عن

الإغناء المشهد النقدي المغربي والعربي بوجه عام

وارتياد عوالم أخرى إسهاماً في تعزيز الدور

المركزيّ الذي تلعبه الثقّافة وتأكيدٌ حاجّةٌ الأفر أدّ

والمجتمعات للنقد لمجابهة القوى الضاغطة

ومقتضيات الحياة المتصليّة، خصوصا في

سياق كُوني يَتُسْمُ بِالاغترابِ والهيمنَّة وبروزُّ

كلُّ أَشْكَالُ الكراهَية، فالأدب وحده قادرا على

انتشال الإنسان من هذه المستنقعات التي

أوجدها الإنسان. إن هنده البدراسة تُعنيُّ

بثُقَافِةِ الإنسَانِ وهو يُخُطُ مساراً حياتيّاً مليئاً

بِالتَّقلَباتُ من حَلَّالٌ عَيِّنات روائِية مِختلفة في

الرؤى والحساسيات: تحسن أوريد (رواء مكة)،

الإيديولوجيا، بل إن رولان بارث يُقِرُّ أن الأدب هو نفسه الإيديولوجيا في إشارة إلى الخلفية

رشيد الخديري

الفكرية والنظرية للأديب والناقد. لنقل إن هِذه العيّنات السردية بتاريخها وثقافتها ومرحلتها الوجوديّة تحاول إعادة النّظر في تُشواغل الْإِنسَانِ الْمُعاصِرِ والفرصِ المُتَاحة أمامهُ لَبِناءَ ذاته سُرِدُيًّا مع بيانَ تناَّقضاتها ومُفارقاتها ومستوياتها الثقافية ، وقد راهن سعيد أوعبو لإبراز ذلك كله على عنصرين مركزيين، وهما: التمثيل باعتبارها يمزج بين الواقِعي والمرجعي منّ جهة، ثم يُعَبِّرُ من جهة أخرى عن قوة الاشتغال التَّخْيِّليّ، ثم الَّتُمثُّلُّ فَّهو مُرتبِّط وظيفيا بالحكيِّ وما يجوزه من إبدالات في مسعى إلى تفكيك النسق الثقافي، وعليه، فإن الدراسة تتُوجُّه نحو إبراز ما تنطُّوي عليه هذه الروايات من إمكاناتُ للبوح وصراعات الهوية والذات والتخييل التاريخي والخوصُ في أدب أَلنسوية بِاعْتَبَارُه رِدّاً بِالمقاوِمَةَ ومَناهضةُ المُّ الَّذِّكورِي الطَّاعنَ في التجاوَّزات، إلى جاَّنبِ الكشف عن مضمرات النوع الثقافي وغيرهاً، وخلاصة أَلقولَ إنَّ هذه المُقَارَبة تُحاول تجاوز المقاربات التَقَلَّيدانية لَّلأُدبُّ، وخاصة منه الرَّوايةُ لأنها أضحت في زمننا الراهن وسيطا بين الإنسان والعالم بحيث إنها تحتشُّد بالأمال والخيبات في الآن نفسه، كما بمقدورها أن تُعبّرُ عن سُؤالات الثقافة والأدب، وَهذا مَا أَتَاحُّ لَهَا الحَضُورِ المُتمِيْنِ في المشهد الثّقَافي العربي والمغربي على وجّه الخصوص تداولا ونقدا وتلقيًا.

-ُ-كتاب «فَى ثّقافة الروايةِ العربية المُعاصرة: دراسة في ممكنات الكتا بالتمثيل وقُصديةً الكتابة بالتَّمثُل» حَازَ فاز بجائِّزة كتَّارا عامَّ 2023.

الخميس 13 من مارس 2025

الاشتغال يزيد من تنامي مُحاولات الكتابة في ضُوء التَّأُويلاتَ الثقافية، خصوصاً حين يَتَعَلَقُ الأمر برؤيةٍ تُنشُدُ التَّحْرُر من تقليدانيّة النقد في مسعى

### على سبيل التقديم

شكِّل الأدب الِّذي يتَّخذ من الأنثى موضوعا للكتابة محورا أساسيا في مجال الدّراسات النّقديّة، خصوصا مع الانخراط الكبير للمرأة ومشاركتها - إلى جانب الرّجل - في الكتابة السّرديّة، الرّواية والقصّة بشكل خاص. وقد أثار هذا النُّوع من الأدب جدالا في أوساط النقاد يشكل مُلفتٍ للنظر؛ تتجلى معالم هذاً الجدال بشكل واضح في اختلاف النقاد حول المصطلح الأنسب الذي يمكن أن يستوعب هذا النوع من الكتابة السّرديّة الذي يجعل من المرأة والأنتثى موضوعا له؛ هل هو «أدَّب نسَّائيُّ» أم «أدَّب نسويُّ»؛

وضمن آراء النقاد وتوجّهاتهم المبثوثة في كثير منَ الدِراسات والأبحاث التي اهتمّت بهذا الموضوع، نجد الكثير منهم يفرّق بين المصطلحين اعتمادا

> يراد به كل ما تكتبه المرأة وإن يتناول قضايا ترتبط بالمرأة. أما «السّرد النسوى» فقد حصروا دلالته في كل كتآبة سرديّة تحمل وجهة نظر حول المرأة أو تتناول قضايا مرتبطة بها وبواقعها الإجتماعي والثقافي، سواء كانت الذات السَّتاردة أنثى أو ذكراً.

وارتباطا بمعنى المصطلح الأخير، أمكننا تصنيف المحموعة القصصية «جنازة امرأة» للقاص المغربى جواد السرّاوي ضمن

هذا الأدب الذي يحتفى بالمرأة وبواقعها النفسي والاجتماعي، ويعكس أمّالها وتطلعاتها عبر نصوص قصصيّة مُختزلة العبارة، مكثَّفة الموضوعات، متسعة المعنى، فائضة الدِّلالة وعميقة الرَّؤيا. يتمظهر هذا الاحتفاء بدءا من عنوان المجموعة الذي يقدّم إلينا من الوهلة الأولى إشارة إلى أن المرأة هي سيدة نصوص هذه المجموعة وموضوعها، ما يسمح لنا بالتساؤل عن الصورة التي يقدّمها إلينا هذا المتن السرديّ القصّصي عن المرأة، وهذا ما نسعى إلى استجلائه من خلال هذه القراءة العاشقة في نصوص هذه المجموعة.



يشكُل العنوان عتبة رئيسة من ضمن جملة العتبات المُفضيَّة إلى عوالم

رحابه. ولهذا حظى العنوان، منذ القديم، باهتمام بالغ من لدن مُنتج النص؛ إذ يحرص على اختيّار العنوان الأنسب لنصوصه. وهـذا الإختيار ليسِ أمرا هيّنا؛ ذلك أنه يتطلب الدُّقَة والوضوح والاختزال من جهة، وتحقيق الجماليّة التي تثير

> فضاء النص من جهة أخرى. ولعل اختيّار هذا العنوان بهذه الصَّيغة ينمُّ عن وعى القاص بهذه المسألة، ما جعل اختيار هذه الصّيغة اختيّارا أليَقَ وأنسَبَ؛ فهو وإن كان عنوانا لنصّ داخل المجموعة، فإنه يختزل موضوعاتها ويحتويها مجتمعة. واحتفاء العنوان بالمرأة باستحضارها ضمن أولى كلمتيه واقترانها بالجنازة يمنحه دلالة موغلة في العُمق؛ فالمرأة هذا الكائن الذي يحضر في مقابل الآخر الرّجل، تربطه بِهذا الآخر علاقة حبّ وجزء من كل أحيانا أو أصلا بتعبير أصحُّ، وإن كانت تتحوَّل إلى علاقة كره وعداوة وجحيم أحايين أخرى. هذه الصورة قائمة منذ الأب الأول «آدم» عليه السّلام. فالمرأة في أصلها، وكما يقرّ بذلك خالقها

لذَّة القارئ وتحريضه على اقتحام

على خصائص هذا النمط من الأدب؛ داهبين إلى أن «السّرد النسائي»

عزّ وجل كائن ضعيف وليّن ورقيق يستوجب

العناية والاهتمام، وهذا الأمر يجعلها محَطّ

لكن اقتران المرأة بالجنازة في العنوان،

يَمْحي كلُّ هذه العلاقات القائمة على الاختلاف

والائتلاف في الآن نفسه. فالجنازة بما تحمله

من معانى الحزن والألم والتأسن والعزاء والموت،

الذي قد يُلحق الانسانُ في الحياة قبل نهايتها،

كل هذه المعانى تضع المرأة موضع الكائن الذي

يعاني في كل مناحي الحياة؛ نفسيًّا واجتماعياً

وَتَقَافَّيا واقتصاديًا في ظل مجتمع ينظر إلى

وهكذا أمكننا القول إن العنوان منذ البداية،

شىفقة ورثاء فى كثير من المواقف.

هذا الكائن نظرة تنقيص وازدراء.

ألافي كتابات الرجل

تحضر في فضاء الأحداث بصيغ متعددة. فعلى مستوى السنِّ، نجد الأنثي حاضرة من مخلف الأعمار، فهَّناك الطفلة الصّغيرة والشَّابة والعجوز. وعلى المستوى الاجتماعي، نجد العاملة والطالبة والموظّفة والمتِّزوَّجة والأرملة والمطَّلقة، وعلى المستوى الثقافي نجد المثقفة والأميّة، وعلى المستوى الأسري نجد الابنة والأم ولعل هذا الحضور المتنوع والمختلف للمرأة يؤكد

وقبل ولوج عالم النص، يحتفي بالمرأة ويستحضرها حضورا مُختلفا من منطلق

د. عبد الصادق السراوي

معاناتها ومأسيها، مما يدفعنا إلى استكشاف

هذه الصّورة في نصوص المجموعة.

أشكال حضور المرأة في نصوص المجموعة

تحضر المرأة/ الأنثى في كل نصوص

المجموعة باستثناء أربعة نصوص وهي نص

«قصيدة هاربة»، «اللوحة» و «رحيل»

و»حكاية عين». ويتُخذ هِذا الحضور أَشْكالا مُختلفةً ومتعدُّدة؛ فالشُّخصِيات التَّي أنيطتْ بها الأحداث في فضاء النَصِ أغلبها

شخصيّات بتاء التأنيث. وهذه الشخصيات

اهتمام القاص بالمرأة وبواقعها النفسي والاجتماعي والاقتصادي في كلِّ الوضّعيّات وفي مُخلفٌ مراحِلها العمريّة، ما يدفع بنا إلى البحث عن الصورة التي تقدّمها هذه النصوص القصصية عن هذه المرأة في مختلف وضعياتها وبمختلف أعمارها.

صورة المرأة في نصوص المجموعة

إن الحضور المتعدّد والمتنوّع للمرأة في نصُوص هذه المجموعة، قد نتّج عنه تعدّد صور المرأة واختلافه أيضا؛ حيَّث كل نصّ يقدّم إلينا صورة عن المرأة، فما تمظهرات

### المرأة العجوز وقضايا الوطن

فى النص الأول المعون ب «الفيروس»، تحضر المرأة في صورة الجّدة، وحضورها في هذا النص حضورا مفروضا ومهيمنا؛ إذ هي من أثار النقاش لتخرق الصّمت الذي طوّق الجمع الجالس إلى جانب المريضة. فهى في هذا النقاش حاضرة بذاكرتها ووَعيها اللذان تشكلا في سيّاق تاريخ وثقافي سايق؛ ما جعل ثقافتها محمّلة بأفكار وتمثلات عن الموضوع المثار في هذه القصة وهو الفيروس الذي تراه شائعاً من قبل باسم «الوبا»، وتقدّم تبريرات وتوضيحات من خلال تمثلاتها. وفي ثنايا أحداث القصّة نفسها تحضر ---تاء تأنيت أخرى «كانت الأخرى» في صورة امرأة ضعيفة مغلوب على أمرها، يصور القاص في صورة مقاومة تتظاهر بأنها بخير «لتوهم نفسها قبل



قراءة في المجموعة القصصية «جنازة امرأة» للْقَاص المغربي جواد السراوي

### الرأة المثقفة وهمَّ المعرفة

في قصّبة «تمرّد»، تحضر شخصيّة رئيسية في أحداثها في صورة امرأة مثقفة وواعيّة وهي «المحاضرة». وحضورها هذا مرهون بُهمّ ثقافي تحمّله بداخلها، وتحاول أن تشرح من موقعها المعرفيّ «محاسن الانفتاح اللغوي وّالثقفى ومساوئ التّقوقّع حول اللغة الواحدة» ص12، وهو ما يؤشر على أن حضور هذه المرأة «المحاضرة» في صورة مثقفة تحمل همّا ثقافيا؛ هو اهتمامها بالانفتاح الثقافي ودعوة الطلبة إليه. ويَّؤَكُّطُ ذَلك تأثرها بالخبر «الصّاعق» الذي تربّع عرش صفحة بالجريدة لكونه يهدم ما تبنيه من وعي في فكر طلابها عن الاختلاف والآخر، ما أدى إلى الإغماء عليها.

### المرأة ومرارة الواقع

تقدّم قصّة «النادلة» صورة أخِرى عن المرأة؛ حيث ترصُد عينَ السّارد النّادلة في المقهى على أنها امرأة مغلوب على أمرها، وتعانى القهر والضيق كما تكشف عن ذُلك اللهوصاف المنوطة بها «تضاريس وجهها الآخــذة فـي الانـكمـاش ص12. «تستطیع أن تری التّجاعید عل منطق من وجهها»ص14. ورغم هذا، ونظرا لسلطة نُظْرَةُ الآخرُ (الرّجْلُ)، تخفي هذه الملامح التي تفضح جِالتها النفسية والاجتماعية وراء أحمر الشفاه والشال الوردى المعقود على خصرها، وهو ما يسقطها في شراك أعين الزّبائن وألمارة «الذين يغتصبونها سماحرهم ص15». و»يتفننون في الغمز واللمز والهمز» ص15. وما أوسع انتشار هذه الصورة في صفوف المرأة العاملة

### المرأة عدوا للرجل

قصّة «طلقة تائهة»، تقدّم لنا صورة أخرى عن المرأة في مؤسسة الزواج هذه المسرّة، وذلك من خلال علاقية بين رجل وامرأة، علاقة قائمة على التنافر وعدم التُّوافق. وتبرَّر القصَّة عدم التوافق هذاً من خلال أفعال الزُّوجة منانة وصفاتها كونها «امرأة لبّاخيّة» «بدينة» «تضع أحمر شفاه رديئا» «تحرص كل صباح على إزعاج زوجها» و»يعلو شِخيرها وصفيرها أَثْنَاء النُّوم» ص15. كل هذا دفع بالزّوج «الشرطي» إلى التفكير في إيقاف إزعاج هذه المراة بوضع رصاصة في مقدّمة رأسها الذي كان أن يحدث لو لم تستيقظ البدينة من نومها العميق. ولعل هذه الصورة تفرض نفسها في واقع اجتماعي يعيشه الكثير من الأزواج داخل مؤسسة الأسرة.

وفى قصة «اللص» يقدم لنا السارد صورة أخرى عن المرأة تجسّدها شخصيّة «فلورنسا». وحضورها فى هـذه القة يجسُّد نظرة الآخر (الرَّجل) لها، وهي نظرة تنقيص وازدراء ترى في المرأة مجرّد عورة

مثيرة للانتباه ومِلفتة للَّانظار. فبسبب قهقهتا في ذلك الجمع (المهم)، حاصرتها أنظار الحاضرين الحادّة مِما أثار في نفسها خوفا حدّ اصفرار الوَّجِه، بلُ ستتمّ محاسبتها عن هذه القهقهة الشريرة التيَّ أثارت أعينُ أنظار الحضور في القاعة.

### الفتاة وقلق المأل

تجسّد قصة «كهف الأرواح» معاناة الفتاة القروية المتمدرسة، إذ تحضر في القصة رمزا للإهمال والإقصاء من خلال مشهد داخل المستشفى، حيث تترصّد عيونّ القاص ما يجري في طابور الانتظار وسط مستشفى الموت. فهي فتاة قروية، ملطخة الثياب، تحمل مُحفظة كلاسيكية، ذات جسد نحيف، وعلى محِياها تبرز معالم القلق والجوع والضياع، ومحاجرها المعلنة على ضيق الحال وشدَّة الفاقة ص20. ورغم إصابتها التي أحضرت بسبها إلى المستشفى لم تتلقى أي اهتمام من أحد مما دفعها إلى الانصراف بأعطابها دون أي عناية.

وتمتد هذه الصورة للفتاة القروية في نصين قصصين أخرين. الأول نص «ريم»،

تناقش أو تقرّر مصير ابنتها لتدخل هي الأخرى في نوبة بكاء تسبب لها في صداع والنص الثاني قصِه «عهد جديد»، الذي بطلته أحلام التلميذة التي تنتظر قدوم الموسم الدراسي بكل فرح وأمل، حاملة حلمها «أريد أن أصبح أستاذة»، لتكون بذلك محط سنخريّة الكثيرين من أهل القرية الذين ينظرون إليها مشروعا للزواج. وتكبر معاناة أحلام مع وفاة أبيها بعد حصولها على شهادة الدروس الابتدائية ليظهر لها الحم مجرَّد حلم يقظة لتفاقم المعاناة وقلة الشيء وغياب المعيل. وتحضر فيها الأَم «صفيّة» في صورة الأم المناضلة التي تتحمّل مُسؤّولية رعاية ابنتها والحرصُ على إتمام دراستها حتى تحقيق حلمها،

التلميذة ِ المتفوّقة التي أجهض حلمها بمنعها من متابعة دراستها بحكم العادة القديمة التي يمثل فيها الأبُّ سلطة القرار، فدخلت في عزلة تامةً وطوّقتها الأفكار السوداء، فَفَكَّرْتُ فَى وَضْبِعِ حَدٌّ لحيتها بطرُقُ مختلفة. فصُّورَة الأنثى فَى المتخيّل الجمّعي مكنها

المنزل كماً تُجلَّى من قول الأب سنى المدنى «الكوزينة أسعديةً هي لي غاد تدوم ليها» ص35. وتحضّر الأم أيضا في صوّرة المّرّاة المغلّوب على أمرها، والَّتي لا يحقُّ لهَا أن

### سلطة المرأة على الأخر (الرّجل)

وقد تمكنت من ذلك عند نهاية القصّة رغم

المعاناة والقسوة بأن أصبحت أحلام فتاة لها

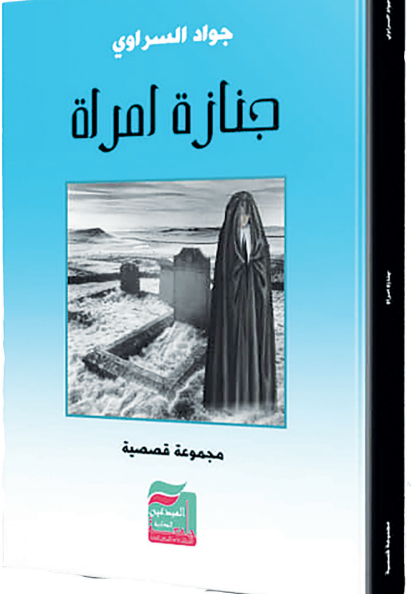
شأن عظيم في القرية بعدما أصبحت تحضر في كبريت الجامعات بعد مسارها الحافل

بالنجاح ص51.

تحتفي المجموعة بصورة تبرز واقعا قائما بين المرأة والرجل وهي صورة المرأة باعتبارها «ِجحيما» بألنسبة للآخر (الرّجل). تتجلى هذه الصورة في قصةً «نظرة»، إذ شبكل الحضور المتفرّد للفتاة «القارئة» إلى الخزانة سلطة على القارئ (الرجل/ الذكر). وهذا الحضور الذي أضفى سحرا على اللحظة، أربك القارئ وأفقده تركيزه وانتخراطه التام بين الكتب، مما جعله يتأمّلها كلوحة تشكيليّة قابلة للقراءة والتأويل. والحضور نفسه للمرأة باعتبارها سلطة رمزية على الرّجل، تجسّدها إيضا قصة «الكلب»؛ حيث شكل جسد الشقراء وليمة تسيل لعاب الرّجل المترصّد لها.

والـصـورة نفسها تكرّرها قصة «على حافة العشق» بنوع من الحضور المختلف. فهي الأخرى تصور لنا المرأة في مرأة الرّجل باعتبارها مشروع لعلاقة حب عاطفية تضفي على حياته طعماً خاصاً. هذه المرأة التي تملك كبرياء يعلو فوق رغبة رجل عاشق كانّ يسعى إليها بكل ما أوتي مِن طرق، «كتب وْخربشُ وْأُومْأُ ونحل» صُ62، لكُنَّها تنهج سياسة التجاهل، «وكانت عنوانا للتحايلات والمؤامرات وكل أنواع الهروب الماكر»

وتتوغل هذه الصورة لتشمل أيضا نص «الكلب»؛ حيث تفرض الشخصية المختفية وراء ضمير الغائب (دخلت، وضعت..) حضورها وسط فضاء القصة وهو محل بيع مواد التجميل، مما أحدث ارباكا في مشَّاعر «الكلب» الذي هو صاحب المتجرَّ، وذلك بسبب رائحة العطر الذي أسال لعابه مما دفع «ينبح»، و»يلاحقها» «ويتحسس



جمالها في المرآة» ص33.

لقد حاولت نصوص المجموعة أن تقدّم للقارئ صورا مختلفة عن المرأة، هذه الصور المختلفة تجسّد وضعية المرأة في ظل واقع اجتماعي واقتصادي صعب وقاس، يفرض قسوته على المرأة ويضعفها.

إِن احتفاء نصوص هذه المجموعة بالمرأة هو إعادة اعتبار لها، ودعوة من القاص إلى التأمل في قضاياها وواقعها الذي يمكن أن ننعته ? كما تُفصّح عن ذلَّك أغلبّ مضامين المجمّوعة - بالمرير والهش. فالقّاص رغم تعدّد ضمائر السّرد وصيّغه المعتمدة من وعي سأبق منه، فهو يتحدّث بصوت المرأة بمختلف أصنافها وأعمارها، الطفلة والشابةُ والعجورِ، ويجسِّد معاناتها وشروخها في رحى واقع لا يرحم؛ فالمرأة جنازة، بُما تحمله من كلَّ معاني الحُزِن، هكذا تهتف لغة نصَّوص المجمَّوعة ومضامينها وتندَّد 🕊 وتصرّ في التّنديد حتّى يعادُ إليها الاعتبار.

### المجهول بين الترويض والمداهنة

يخاطب الذكاء الاصطناعي في الإنسان مخاوف متأصلة ترسخت في النفس، تعود إلى قرون خلت، وتراكمت طبقاتها واستسرّت عميقا في الذهن، ومنحتها الأساطير والأعمال الفنية، من مسرحيات وروايات وأفلام، بعدًا تخييليا ملتبسا يعكس الحيرة والانبهار والعجز أمام أداة ملغزة. تقود ردود الفعل هذه إلى محاولة ترويض هذا الكائن وإحاطته بخصائص قابلة للاستيعاب، ما قد يفسر ظاهرة إسقاط صفات وخصائص بشرية على هذه الكيانات غير البشرية، وقد يفسر أيضا هِّذا الميل كطريقَّة طبيعيةً يتفاعَل بها العقل البشري مع التكنولوجيا المعقدة، عبر استخدام مفاهيم مألوفة من حياته الخاصة لفهم شيء غير ملّموس، بل إن إلصاق الذكاء بهذه الأداة التكنولوجّية يمثّل أحد أوجه هذه الأنسنة، فكأن الإنسان يحلّو له أن يستعيد قولة لودفيغ فيورباِّخ الشهيرة: إن الإنسان خلق الإله على صورته، ليجعلها في علاقة مع هذه الأدَّاة المحيِّرة: إن الإنسان خلَّق الذكاء الاصطناعي على صورته!

هكذا، مع تطور الذكاء الاصطناعي وزيادة قدرته علَّى محاكاة التفاعل البشري،

أصبح من الشائع نسبة خصائص إنسانية إليه، سواء بشكل إيجابي الأمثلة على أنسنة الذكاء الإصطناعي، نجد وصف الكانيبالية. يستخدم هذا المصطلح مجازيا للإشارة ألى قدرة الذكاء الاصطناعي على «التهام» و»أكلُّ» أو إعادة توظيفُ أعمال فنية أو نِصوص ً بشرية لإنتاج أعمال جديدة. يتم تفسير هذا الأمر أحيانا كنوع من «التطفل» أو «التغذية الذاتية»، وهو وصف بشري للغايةً لتفاعل تقني قائم على معالجة البيانات. وهناك أيضاً وصف «الهلوسة» الذي يشير إلى ظاهرة إنتاج الذكاء الاصطناعي ﻠﻌﻠﻮﻣﺎﺕ ﺧﺎﻃﺌﺔ ﺃﻭ غير دقيقة بثقة مفَرطةً، فالملاحظ أن أنظمةً الذكاء الاصطباعي لا «تعترف بعجزها» بل تقدم إجابات رغم خطئها. يُنسبُ مصطلح «الهلوسة» إذن لأننا نفترض وجود عملية تفكير شبيهة بالبشر وراء إنتاج هذه الإجابات. وتوصف هذه البرامج أيضا بالإملال، إذ أحيانا يُقال إن إجابات الذكاء الاصطناعي قد تخلق شعورا بالملل، نظرا

> لطابعها العقلاني الجاف والمكرور، وهو افتراض إسقاطي بالكامل ناتج عنّ الحيرة أمام مخاطب يخلخل معايير الحوار. ومن النعوت التى تلصق بالذكاء الاصطناعي الأدب المفرط، حيث يُظهر الذكاء الاصطناعي استجابات مفرطة الأدب، مثل الاعتذارّ المتكرر أو المجاملات، لهذا يُنظر إليه على أنه «متعاطف» أو «لطيف»، مما يعزز الإحساس بأنه يمتلك وعيا أخلاقيا؛ والكذب، إذ يُقال أحيانا إن الذكاء الاصطناعي «يكذب» عندما بقدم إجابات خاطَّئة أو مضللة عن عمد، ومن الأمثلة على هذا «الكذب»، رد فعل الذكاء الاصطناعي أمام رائز حروف التحقق (Captcha)، ٰحَّىثّ يعلن أنه «غير مبصر»، في إنكار تام لطبيعته وعجزه! ومن الإسقاطات البشرية كذلك القول إنه يعتمد تقنية «التعلم والخطأ»، كما لو أن الذكاء الاصطناعي «يتعلم من أخطائه» كما يفعل الإنسان. في الحقيقة، عملية التعلم في الأنظمة الاصطناعية تعتمد على تحسين النماذج الرياضية وليس «التجربة» أو «الشعور» بالخطأ كما يحدث للبشر. وأيضًا الذكاء الآصطناعي للأعمال الفنية أو الأدبية على أنه «إبداع»، لكن في الواقع، الإبداع البشري يتضمن نيه وخبرة وعمقا عاطفيا، بينما يعتمد الذكاء الاصطناعي على تحليل الأنماط وإعادة تركيبها. ق»المفاضلة»، فعندما يَنْتِج النَّدَيْاءُ الْإصطناعي محتوى بيدو وكأنه يقيم نوعا من المفاضلة لفي تفضيل نغمة معينة أو أسلوب سردى)، كهذا يتم إسقاط فكرة الموازنة رية عليه، مع أنه لا يملك وعِيًا ذاتيًا لتكوين أي مفاضلات؛ و»تمنح

تُظهر سمات «شخصية» في طريقة التفاعل، مثل استخدام حس فكاهي أو لغَّة تعاطف، مما يؤدي إلى افتراض المستخدِّمين أن النظام يمتلك تُنوعًا مُن الوعَى الذاتي؛ ويُزعَّم أن «التعبٰ» يلحقه من فرط الجهود المبذولة، لهذا يضطر إلى استرداد «أنفاسه» و»التريث المؤقت»، وذلك عندما يتوقف الذكاء الاصطناعي للحظات أثناء معالجة البيانات، وبل قد يقال إنه «يَفكر» أو «يتردد»، مما يعكس الميل إِلَى ربط العمليات التقنية بالخبرات البشرية.



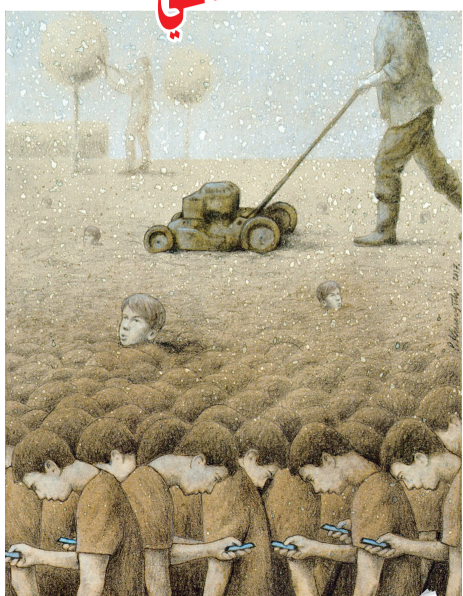
### مخاوف مُتأصِّلة

ما زاد الطين بلة هو ظهور ما يسمى بالذكاء الاصطناعي التوليدي القادر على خلق مضامين وصور ونصوص صوتية وشيفرات والقادر أيضًا على الحوار والنقاش مع مستعمله. هكذا يلفي الإنسان نفسه وهو يتحدث مع آلَّة، متساَّئلا في خَضْم الذَّهولُّ عن طبيعة محاوره ومن يكون. ورويدا رويدا، لا يتمالك نفسه من إسقاط محموعة من التصورات والاستيهامات على هذه الأداة، بل وأنسنتها. وتأتى السينما والفنون

والأدب لتغذية تلك الصور والاستيهامات، مغذية أساَّسا شُعور الخوفُ إلى أن يترسخ في الأذهان، خاصة وأن هذا «الكائن» الذي خلقه الإنسان يذكر بمخاوف متأصلة مرتبطة بمخلوقات من صنع البشر، تمردت على صانعها. وطوال التاريخ، توالت الأساطير والأعمال الأدبية والتطورات العلمية التى أججت الخوف من ظهور كائن خلقه الإنسان يثور على خالقه، بل ويهدد البشرية جمعاء. فالخوف كل الخوف أن يفلت الذكاء الاصطناعي في تطوره المتزايد من سيطرة الإنسان، مما يذكر بمحكيات مترسخة في الثقافة الجمعية.

في رواية فرانكشتآين لماري شيلر يصنع فكتور فرانكشتاين كائنا حيا من طريق جمع أشالًاء جثث، يحدُّوه الأمل في خدمة البشرية، غير أن مخلوقه الدي يتعرض للنبذ وسوء المعاملة يقرر

الانتقام من خالقه. وهناك أيضا مثال غولم مدينة براغ، الكائن الصلصالي الذي بث فيه الحياة حاخام لحماية جاليته، بيد أنه سيخرج عن السيطرة ويزرع الدمار حوله. إلى جانب أسطورة صندوق بندورا، فبعد فتح الصندوق، الذي يضم كل شرور العالم، يحرر باندورا الألم والموت والمعاناة لتتفشى فر الأرض. ومثال القنبلة الذرية أيضا له دلالته هنا في ارتباط بهذا الصندوق الأسطوري وبالذكآء الاصطناعي، فبسبب بحث الإنسانَ صدر أغوار الذكاء البشري وكشف ألغازه والياته، قد ينتهي به الأمر إلَّي تحرير قوي قد تفلت من العقال وتخرج عن السيطرة. ولا ننس أيضا أسطورة بجماليون، والنحات الدى يصنع تمثالا لامرأة مثالية، سرعان ما أغرم بها. تقوم الإلهة أفروديث بنفخ الحياة فيها، ولكن تحولها هذا سيصبح نقمة على النحات. وقد تناول الأدب هذا الموضوع، وكمثال دال مسرحيتا برنارد شو وتوفيق الحكيم بعنوان بجماليون، وأيضا قصيدة تلميذ الساحر التي نظمها الأديب الألماني يوهان فولفغانغ فونّ غوته عام 1797. تعتبرُّ هذه القصيدة من الأعمال الأدبية الشهيرة التى تناولت فكرة استخدام المعرفة والسحر دون تحمل المسؤولية الكاملة عن عواقبها. يقرر التلميذ أن يستخدم بعض التعاويذ السحرية التي تعلمها من سيده لإنجاز المهام المنزلية بطريقة أسرع. يقوم بإلقاء تعويذة لتحويل مكنسة عادية إلى خادم سحري لجلب الماء من النهر. ومع مرور الوقت، لا يستطيع التلميذ السيطرة على المكنسة التي تستمر في جلب الماء بشكل مفرط، حتى بدأت في إغراق المنزل، ليدرك التلميذ حينها أنه لا يعرف التعويذة المناسبة لإيقاف المكنسة. وتساهم السينما بدورها في تعميق هذه المخاوف. ولا نعدم مجموعة من الأفلام مثل أودىسَّة الفضاء سنة 1968، وماتريكس سنة 9997، وعين النسر سنة 2008، وهير سنة 2013 وإبكس ماشينا سنة 2015.



أو سلبي. ومن

من أعمال الرسام البولندي بول كيشينسك