إنما الإمتداد للشباب بعد الرُّواد، وَمَن أكل حقه ما لم يأكل حتى حَق غيره، ما عليه إلا أن يُغمض عينيه، أوَ ليس كذلك كان يقول الأجداد، أستحضر هذه الشهادة من أوراقي البالية، لأنها ما زالت سارية الصلاحية ولم يُطلها تعليب، لأقول إن العبرةٍ ليس بالسِّن إنما بالفكرة، فكُمّْ عُمُرا كبيرا مازال شابا إبداعيا ذا تطريب، وكم شابا يُولدُ عجوزا أدبيا إن لم نقل جثة هامدة، فلا نواح يُجدي معها ولا تعاويذ لاستحضار الأرواح!

المبدع الشاب سواء كان في العشرين أو التسعين من العمر، هو الذي لا ينى يحترق بقلق الإبداع، يكتب ويمزُق، يرسم خطوط هروب جمالية وإحالية وفكرية، لا تعرف مرفأ في كل أعمار الحياة، ليُس الْإبداع إذاً بالسن أو باكتمالية التجربة يا صديقي الحميم، وإنما



بحِيوية الخلق، وحتى لو تدارك شجرتَه الخريف، فإن حَطبها يصلح لتأجيج فصل في الجحيم!

لا بأس أن نتخلص من لوثة السياسة التي تفسد الزرع وتعكر الضرع، بل وَتَعجِّل للمبدع الشَّاب إذا تهافت سن اليأس، لا بأس أن نخرج اليوم من أوراقنا، عارين إلا من لبوس الإبداع، لا بأس أن نعود لشغفنا الأول غير مُبالين بأكذوبة السنين، نستعير من الطبيعة أسلوبها البسيط في الاحتفاء بعناصر الوجود، نفتَّق مع كل كلمة وردةً تهنئة لا تأفل، لكل الأدباء المغاربة الجدد، أولئكِ الذين حِازوًا في السنوات الأخيرة جوائز أدبية محليا أو عربيا، جوائز مثلمًا تضح جُرعة أمل قويَّة في الأنفس لمواصلة شِيغف الإبداع، كذلك تسْمِعُ هذه ً الجوائز التمينة رمزيا، الصوت الثقافي للمغرب في العالم، شرط أن لا يُنقلب خط الوصول بالزهو

المدير: عبدالله البقالي

سنة: 56 سنة التأسيس: 7/2/1969 الخميس 23 أكتوبر 2025

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

الكاذب، إلى أغنية مطلعها أقصى المنى ونهايتها

لا تروقنى لعبة الغميضة التي تمارسها بعض الإقنعة في ساحتنا الثقافية، ولا أحبِّذ التصنيف المجحِف للإبداع الأدبي في الشعر والنِثر، هذا «أدبُ الشباب» وذاك «أدب شيوخ»، أو ليست هذه العقلية الهيراركية مجرَّد تكريس

لهرميّة عُمُريّة في محتمعات تقليدية، لا تـزال تـؤمـن أن الكلمة الحكيمة والمثلي، التي يجِبُ أن نجُرٌّ لأجلها الآذان سَماعا، هي للأعمار الكسرة أطال االله عُمرها، المحتوم أن الأديب الذي اكتملت ثمارهُ نُضْجاً، لَن ننتظر من شجرته الفينانة أن تطرح سنة بعد أخرى، إلا أكلا بذات الشكل والطعم

حتى لا نقول المعني، ليصدق على شجرة هذا الأديب اليانعة طبعاً، توصيف (التجربة...!)، أفضل أن تبقى هذه التجربة سارية التجربة، أنْ لا تصل للسقف وتتربع كما لو على عرش، وأوثرها أن تترك في نفس صاحبها الأشبه بجدار أملس، موضع نخر أو تقب لسوسة أو أرضه الإبداع القلقة، دعونا إذا من الإستبداد الثقافي، فليس ثمة أفظع من سياسية الوصاية المكشوفة، فَّهي إمَّا تستعجل للشباب سنَّ اليأس، أو تنصب للمستقبل محْرقة!

أقول ما قُلتُ وأنا أقاوم الزمن الرديء ولو شِعْرا، فأوضوا بكل الشباب ومعهم هذا الكائن المسالم



## محاورات

#### جلسة حوارية مع الشاعر المغربى محمد بنطلحة



#### محاورات: جلسة حوارية مع الشاعر المغربى محمد بنطلحة



16H00 🕔 🕾 للعموم ₪ السبت 25 أكتوبر 2025

💡 المركز الثقافي إخليل الرباط - التابع لمؤسسة محمد السادس للنهوض بالأعمال الإجتماعية للتربة والتكوين V شارع علال الفاسي ـ حي الرياض الرباط — @cciklylerabat @fm6education.ma ن المناسق ـ حي الرياض الرباط — cciklylerabat

ينظم المركز الثقافي إكليل -الرباط وجمعية البيت الثقافي في المغرب، جلسة حوارية مع الشّاعر المغربي محمد بنطلحة، بإدارة الاعلامية سعاد ازعيتراوي، وبمشاركة كل من الشاعر والناقد د. محمد عرش والشاعر د. أحمد

وتهدف هذه الجلسة إلى فتح فضاء للنقاش مع الشباعر حول الشيعر وأسئلته، وأكتشاف العوالم السرية والمعلنة للتجربة الشعرية

في امتدادها الإنساني. كما تسروم تبادل التجارب الشعرية وفتح أفاق جديدة في علاقة الشاعر بالمهتمين بالشعر المغربى، وتكوين صورة واضحة حول تحولات الشعر المغربي

سيُقام هذا اللقاء يوم السبت 25 أكتوبر 2025 في الساعة

بقاعة العرض، المركز الثقافي إكليل – مدينة العرفان، الرباط (قرب مستشفى الشيخ زايد).

### بيت الشعرفي المغرب بالمعرض الجهوي للكتاب بالرباط

في إطار فعاليات الدورة 15 للمعرض الجهوي للكتاب الذي تنظمه المديرية الجهوية لوزارة الشباب والثقافة والتواصل (قطاع الثقافة) لجهة الرباط سلا القنيطرة، والذي يحتضنه فضاء ساحة المكتبة الوطنية بمدينة الرباط ما بين 25 و30 أكتوبر 2025، ينظم بيت الشعر في المغرب اللَّقاءات الثقافيَّة والشعرية التالية:

- الأحد 26 أكتوبر 2025 في الساعة السادسة مساء: أمسية الشاعرة رَجّاء الطالبي، يقدّمها الناقد محمد علوط في سعي للاقتراب من التجربة الإبداعية لصاحبة "قرصة على خَدّ الخسارات» التي توزّعت بين الشعر والسرد والترجمة، علاوة على انخراطها في العمل الثقافي.

-الاَّثنين 27 أَكتُوبر 25202 في السَّاعةُ الخَّامسُةُ والنَّصفُ مسَّاء:

أمسية الشاعر محمد بوجبيري، يُقدمها الشاعر والناقد نبيل منصر، وتروم هذه الأمسية الاحتفاء بصاحب «لن أوبّخ أخطائي» واستعادة مساره الإبداعي والثقافي، وخاصة دوره في الحركة الشعرية المغربية منذ ثمانينيات القرن الماضي إلى

أمسية الشّاعر أحمد لمسيّح، وتقديم ديوانه الأخير «شلّا كلام واحلْ في حلقي». يُقدّم الأمسية الناقد محمد رمصيص، أحد أبرز الباحثين في شعر الزجل المغربي الحديث. كما تشهدُ الأمسية قراءات شعرية لأحمد لمسيّح، أول شاعر للعامية المغربية يُترّج بجائزة المغرب للَّكتاب، صنف الشع

تنعقد جميع هذه الأمسيات برواق الندوات بالمعرض الجهوى للكتاب بساحة المكتبة الوطنية بالرباط. يرافقَ هٰذه الأمسيات الثّقافية والشّعرية رواقُ لبيّت الشّعر في المغرب يعرض فيه المنشّورات الصّادرة عنه ومجلة «البيت».

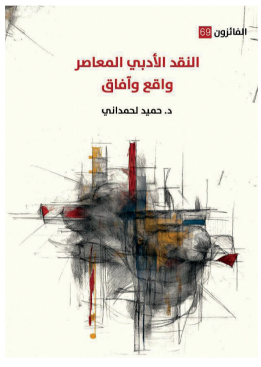






# النقدالأدبي

#### في طبعة ثانية



ستنزل إلى المكتبات قريبا الطبعة الثانية من كتاب: «النقد الأدبى المعاصر واقع وأفاق»، لمؤلفه الناقد المغربي الدكتور حميد لحمداني، وقد عملت على نشره مؤسسة سُلطان بن على العويس الثقافية بعناية فائقة وإخراج متميز، وذلك في إطار حفل توزيع جوائز المؤسسة لدورتِها إلتاسعة عشَّرَة، وما يتبع ذلكِّ مِنْ فَعَالَيَاتَ ثَقَافِيةً، تُنْجَزُ ابتداء من يُوم 11 الى 14 نوفمبر المقبل من السنة الحالية 2025. ولا تفوت الإشارة إلى أن الأكاديمي حميد لحمداني قد تَوِّج هذه السنة، بُجانزة سلطان بن علي العويس الثقافية في صنف الدراسات الأديية والنقد

يقول لحمداني إن هذه الطبعة الثانية من الكتاب تمتّ مراجعاتُها وَّتنُقيحها مع إضافة بحّث مطول في مجال التحليل التاويلي لنموذج شعري عربي معاصر للشاعر نزار قباني، وإضافة ثانية متعلقة بملحق تحليلي حواري حول النقد والإبداع الأدبي والترجمة، الحوار أجراه معه باحثون أكاديميون مرموقون من

وسيصدر المؤلف قريبا في صورته المرفقة بحجم كبير، عدد صفحاته : **246**. وقد جاءت عناوين فصول الْكُتَّابِ في طبعته الثانية هذه كالتَّالي:

-الفصل الأول: المناهج المحورية في النقد الأدبي

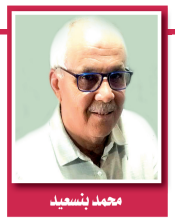
-الفصل الثاني: وضعية وآفاق النقد الأدبي نموذج

النقد الروائي " - الفصل الثالث: المناهج والنظريات النقدية المعاصرة: نماذج تطبيقية

- القُّسم الأولِّ من القصل الثالث: التنوع المنهجي

- الفسم الاول من العصل الدالك. المدي المدين القد الأكاديمي القسم الثاني من الفصل الثالث: التحليل السيميائي التأويلي للنص الشعري، قصيدة «الصفحة الأولى» لنزار قباني. مسروع متعدد الأبعاد في المدين التعديد الأبعاد في المدين التعديد المدين المد

الأدب والنقد والترجمة، حوّار مع حميد لحمداني.



## اع قدرنا حين

يسخرمناالعالم

الإبداع ليس اختيارا يأتي بعد تفكير وتخطيط، فأنت لم تختر أن تكون فنانا أن تكون شاعرا أو روائيا أو قاصا كما أنك لم تختر أن تكون فنانا تشكيليا أو موسيقيا أو غير ذلك، كما أن الإبداع ليس لعبة تتسلى بها أوقات فراغك وتمضي. الإبداع ليس طريقا للمال أو للشهرة أو للتسلق نحو المناصب والمكاتب الوتيرة، كما أنه ليس وسيلة للنفخ في الذات ومحاكاة الأبطال كي يهابك الأخرون أو على الأقل يشعرونك بتصفيقاتهم أنك أوسع من المكان الذي تحتله فوق الكرسي. الإبداع ليس اختيارا وقتيا نستدعيه حين نشاؤه ونتبرا منه حين نجد بديلا عنه.

الإبداع قدر.. قدر ينزل عليك من جهة لا تدريها فيأتي أحيانا كالطوفان مقتلعاً كل شيء، ويتركك عاريا كما ولدتك الشهقات، وأحيانا يأتي ناعما كوجنتي صبي لما ينفطم بعد، وأحيانا أخرى يأتي نارا يشتعل لهبها في كوجنتي صبي لما ينفطم بعد، وأحيانا أخرى يأتي نارا يشتعل لهبها في كل زوايا الجسد والروح معا، فتتحول إلى رماد لا تدروه الرياح. الإبداع وليس اختيارا. عندما تمتلئ وتفيض مياهك خارج تخومك ينزلق الإبداع بين الأصابع ليروي اليباب الذي فيك ويرسم وردة متفتحة في حديقتك اليتيمة. الإبداع أكبر من ترسيم لحدود ما، إنه احتمالات أخرى في الحياة تريدها واسعة تكتسحها روائح الجمال والفن، لتبني فيها بيتا للقلق الجميل على أنقاض واقع يتفتت بسرعة، تاركا بقايا الزجاج في طريق قدميك الحافيتين. الإبداع قلق. الإبداع انهيار لليقين القبيح وتشييد للأسئلة المؤجلة أو المختفية في دهاليز المسلمات.

في الإبداع تسكنك اللغة حد التماهي مع الذات فتصبح أنت اللغة واللغة أنت، قد تسعفك فتصبح طيعة بين أصابع يدك كخاتم الحنين الأول، فتقول منها ما تشاء وقد تقَّف قبَّالتك صاَّمدة، عدوة، عُصية فتعصرك عصرا ولا تقول غير الفراغ الفارغ. الإبداع لغة أخرى تظل هاربة ومستفزة، تهادن أحيانا وتهاجم بكلِّ آلياتُ التَّخْريبُ أحيانا أخرى. الإبداع قدر ومعاناة فكرية لا تستجيب لكُل طالب مهما حاول. معاناة تقتنص المهووسين والقُلَّقين والقابْضَين على جمر الجمال حد الاحتراق، معاناة تغوصُ بمن أصابته نجو أعماق الحياة فتأسره الأسرار وتحلق به، كذلك، إلى أعالي الكون فتأخذه الأقاصي سجينا. الإبداع ليس معاناة نلبسها قبعة نتجملُّ بِهِا كِي يِرانا الآخرون مُبدعين. الإبداع معاناة تكبر مع الأيام والليالي، مع الْأَلَم وَّالْمُواقَفُ، مَعَ البِكَاء والضحكُ مِّن كل شيء حين يسخَر منا العَالَمَ. الإبداع لغة فوق اللغة، معاناة فوق المعاناة، قُدر. الإبداع موت( إدجار آلاُن بُو). الإبداع ليس موتا كموتنا الطبيعي، يتبعه الدَّفنُّ والتلاشي في الغياب، الإبداع موت لتنبعث الحياة(ت، س، إليوط). أقلت إن الإبداع قدر؟ معاناة؟ لغة فوَّق اللغة؟ لا، الإبداع ليس هذا ولا ذاك، الإبداع مَـَلَّ لفَّراغات الوجود الإنساني الواسع. الإبداع هو الإنسان في إنسانيتُه تماما، أقصد هو الذي لم نقلة بعد أو هو الذي لم نقرأه ولم تشاهده بعد. الإبداع هو هذا المد الإنساني الجارف الذي يسكنني إلى درجة أني أريد أن يفهمني الطير تماماً كما تقَّهم السالكينُّ عندما يُّتيهون تحت ظُّلالُ العشقُّ الأبديُّ مثلى (منطق الطير).

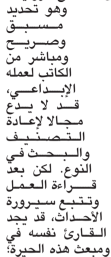
الإبداع هو هذا المدى الإنساني الشاسع، الواسع، العصي على التحديد، الإبداع هو الإنسانية المقدسة ذاتها. هو بيان ضد القبح والسفالة و تشييد لجنة الله فوق الأرض.



#### 1 - سؤال التصنيف أو مبدأ الانسجام

عن الدفاع قد يبدو سبؤال تصنيف «عندما يضحك اللبل» ضربا من الترف، خاصة أن غلاف الكتاب يتضمن مصطلح «رواية»،

وهو تحديد مسبق وصريح ومباشر منّ الكاتب لعمله الابداعسي، قد لا يدع مجالا لإعادة والبحث في النوع. لكن بعدًّ قسرآءة العمل وتتبع سيرورة



حيرة من أمره. شكلُ الرواية ومضمونها.

الإنساني

قسم عبد الجواد عمله الروائي إلى فصلين، كل فصل يتضمن ما أسماه بجولة، تحديدًا خمس جولات في كل منهما،

بحيث أن كل جولة مّن الجولات الخمس في الفصل الأول تتضمن حكاية لشخصية من شخصيات الرواية، فنجد

في رواية

«عندما يضدك

الليل»(1)

تتمة الحكاية في جولة من جولات النفيصيل الثانى بمعنى أن حصيلة

الرواية حكايات

جولات وهي: - حكاية سعيد مرجاني، الأستاذ الجامعي الأرمل تقع أحداثها في

مدينة تطوان والريف. - حكاية العربي شراد، الكسال في حمام شعبي وفضاء الأحداث فى مدينة

شىفشىاون. - حكاية هند البدري وصديقتها مريم النادلتان في مدينة طنحةً.

- حكاية عبير المرضة فى مستشفى الرحمة فى



محمّد أحمد أنقار

عن بعضها، إذ كل شخصية تعيش واقعها وعوالمها بعيدة عن الشخصيات الأخرى، دون أدنى تقاطع أو تقارب أو لقاء. وهو خلاف ما عهدناه في الأحداث الروائية، أننا نجد عادة خيطا رابطا وناظما، وأحيانا رقيعا، بين كل الأحداث مهما تشعبت وتنافرت. فالمعهود في الرواية، كما نعلم جميعا، سرد حياة شخصية مفردة أو أسرة أوَّ مجموعة من الشخصيات أو مكان أو فترة زمنية أو حقبة تاريخية. بينما رواية «عندما يضحك الليل» نجدها تخرج عن هذا العهد. فهل نحن بصدد قصص داخل رواية؟ أم محكيات سردية منفصلة ومفككة عن بعضها جُمِعَتْ في نص روائي

حكانة صلاح اليوسفي،

بيد السؤال الذي يُطرَحُ

خريج كلية الحقوق، وفنان

تشكيلي، مع صديقته هبة

الطالبة الجامعية. وأحداثها في

في هذا المقام، ما الوشائج

الرابطة بين الحكايات الخمس؟

تبدو الأحداث منفصلة كليا

مدىنة طنحة.

في هذا الشئن يمكن التمثيل بالمَرايا لنجيب محفوظ، عمل إبداعي ضَخم يقاربُ 400 صفحةٌ، يرصد فيه المؤلف حياة خمسة وخمستين شخصية واقعية أو متخيلة، كل فصل يحمل اسم تلك الشخصية، منفصل كليا عن باقى الفصول الأخرى، يصور فيها نجيب محفوظ التحولات الاجتماعية والسياسية والثقافية لمصر، فيسخر وينتقد ويفضح ويكشف ويعري عيوب مجتمعه.

لهذا، نتساءل عن مبدأ الانسجام المفترض وجوده بين الحكايات الخمس الواردة في رواية «عندما يضحك الليل». إن شخصيات كل حكاية على حدة لا تربطها أدنى علاقة بالشخصيات الأخرى، كما سبق الإشارة إلى ذلك. فسعيد مرجاني؛ أستاذ علم الاجتَّماع، يعيش حياته مع أسرته الصغيرة في مدينة تطوان،

يصارع الوحدة وآلام الفقد، يحاول أن يخلق أجواء السعادة والمرح مع أبنتيه رباب وزينب، ومع طيف زوجته بدرية. بينما عبير المرضة بمدينة طنجة، تتفانى في أداء عملها بإخلاص شديد يكاد يكون نادرا في واقع مستشفياتنا، تجهد نفسها لتخفف اللم المرضّى، لَها هواجسها واَمالها وأحلامها. إذا، كل له حياة خاصة منفصلة عن الآخر.

لذلك، يمكن القول إن الانسجام بين الحكايات الخمس، لا يتحقق بشكل صريح على مستوى أحداث الشخصيات ووقائعها، بل نجده يكاد يكون مضمرا وخفيا؛ إذ نلمسه في سمتين؛ هما سمة الدفء في العلاقات الإنسانية، وسمة التوجس

#### 2 - دفء العلاقات

تخلت الرواية الحديثة عن البطل النموذجي أي الشخصية غير العادية التي تقوم بأدوار بطولية وأحيانا خارقة، شخصيات لا تشوبها شائَّبة؛ تناضل وتثور وتدافع عن الحق والعدالة باستماتة. هذا ما ألفناه في معظم الروايات الكلاسية المحافظة على وحدة السرد وانتظام الحبكة واحتفاظ الشخصيات بعمقها النفسى والاجتماعي وتعاقب الزمن ووضوح المكان. بيد أن الرواية الآن لم تعد تحفل بكل المقومات المشار إليها، فالبطولة أو الشخصية المحورية في النص لا نكاد نجد لها أثرا، فقد تكون طفلة تبيع المِناديل الورقيّة في مفترق الطرق، أو شبخصٌ أبلهُ ومجنونٌ هَائمٌ على نفسه، أو امْرأةَ عاهرةَ تعيل نفسها وأسرتُها بعرق جسدها، أو أعمى يتفقد طريقه بعصاه، أو كسال في حمام شعبي ينظف أجساد الناس. شخصيات عليلة في غاية البساطة، تبدو قليلة الشأن، بيد أنها اتخذت لها الصدارة في الرواية الحديثة، فاعلة ومؤثرة. لذلك، نجد «نقلة نوعية مست علاقة الرواية بالواقع، فعلى نقيض التشخيص النموذجي، استحوذ الفُعل العادي واليومي على النسيج السردي، إذ تميزت بعض تيارات الرواية العربية الحديثة بتشخيصها للواقع في مستوى درجة الصفر»3. هذا ما يلفيه قارئ رواية «عندما يضحك الليل»، فقد اهتم الروائي برصد حياة بسطاء الناس، ينتمون اجتماعيا إلى الطبقتين آلمتوسطة والفقيرة، فيحكى السارد همومهم وانشىغالاتهم وصراعاتهم وأحلامهم ورغباتهم ونزواتهم. إذا، هو تفكيك لليومي والعادي والعابر أيضا، لكن برؤية فنية ولعب

الحبصر ، محمد الأشعري ومحمد الميموني وغيرهما.

الخميس 23 من أكتوبر 2025

تغمرني سعادة كبيرة

لتقديم العمل الروائي الأول

للكاتب عبد الجواد الخنيفي

«عندما يضحك الليل»2.

وهي سعادة مقرونة بالدهشة؛

كيف لشاعر أصدرعدة

دواوين شعرية ، يتمكن من

ناصية السرد، فيبدع نصا روائيا ممتعا بحيث أن القارئ لا يشعر بالملل أو الرتابة.

طبعاثمةمبدعون

مغاربة زاوجوا بين

الكتابتين الشعرية

والروائية ، وأبانوا

عن مقدرة

عاليةفي

إبداع نصوص

روائية جيدة

في حبكتها

ولغتها ومقاصدها.

ومنهم على سبيل المثال لا

بلاغي، إن صح الوصف.

بدت شخصيات رواية «عندما يضحك الليل»، متعبة وتعاني بشيدة، قد تُختلف صور المعاناة من شخصية إلى أخرى، لتباين الأوضاع الاجتماعية والمادية. فالعربي شراد الرجل ألستيني المنحدر من إحدى قبائل ضُواحى مدينة وزان، يشتغل في حمام شعبي بشفشاون، يكد ويتعب منذ اَذانَّ الفجر إلى منتصف النهار من أجل إعالة أسرته؛ أمه صفية، وزوجته حليمة، وأبناؤه الثلاثة مصطفى وأيوب وعادل، ينتظر زبونا لينظف أوساخه، يعانى الفقر وضيق الحال. يقول عنه السارد: «ألعربي، الذي دربته السنون وحفرت على جبهته ملّح العرّق اليومي، شرفة إنسانية منفتحة على الأفق...على شمس حارة وبراري التعب»4. بيد أن رغم التعب والكد وتقدم السن وقسوة الزمن والناس، إلا أن العربي مُقبِل على الحياة، راض بما قسِّمُ له، بؤمن تُدفء العلاقات الإنسانية كما كانت من قبل؛ إذ يجتمع مع أفراد أسرته على مائدة واحدة. يقول السارد: «نظرت حليمة إلى العربى وهى تمد إليه بكسرة الخبز وكأنها تريد أن تقول لـه شبيئا. شبجعها العربي بنظرة تنم عن رابط عاطفي متين، وعن تقديرً لرحلة الحياة التى يحاولان عبورها صوب بر الأمان»5. يمتد دفء علاقاته مع أصدقائه الثلاثة «المعلمية» في ورشبة للدرازة بالأحياء العتيقة، فيلتحق بهم مساء، لتبدأ طقوس الانتشاء بالكيف و»السبسى» وأغانى عبد الحليم ورشفات «دكة د أتأي»، يتجأذبون أطراف الحديث، ويسخرون ويقهقهون.

حياة قد يجدها البعض في منتهى البساطة وربما التفاهة أيضا، ولا معنى لها، إلا أنها في عمقها تحافظ على الجوهر؛ على دفء العلاقات الإنسانية ونقائها، دون تعقيد الحياة المعاصرة، من نفاق وزيف وشر وضعينة. يقول السارد عنه: «وجد أمه كعادتها قد استيقظت لصلاة الفجر رافعة

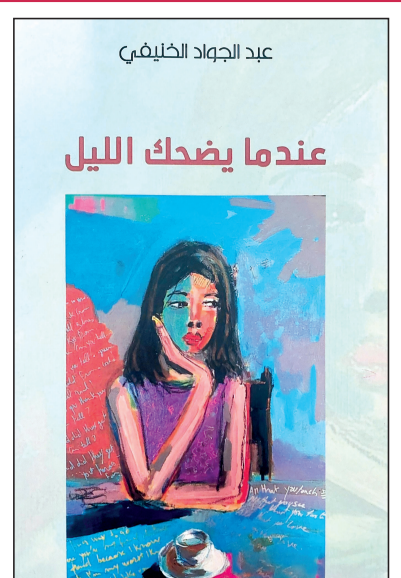
يديها بالدعاء. أطل على الأولاد، كانت رؤوسهم لا تكاد تظهر من تحت اللحاف، ملتصقين ببعضهم، يتلمسون الدفء. قبل يد أمه وحمل قفته وغادر»6. تنتهي حكاية العربي بحوالة بريدية توصل بها من أخته المقيمة بهولندا، فينصرف بفرح وسرور، بينما انغمس سكان الحي في فرح كذلك بحفل العقيقة.

تمتد سمة دفء العلاقات إلى حكاية عبير الضاوي الممرضة بمستشفى الرحمة بطنجة، قسم الولادة. فتاة مقبلة على الحياة، تؤمن برسالتها، منسجمة مع نفسها، هي التي طالما عاندت وكابرت وواجهت حقل الفزاعات والطيور الجارحة وسط مستشفياتنا المظلمة. تداوي الجرحى، وتعتني بالمرضى وتخفف من آلامهم بإخلاص وحب. كما كانت تقتني الألبسة والبطانيات لأطفال الأسر المعوزة. تعرفت على سفيان مرتجي زميل لها في قطاع الصحة، أثناء مشاركتهما في مسيرة احتجاجية بالرباط، فبدأت خيوط علاقة عاطفية تنسَجُ، خاصة بعد التعنيف الذي تعرض له سفيان، والبحث عنه في مستشفيات العاصمة، للاطمئنان عليه.

صورة عبير، هي صورة نقيض لواقع مستشفياتنا المظلم والبئيس؛ فساد ورشوة ومتاجرة بأرواح الناس وفوضى وإهمال. كأن السارد من خلال عبير وعلاقاتها الإنسانية التي تفيض رحمة وحبا، يضع أصبعه على جرح عميق من الجروح اللامتناهية والمستعصية في يلدنا.

#### 3 - توجس وخوف من المجهول

«عندما يضحك الليل» رواية استطاع من خلالها الكاتب استبطان شخصيات من واقعنا، والنطق بمنطقها، فجعلها تبوح بدواخلها ومكنوناتها. يتداخل صوت السارد في الرواية كلها بصوت الشخصيات، أحيانا نلفي هذا الصوت بلغة مفعمة بالاحتجاج والإدانة



والنقد الساخر، وبمفردات من العامية المغربية والتعبير الدارج، وظفها الروائي بذكاء بالغ ومقصود، بحيث تتساند إلى حد بعيد مع الحدث والشخصيات والمكان أيضا. بتعبير آخر، إن اللفظ الدارج لم يكن اعتباطا أو حشوا في الكلام، بل كان في ضمن سياقات تداولية تراعي مكونات الرواية. مثال ذلك: «زيد هنا..الرخا الله. مول المليح باع أوراح. ها البنان...ها التفاح، آرا براع»7. «نفخلو، أعطية، هانا، زيد، ميسًا...ها السوطا المشخوطة...ها هو السيبكو...اجْمعْ واجْمعْ 8.

بدا السارد في الرواية متحكما في صيرورتها ومصائرها، العارف بأسرارها وخباياها؛ الأستاذ الجامعي، والكسال، والنادلتان، والمرضة، والعاطل الفنان التشكيلي. كل هذه الشخصيات جميعها تعاني الأمرين؛ كيفية الحفاظ على الجوهر الإنساني؛ دفء العلاقات والحب والصدق والوفاء. وفي الآن نفسه مواجهة ما أسماه السارد بالليل الذي يزحف بظلامه على ما هو إنساني.

على كل ما هو إنساني.

بدت الشخصيات خائفة من المجهول، من سطوة الليل وظلامه، من تردي القيم وانحطاطها، وانغماس الناس في الشرور واستحلالها. يقول سعيد أستاذ علم الاجتماع في رده على صديقه حسن: «في المشهد المتكاثف لغط وانتظارات مؤجلة، هناك شيء ما غير مفهوم، ولا يريد معظمنا أن يفهمه؛ بل حتى العالم بعولمته الجبرية وبنزعته المادية الصرفة، صار مجرد ماركة مسجلة، وأضحى الأمر عاديا في جانب تسليع ماركة مسجلة، وأضحى الأمر عاديا في جانب تسليع كل شيء واستباحته...هناك ذئاب لا تحصى صديقي، بل هناك حتى من يرفع صمته عاليا» 9.

هذا صوت سعيد يعلو صادحا بالرفض وعدم الاطمئنان لما يقع. فالكل أضحى يلهث وراء ما هو مادي، كل شيء أصبح قابلا للبيع والشراء، بل الأدهى من ذلك، هو التطبيع مع الشر وقبوله والإيمان به. يقول السارد،

متحدثا عن عبير: «تَنْهُبُهَا في لحظات عديدة الظنون والاحتمالات بين انزلاقات الواقع الهش وأفاعي الليل المتربصة التي تخرج من جحورها لتلسع الجميع. ما الذي يقع للأبصار؟ الكل يريد، فمن يريد الوطن والناس؟ 10.

هي أسئلة حارقة تنهش تفكير عبير وكل من يؤمن بالجوهر الإنساني ونقائه. أسئلة ربما لا جواب عنها، تحمل في طياتها نقدا لاذعا لواقعنا. فإذا كان الكل يدعي الإصلاح ويجهر به، وإذا كان الكل يدعي الوطنية والعمل على إسعاد الناس، فمن أين يأتي الخلل؟

يقول صلاح اليوسفي، الشاب العاطل والفنان التشكيلي: «أه يا هبة! تلك هي المشكلة، هناك من يعبث بالماصي، ويدوس على الحاضر، مرورا إلى المستقبل! وهناك الكثيرون ممن يثرثرون في المبادئ، ويمتطون الجمل بما حمل! هناك العديد من الصور المثالية الكاذبة، والمرتزقة يتبدّلون مع كل فصل، هناك ترويض للفوضى ليس إلا...»11.

إذا، الصوت نقسه يعلو، ويكشف ويعري عن واقع مأزوم ومظلم. ربما هي نبرة يعلوها الكثير من التشاؤم والسواد. وفي طيات ذلك، يبقى دائما بصيص من النور والأمل. فنجاح صلاح في مباراة للملحقين القضائيين، بعد طول انتظار ومعاناة، هو انتصار صغير. وتخرج هبة من معهد السياحة، وحصولها على تدريب في أحد الفنادق المصنفة، هو حافز للصمود والاستمرارية. وإحساس عبير بالصدق في صوت سفيان، هو تجدد للأمل ومبعث للثقة.

#### على سبيل الختم

يغدو البحث عن الدفء الإنساني، عن الجوهر القائم على الصدق والمحبة، السمة الناظمة والمتحكمة في مكونات هذا النص الروائي المتفرد في بنيته؛ إنها، على وجه التحديد، صفة لموصوفات عديدة تشمل الإنسان والرسم، والزمن، والذات، والمدن، والذكريات، والأفكار، والأشياء.

كشفت لنا الرواية أن العلاقات الإنسانية في وقتنا الراهن أصيبت في مقتل. فقد طرأت تحولات عديدة في طبيعة العلاقات التي تجمع الإنسان مع نفسه ومع غيره، علاقات تحكمها قيم أخرى غير التي سادت فيما مضى، قيم مادية طغت على كل تفاصيل حياتنا، بل أضحت التفاهة والبلاهة وما لا نفع فيه، تتصدر الواجهة. ولعل الأكثر معاناة من تحولات القيم الذين يتسمون بإحساس مرهف وبجسد عليل ونفس طيبة، فوضعه لا يحسد عليه، فهم بين منزلتين، أحلاهما أشد مرارة، إما مواكبة اليسير والانغماس في حياة كلها عبث، وإما بالمعاناة بصمت وألم.

#### الهوامش:

-1 أصل الدراسة قراءة نقدية قدمت في لقاء نقدي عن رواية «عندما يضحك الليل» للكاتب عبد الجواد الخنيفي، في مركز إكليل بتطوان، من تنظيم رابطة أديبات وأدباء شمال المغرب، يوم الجمعة 26 شتنبر 2025.

2 -سليكي أخوين، طنجة، 2025م.

3 - محمد الباردي، إنشائية الخطاب في الرواية العربية الحديثة، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2000م، ص 17.

4 -عندما يضُحكُ الليل، ص 13.

5 -نفسه، ص 19.

-6 نفسه، ص 28.

7 - نفسه، ص 58.

8 -نفسه، 94.

9 -نفسه، ص 11.

10 -نفسه، ص 39.

11 -نفسه، ص 123.

#### أن تدرك َ ما لا يدركه الأخرون، هو جحيم ُ لا طاق...

كافكا

في أوروبا





أخبره الممتحنُ أن للممثل المسرحي المحترف (بروفايل) معينًا، وليس كلَ مَن يُضحك الناسَ في الشارع يمكنه أن يؤدي أدوارًا أمام الجمهورَ وعلى الخشبة، يجب أن يكون لديه -على الأقل- قدْرٌ مقبول من المعلومات الفنية والأدبية. عاد بخفي حنين خائر العزم، قاطعًا عهدًا على نفسه بألا يحلم بالشهرة أو التمثيل مجددًا، وأن ينهي علاقته بأصدقائه الذين شجعوه على ذلك الحلم، أو بمعنى بأصدقائه الذين شجعوه على ذلك الحلم، أو بمعنى أدق: الوهم، وأن يطلب منهم حذف كل تلك المقاطع التي صوروها له في لحظات فرح تلقائية.

رأفق أباه، في اليوم التالي،إلى سوق الملابس البالية، وفي الطريق

سئله عن مصيره بعد البكالوريا وبعد انقضاء أيام تلك العطلة الصيفية! أجاب نادر: كلية الحقوق أو كلية الآداب، لم

صيادف ذلك اليوم وصول حُزمة جديدة من الملابس المستعملة إلى محلهم، فساعد والده وفتحها، ثم صنف ما تحتويه من ب النوع. كانت الحزمة تقيلة جدا على غير

أحدد بعد.

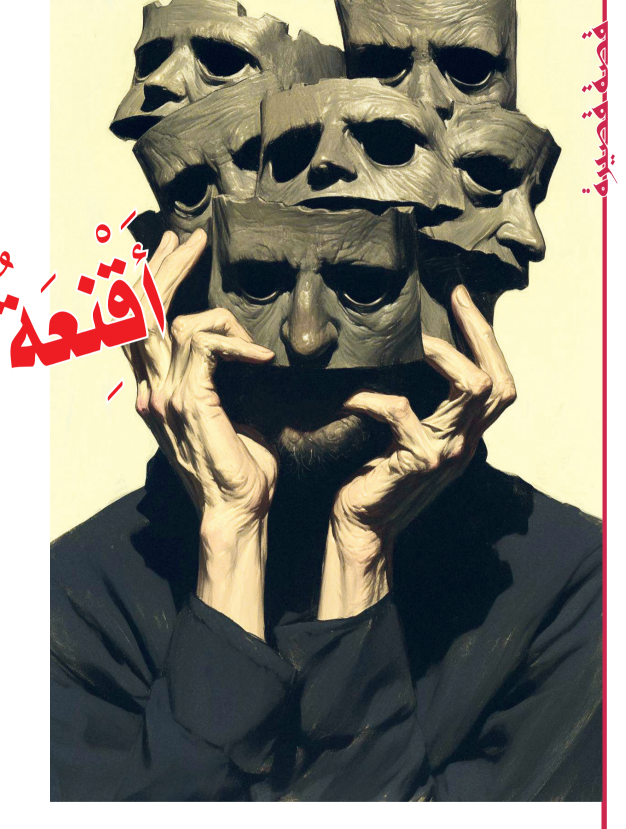
بعد أن أنهكهما العمل الشاق جلسا.. مدّ الأب يدَه إلى وبعد أن أنهكهما العمل الشاق جلسا.. مدّ الأب يدَه إلى قميص أخضر طبع عليه شعار ماركة عالمية، وأهداه لابنه قائلاً: إنه ثوب رفيع الجودة ومن ماركة لا يُشتق لها غبار، وثمنه في سوق الجديد قد يفوق خمس مائة يورو.

في اللَّحظة ذاتها خَلع نادر قميصه الأسود الذي أجرى به امتحان المسرح، ولبس الأخضر، فأحس بغيبوبة سريعة لم تتجاوز خمس ثوان، وكأنه تلقى لكمة قاضية، ثم تملَّكه تحوُّل في الصوت والملامح، فنظر إلى أبيه بتحد وقال: يا صاح، قُم والعب معي جولة ملاكمة، هيا! أمْ أنت خائف؟ هنا انهض...

استُغرَب الأبُ من كلام وحركات ابنه المعروف بالهدوء والخجل، فاندفع نحوه ليخلع عنه ذلك القميص المسحور الذي أصابه بالجنون، لكنَّ نادرًا ارتمى على سترة أخرى خضراء زيتونية كانت قريبة منه ولبسها، فصار كمحارب قديم؛ بدأ بالمشي مائلًا برأسه وكتفه نحو اليمين، ونمت له حدبة... تغيرت ملامح وجهه، واشتعل الشيب في رأسه فجأة، ثم انطلق في سرد انتصاراته في المعارك الضارية التي خاضها...، تأكد الأب أن تلك الحُزمة ملعونة، فاستجمع قواه ونزع عن نادر بالقوة ما لبسه، وأغلق باب المحل بعدما عاد ابنه إلى حالته الطبيعية، كما حذّره من أن يعود إليه، حتى يدبر أمر تلك الحزمة.

بعد أيام، احتار أبناء الحي في أمر غياب نادر عن الأنظار، ففاجأهم بمظهر أنيق وهو يمر أمامهم، كما لو كان مديرًا عامًا لشركة كبرى، فقد كان يلبس قميصًا أصفرَ، وربطة عُنق مزركشة، وبلحية قصيرة لم تنبت له من قبل، قطع اندهاشهم هذا وحياهم بلغة فرنسية منمّقة: Bonjour les amis, comment allez-vous!

وقفوا مشدوهين ومستغربين؛ يتساءلون: كيف لم يُقبَل هذا الموهوب في معهد المسرح، وهو الذي يتقن الأدوار الجادة كما الهزلية؟!



نادر الذي دأب على مساعدة أبيه في بيع الملابس المستعملة، لم يحلم أبدًا بالتمثيل أو تقمّص شخصيات أمام الجمهور أو الكاميرا. لكن قصته بدأت بتحفيز مبالغ فيه من أصدقاء الحيّ، بعدما كان يتفنن في اللعب بملامحه مثل (جيم كاري)، مقلدًا شخصيات معروفة في الدرب أو البلا، فيضحك أصدقاؤه حتى تنكشف حلوقهم، ويصفقون حتى تنمل أيديهم...صوّروه ونشروا مقاطعه حتى اشتهر في مواقع التواصل ونشروا ماكيدوا له أن موهبته في التقليد والإضحاك نادرة، ويجي ألا تذهب سُدى.

أَمَن بِالفَكرَة، وتَذَكَّر أنه حصل على شهادة

البكالوريا ذلك العام، ولا بأس بتجريب حظه في مباراة المعهد العالي للمسرح؛ لعل ما يقولونه صحيح، وقد يصير يوما ما ممثلا، وربما يغتني.. ويدشن لأبيه (براند) عالمية للملابس، عوضًا عن المحل المهترئ لبيع البقايا القديمة منها.

لم تكن لديه أيَّة فكرة عن المسرح، أو عن احترافه، لكنه لبس، ذات صباح، قميصا أسود كالأقمصة التي يرتديها أغلب فنائي (الستانداب) في عروضهم الفكاهية، وجَمَع ملْفهُ ثم توجّه نحو الحلم بالعاصمة. هناك فاجأه أحد أعضاء اللجنة بسؤال لم يكن في الحسبان: هل قرأت «فن الشُعر» لأرسطو؟... تسمّر في مكانه دون رد.

سعيد الجيداني بالزين

تلبسني خرقة بيضة تسول و تجاوب: شكون في الخرقة؟ ما فالخرقة غير القصيدة تصير مني افي عكازي تدبب العثرات نهش بها المعانى خرفان تالفة ل حوش القصيدة نعْفُسُ الما(ء) نشق الطريق فالضو(ء) وف موسم القصايد فعزالحرْكَة تتسيّف لفعة حيّة تشقم ف لقمة كاع المعانى تسحر عيون الحاضرين الدهشة نديالتهمة: أنت كبيرهم اللي علمهم القوافي يتحل باب العدواة يتطمّقْ باب القصيدة حيث هي القصيدة بنت الصفا و الخاوة وأناولد بابالقصيدة واقف على بابها... نتسناني

1 - الصراخ

3 - درجة في سلم الصوفية



أنا ولد باب القصيدة واقف على بابها نتسناني نبلغ

گال شیطانی

البلوغ...

بلوغفالقبيلة لازموسبع حجّاتو

وكل حَجّة ب حُجّة و حاجة

يتحل باب القصيدة

جنةالخلود

الخيال على كدالخيال

المعاني قطوف دانية مادة راسها ليّ

في كل كلعة نجني معنى

تنبت فراسي عشرات المعاني

شمس في كل جهة

گلت أنا شموس هي

كُونْ الصغير

نجوم وكواكب تدور

وأناف حضرة القصيدة

ندور

موجب أنا بلامّوجب الشرع

وسالبة هي سالبني

وندور

جذبة تجذبني

أناالمجذوب

وندور

ف حضرة القصيدة

ندوب ما نبقاش

الغوث (1)

الغوث(2)

أنا الغوث (3)

وندور

ارتأينا أن نستحضر هذا الوعى السجالي بين المشرق والمغرب، لنؤكد أن واقع الثقافة المغربية

يصور طبيعة العلاقة في الكتابة الروائية؛ أيّ

أن مظاهر الهيمنة تختفي مرة، وتظهر أكثر من مرة، لهذا لحظنا أن الأستاذ عبد العالي يصور هذه الإشكالية بوعي القلق في باب الكتابة الروائية بطبيعة الحال، بحيث ذكر إحساس المغاربة القديم/ الجديد بالتفوق

المشرقي، ورُغبتهم ألكبيرة في تدارك ذلك، وإحساس المشرق

الزائد بذاته، نتيجة ما قدمه في مختلف المجالات من عطاء كبير، يجعله يطمئن لماضيه، ويَّفقد بعِض حماسه لمواصلة

المُسْيِر بالوتيرة نفسها 11، إذن كيف نسائل هذه العلاقة ما

دمنا تُتحدثُ عن النقد الروائي في المغرب؟ في كتابنا «الأدب والهوية» سبرنا أغوار هذه الإشكالية

في الفكر العربي: قديماً وحديثاً، والملحوظ أن حساسية الصلة بالمشرق انتقلت من الكتابة الروائية إلى النقد الروائي المغربي بوصفه مجالا للمساءلة، فهل النقد الروائي في المغرب وصف بالكلية إبداع المغاربة؟

هذا السؤال يوقفنا عند تجربة الأستاذ سعيد يقطين

الذي امتحن الأجناس الأدبية بوعي بنيوي ليُقارب الرواية العربية، فالمتأمل لكتابه تحليل الخطاب الروائي يجد أنه لم

يَعرضٌ أسئلته الكبرى على الرواية العربية المُكتُوبة بالمغرب،

بِلُ امتحن الرواية العربية بوصفها خطابا ضمن ما أسماه بِالْمُساعِلةِ السُرِديةِ البِنْيَويةُ،12الأَمرِ الذي «يثيرِ التباسا بخصوص الهوية مثل هذا النقد الذي بِأخذ مناهجه من

الغرب ومواضيعِه من المشرق»13، هذة المفارقة كانت داعياً إلى الْتَفْكِيرِ مليّاً في لغة يقطين الواصفة التي جعلت الروايّة

العربية بالمغرب بينَّ المنزلتين، ما يَذكرنا بمبحَّث طريف لَّعبد

الفتاح كيليطو «بعيدا عن القريب، قريبا من البعيد 14، والإشكال هنا أن يقطين يكتب بالعربية، وواع بسؤال التجريب

الروائي، وانخرط أيضًا في مساءلة واقع الكتابة الروائية في

من المُطلقُ إلى النسبي، من الجواب العارف بكلُ شيء إلى

السوال المطروح بتصدد كل

وحق لنا أن نتساعل: هل

الدكتور سعيد يقطين على المستن السروائسي

العربي يُفيد أن الإنتاج

الروائِي بالمغرب مشرو لم يَبْلغ مرحلة النضج

الهوية على اللغة

الواصفة لا يتمركز

حول نزوع نرجسي، بل هو تصوير لواقع

النَّقد ۗ الروائِّيُّ، خَاصَّة

أن سعيد يقطبن

ـرض ســــؤال

فَى قولهُ:» مّن الثابُّت والجاهّز إلَّى المتّحولُ والمّمكنَّ،

يء»15، انفتاح

## الروابةالمغرب الشرق والغ





سياقات متعددة إشكالية المشرق والمغرب من منظور تاريخي، إلا أن تجاهلهُ للرواية المُغْرِبِية يجْعُل من تجربتُهِ النَّقِّديةُ الرِّصينة موضع استشكال ومُساعَلة...، لأنَّ المُسْرِقُ حالُ فينا، فهل هذا نوع من المصالحة أم قطيعة؟ إننا في أمس الحاجة إلى تفكيك الأدب المغربي إبداعا ونقداً يُراهنًّ على النقد المزدوج 16 بوصفه استراتيجية لنقد الذات

نرى أن لغة سعيد يقطين الواصفة لم تنسجم مع التصورات الجدلية التي تمور بها ساحة النقد الروائي، لهذا فاختيار المنهج يمكن في هذا المنحى أن يكون اعتراضًا على طبيعة النقد الروائي في المغرب، مؤثراً تحليل بنية الخطاب على التمركز حول الصراع الأيديولوجي الذي يصرفنا إلي المرحلة الواقعية، حيث كانت الرواية في قبضة الدعاية الماركسية. إذن، الحل الذي ابتدعه سعيد يقطين ابتكره منظرو البنيوية والشكلانية من أمثال تودروف في عصر الأيديولوجيا، لما لازم الأدب الأيديولوجيا، يقول تودروف:» كيف الحديث عن الأدب دون الخضوع لمطالب الأيديولوجيا المهيمنة؟ سلكت إحدى الطرق النادرة التي تتيح الهروب من التعبئة الشاملة. تلك الطريقة هي الاهتمام بموضوعات دون حمولة أيديولوجية؛ وإذن، في الأعمال الأدبية، بما يتصل بمادية النص نفسها، بأشكالها اللسانية»17.

بمادية النص تعسه، باست له المستقد الأيديولوجي الخناق على الروائي والرواية في أن واحد، الشيء الذي أفسد النوايا، ولا شك أن واقع النقد الروائي أسهم في إضعاف المشهد الإبداعي، متمثلا في الكتابة الروائية بالمغرب، الذي دفع سعيد يقطين إلى تجاوز هذا المشروع حتى يكتمل، ليقول كلمته الأخيرة.

على أن التفكير الجاد في سؤال الإبداعي والأيديولوجي في المشروع الروائي: إبداعا ونقدا، يؤكد وجود فراغ بنيوي أسهم فيه النقاد الروائيون أنفسهم، لأنهم لم يتجاوزوا مرحلة التأسيس، يقول بوطيب، حتى «انهمكنا بعدها في معمعة الصراع الأيديولوجي المحموم، معتمدين نفس الأشكال والتقنيات التعبيرية المستعارة السابقة، فأضعنا بذللك فرصة تأصيل الكتأبة الروائية، وإيجاد أشكال سردية ملائمة لواقعنا المغّربي»18.

الملحوظ أن الأستاذ عبد العالي بوطيب استطاع وباقتدار جمع المتفرق، مُوردا كل الموانع الَّتي من شانها أن توقف . حركية الإبداع الروائي، بدءا من الوعي بالتأخر، وصولا إلى العلاقة مع المشرق، ثم بعد هذا كله اختلف إلي سؤال المنهج بوصفه ألَّة من خلالها نتحقق من كونها أعمالا روائية، والسؤال الذي نعرضه على لغته الواصفة هو: هل التحقق من أدبية الروايات المقترحة كاف لنؤكد وعى الروائيين بالكتابة الروائية؟

الرواية الأطروحة «شرقية في باريس» مثالا

الاختلاف إلى مواقع الإبداع بدِفَعُنا إلى تأمُّل مَضايق الفكرُ مِن خَلِالٌ ما تُصوَّرُرُهُ الروائِةِ بِاعتبارِها نصَّا تخييليا، ومن هذا المهيع نَفْكُك الصلة بين الشُّرق والغرب، بالاستنّاد إلى رواية شِرِقية في باريس للأستاذ عبِدَ الكَريم غَلَلْت، بُوصفها نصا يستبدلُ الإبداع بالأفق المفتوح للفكر من خَلال ألردٌ بالكتابة، فيكون عمل غلاب رواية أطروحة؛ أي أن تصوُّراته الفَّكرية وقناَعاته الأِيديولوجية تُجسَّدُها شخصيةً السارد في الحكي، والسؤال الذي ينبغي أن نستحضره في هذاً الصدد هل تُعَبِّرُ هذه الرواية عن قناعات غلاب الفكرية؟

لا شك أن مفهوم الكتابة عند عبد الكريام غلاب

مقرون بالالتزام بقضايا الوطن والأمة

العربية، ولا يكون هذا إلا بتقديم وجهة نظرٍ في المواضيع الخُلْاقَية بِينَ ٱلمُشْرِقِ وِالْغِرِبِ، ما يُؤْكِدُ إِقْرِارٍا بِذُوبِانِ الهُويَّةُ المغربية في الهوية المشرقِية، إذا كَأَن الْجَدلَ بطبيعة الْحَال بين الشرق والغرب، ولن تستوعب هذه القضية بالكلية حتى نْفْتح هلالًا للكتابة بوصّفها مهمة فكر، يقول غلاب :"»أكتبّ السهم فكريا، وعن طريق الكلمة في تحويل مجرى التاريخ بالأسلوب الذي يُساعد على زحزحة التاريخ عن طريق منحرف رسمه عهد التخلف والاستعمار 198، يُصَوَّرُ هذا الوصفُ سيرورة الكتابة في وعي غلاب: نقدا وإبداعاً، فهي رُحرحة وشكل من أشكال المقاومة التي تُردُ بالكتابة على ركوب الإمبراطوريات الاستعمارية التي تحاملت على واقع الأمة العربية وغيرها من الدول المستضعفة في مختلف مناطق العالم، فهل استطاعت رواية شرقية في باريس وصف الصراع بين الحضارات من خلال انفتاحها على سؤال التقدم والتأخر؟ وهل انفلت هذا الإبداع من الخلق الروائي، أم استطاع الروائيُّ أن يحبل بالفكّري والحضاري؟

هُذا العمل من آلمنتخبات الروائية التي باحثِها الأستاذ عبد العالى بوطيب، وهذا الاختيارُ يَخلقُ آختَلافهُ، لأنه يُقدم تُجربة روآئيةٌ تؤَّمن بالقيم الإنسانية، رغَّم اتصالها بقضَّاياً الفكر التي تتمركز حول الصراع، ولم تستند في طروحاتها إلى الفحولة العربية التي لذ للروائيين العرب ذكر جُزئياتها في علاقاتهم الغرامية مع أجنبيات20، علما أن غلاب فضل الحديثُ عن شرقية في باريس اسمها سامية، وهي فتاةً سورية عاشت في كنف أسرة محافظة لم تُنجب سوى الإناث، تقول سامية: » أنا فتاة نهلت تربية من عائلة مُحافظة، يوم ولدت كنت الرابعة بعد الثّلاث، كان أبي وأمي يأملان ولداً، بكت أمي، واستبشر وجه أبي، وقال الله اختار، ولا يختار لنا إلا الخير، ستكون أحسن أخواتها، وأكثرهن عنّاية بي وبك يوم نعجز» 21.

الذي نرى أهميته في محكي الرواية تربية سامية وتنشئتها الاجتماعية، وانتقالها إلى فرنسا لإتمام دراستها التخصصية بمسلك الفلسفة، والمُلحوظ أن الرواية العربية مسكونة بالغرب، والرحيل إليه، وهذه المرة كان الانتقال من سوريا إلى فرنسا، إلا أن عجائب الصدف مكنت سامية من لقاء أندري الذي كأن يدرس القانون، وبعد أيام معدودات أراد أندري أن يكون روجاً لها، يقول السارئ! «بهرتها المفاجأة، رغم أنها كانت تتوقعها»22، الملحوظ أن العلاقة بين سامية وأندري، رغم أنها تُوَّجت بالزواج، فإنها تدفعنا إلى استحضار الصلة بين الشرق والغرب، والواضح هِذه المرة أن الإنسان العربي يعيش في أرض أجنبية، ما يُذْكُرُنا بتغلغل الأجنبي فِيناً ماضيا وحاضرًا، وهذا النوع من التجاور هل سيرردنا إلى الصراع الأبدي الدائم بين الشرق والغرب، أم أن فعل الإزاحة قد يُقوي الصلة بين الشرق والغرب في الرواية؟

يتضبح أن زواج سامية بأندري تجاوز الخطوط الحمراء، لأنها أثرت الحبّ على التفاوت الحضاري بين المشرقي والغربي، تأمل قولها:» أنا هي أنا، امراأة لا أخجل منَّ أُنوثتُّى" أعتز بها، لن أظلمها،" حقى عليها كحقها علي، لن أحرمها من أنوثتها، من حقها أن تعيش الجمال في السماء ...، من حقي أن أحب، وإلا أجهضت إنسيتي، منَّ حقي أن أجلس إلى إنسان، كما أجلس إلى إنسانة، العقدة تغمر نفوسنا وعواطفنا وضميرنا وحواسنا الفاضلة جميّعا، تتعلق بالرجل 23.

حاولت سامية أن تعيش متفتحة الحواس، اهتماما بأنوثتها وإقبالا على إنسانيتها، فقبلت الزواج بأندري الذيُّ تمركز حول نزوعه الأيديولوجي، مُتمثلا في الميتافيزيقي للحضارة الأوربية، فقد كإن في نقاشاته مع سامية نُّرجُسيا ودوغُمائيا، ويكفي أن نُذكر بانتمائه لحزبُّ الجبهة الوطنية الفرنسيFront National ما أثر على

رواجهما، يقول الأستاذ عبد العالي بوطيب إن هذه الانتماءات «انعكست سلبا على علاقتهما الزوجية، في شكل خلاف يسيط سُرعان ما تطور مع الوقت لصراع عميق بين فكرين مختلفين حد التَّناقُض، فكر عُنْصريُّ مُنْغَلق عُلى ذاته، مؤمن بسموه وتفوقه، وآخر إنساني متفتح، متشبع حتى النخاع بقيم التسامح والإخاء24.

ولعل ما يؤكد القواعد الجدلية بين وعيين متناقضين يتمثل في أقوال أندري: " البلاد التي لا تُوفر لأبنائها الخبز يجب أن تباد...، ما قيمة شعوب إفريقيا حميعها، ويعض شعوب أسيا وأمريكا اللّاتينية، إنهم جميعا عبء على الإنسانية...، شعوب لا تنتج حتى غذاءها، وتطلب من الآخرين الغذّاء، والطبّاشير ليتعلم الأميون فيها كيفٌ يكتبون أسماءهم25، وفي أقوال سامية التى تعرضت للإذلال والضّرب والاحتقار «صير مرخ والاحتفار «صرخ جنون أنا كاذب يا شرقية يا فاجرة»26، يعلما السلامة 

الذي يُمثَلُ النّرجسية الأوّربية، وهي بلا شك شرقية غلاب قَالتَ:» أَنَّا كما أنا، شُرَقية عَرَّبية تجتمع في إنسانية الإنسان، وحينما تلتقي حضّارة الشّرق بحضّارة الغرب، أكون أنا ممثلة هذه الوحدة27.

تغلبت سامية على ماضيها بعودتها إلى الدراسة بمعهد الدراسات الاجتماعية والنفسية للشعوب، ومن خلال التسمية يتضِح أن هذا المعهد من نتائج الفكر الاستعماري، حيث يُباحثُ أداب ما بعد الاستعمار بوعى علمي، قالت سامية:» كان منهجهم علميا وجديدا، وكانّ هدفهم غير علميّ...، كان يسجّل الطّواهر ويُحللها ويُحْرِج بنتائَجُ غيرٌ علمية إلاٍ بقدر ما تحدمُ خطط الاستعمار28.

نْلَحُظُ أَنْ الساردَ، 'بل الشخصية المحورية في الحكي يترافعانٍ على قضاياهم الفكرية، وتوجهاتهم ِالحَضارية، فَالسَّارِدُ يُحيطُ بِالأحداثُ، ولكنَّه يَتِكلُّم بلسانَ المُتعاطف عن سامية وهو يعلم أن رهانها يشمل قضايا الإنسان العربي الذي تؤرّقه ۚ إشْكالية التقدمُ والتأخرُ، فقدمَ حلولًا بوعي ديُّنيّ أو ليبرالي أو أيديولوجي...، من خلال الرد بالكتابة الروائية، فالواضح أن هذه الأحداث الحكائية رسمت مسار الفكر العربي موصولا بالغرب في اتصاله وانفصاله، والبديع في النصُّ الروائيُ أنهُ يُصُور هُوية الإنسان العربي بغير وشمَّ وهذا العهد بسامية التي تجاوزت الأيديولوجي، فكانت كاملة الإنسانية، لأن ما يجمعها بالآخر المتقدم الحب والإنسانية والعيش المشترك، إَمَا تجاؤُزات التاريخ والإرثِ الإمبريالي فإلى التاريخ مرْجِعُهُ، لـأن تاريخ الإنسانية يشمل تاريخاً بينَّ الحضارات لا يقبل الصُّفح، وأنَّتَ ترى أن «ما يعرفه العالم اليوم منّ صراع حُضاري لاّ يعدو أن يكون مجرد إقراّ طبيعيٰ لتراكمات سوء تفاهمات تاريخية متتالية، وأن اعتماد المنطق والَّفكر في تصحيح الأفكار الخاَّطئة التَّي يحملها الواحد عنَّ الآخر، فيما يشبه النقد الذاتي، كفيل لوَّده بإعادة الأمور لوضعها الطبيعي، بحيث يسود العالم التسامح والتفاهم والتفاهم والحوار، بدل الصراع والكراهية والإقصاء»29

عبَّرت الرواية بوعي فكري، مزج بين الوجداني والتاريخي، دون أن يؤسس الروائي لقطيعة مع الفكر، لذلك تصطلح على هذا النوعُ من الأعمال بالروآية الأطروحة، وبما أننا نباحثُ الوجداني والمعرفي في الرواية المغربية، فحق لنا أن نراجع تصورات مفكر مثل محمد عابد الجابري الذي اصطفى اللغة العربية ليعبر عن قضايا الفكر بقولّة « اختّرنا بوعي التعامل مع ((العالمة)) وحدها، فتركنا جانبا الثقافة الشعبية من أمثال وقصص وخرافات وأساطير وغيرها، لأن مشروعنا مشروع نقدي، ولأن موضوعنا هو العقل، ولأن قضيتنا التي ننحاَّزُ لَّها هيّ العقلَّانيةُ «.30 إذنَّ سؤالُ القَّطيَّعة يستحضرةً الوعي النقديُّ في تحِليل القضَّايا الفكرية والفلسفية، بينما تكون الرواية مَحْمَلا للفكر، وهذا ليس بعجب إن استدعينا التَّجْرِيةُ الْإِبْداعِيةِ والفكريَّةِ للرَّسِتاذُ عَبْدُ اللهُ الْعَروى مثلًا، وباحْثُنا إشُّنكاليَّة التداخِلُّ بين التاريخ والحُبِّ، فهلُّ يَنتصر خطابُ الكراهية على الحُبِّ في ظل مركزية الغرب؟

إنشائية التفاصيل في رواية شرقية في باريس استثمرت سيرورة الأحداث لبناء القواعد الجدلية بين فكرين متناقضين شرقي تُمثله سامية وعُربي يُجسده أندري، حاولت مؤسسة الزواج الجمع بينهما في إشارة إلى دور الأديان في تحقيق الأمن الروحي والجسدي والحضاري بين سامية وأندري، ولكن الانتماء الميتافيزيقي للأرض يخلق معه وعيا إمبرياليا يُحتقر الشرق، ويُمجِدُ الغُرب، وهَذه الصّورة وأضحة معالمها الأستشراق الأوروبي، الذي تمركز حول الفكر الأوربي، يقول محمد عابد الجابري عنّ مؤرخي الفكر الأوربيّ أنّ منهم:» صاحب النظرة الذاتوية الذي يتعاطف مع هذا أو ذاك، ولكنهم ظلوا في جميع الأحوال مرتبطين بالإطار

نفسه الذي كانوا يعملون داخله هم وزملاؤهم مؤرخو الفكر الأوربي إطار المركزية الأوربية: يفكرون بوحي من معطياته، من حاجاته وإنجازاته، ونجاحاته، وإخفاقاته، وبالتالي يربطون كل شيء في تراثنا به 31٪. قدم محمد عابد الجابري وجهة

نِظره في الاستشراق الأوربي، وكذلك فَعلٌ غلاب في عمله الروائي، ويكفي أن نتذكر صلة أندري الغربي، بسامية المشرقية، والجامع "بينهما" انفعالات النفس؛ أي خطاب العاطفة، من هذا المنظور نرى أن إندرى مُرتبط بفكره، الذي شُرُقن الشرق، حيث قال كما ذكرناً «إلَّبلاد التِّي لا توفر لأبنائها الخبز تُباد»، وقي إشارته إلى روجته:» يا شرقية يا فاجرة...»، والضرب والإذلال، لا يذكر إلا بتاريخ

الإمبرياليات الظِللة ونَظرتها إلى الإنسان في مُستعمراتها بوُصِفْهُ حَيواناً متوحَشا، وتلكُ النظرة الاستَّعلائية كشفت عُنَّها ساميّةً لما استشكلت قضايا ما بعد الاستعمار مع أستّاذها، في كتاب الرد بالكتابة «نستخدم مصطلح ما بعد الكولونيالية ليشمل كل ثقافة تأثرت بالعملية الإمبريالية منذ ٌ ٱللَّحظَّة ٱلكولُّونيالية، حتى يومنا الحالي. ويرجع هذا الاستخدام إلى استمرار هذا الانشىغال طوآل العمليةً

التاريخية التي بدأت بالعدوان الإمبريالي الأوربي32.

سلسلة كتب كتارا الدورية (مقدمات في الرواية) أكتبر 2019

الزَّمن في الرِّواية..

مقدمات قصيرة

الدكتور عبد العالى بوطيّب

لاننستى أن سامية أشارت إلى المناهج العلمية التي اعتمدها الغرب، الإشكال أنها لم تخدم العلم، بل الاستعمار، الشيء الذي يطرح سؤال الموضوعية الذي يُعد في الحالة هذه ادعاء من لدن الغربيين، حيث «كان ادعاؤهم الموضوعية يخفى ببساطّة الخطآب آلإمبراطوريَّ الذي ظهروا في سياقِه 33٪، بهذا المعنى نفهم كيف شكل العفربُ صورة نمطية حول الشرق بمناهجه وعتاده النظرى، مستندا إلى تقدمه المتحكم في مّا نسميه في صراع الحضارات، فمن يمتلك زمام العلم لهُ سلطان

على الإنسان. الصراع بين سامية وأندري ولد يقينا نظريا عند البطلة يتمثل في العودة إلى العلم بوصَّفه ملاذ العربي الآمن، كيف لأ وَقد كانتُّ دواعي ألارتحال من سوريا إلى فرنْستًا هي الدراسة، إذن، إتمام الدراسة بمعهد الدراسات الاجتماعية والنفسية لُلشِّعوْب مُكَنها من مُعرفة جوانب الاستعمار الْمَظِلَّمة، التّي عرَّفَتها على صورتها عند الآخر، لأن الشرق يُمثّلِ هويتها وانتماءها، وبضدها تتبين الأشياء، ذلك أنَّ الشَّرقُ «سُاعُد فى تحديد صورة أوربا أو الغرب باعتباره الصورة المضادة، والفكرة والشخصية والخبرة المضادة»34، والبيِّنُ أن دراسة أداب المستعمرات بكل ما تحمله من أبعاد من خُلال الإشارة إلى معهد الدراسات، يصرفنا إلى مفهوم الاستشراق. وقد أورد إدوارد سعيد أن هذا المفهوم عرف إبدالات معرفية، منها أن المتخصصين استخدموا «مصطلح الدراسات الشرقية أو مصطلح دراسات المناطق ×35، لأن مفهوم الاستشراق يتسم بالغموضٌ والتعميم، بل يوحى بالاستعلاء.

#### خاتمة

رواية شرقية في باريس اختيارٌ موفق للأستاذ عبد العالي بوطيب، لأن غلاب استطاع بفنه أن ينحت أدبا مُلتزماً، يتمثل قضاياه المصيرية، فكَانت الشخصيات تُعبر عن مواقف خلافية حادة جُسِّدت إرادتين متناقضتين، صورها السارد بوعي تخييلي يتمثل قضايا الفكر، مستدّعيا في مادته الحكائية ما صوره إدوارد سعيد في قوله» هذه المادة تتخللها أفكار التفوق الأوربي، وشتيًّ ألوان العنصرية والامبريالية، وأشياه ذلك، وكذلك الأفكار المتصلبة عن الشرقيُّ "36؛ أي أنه استشكلَ صورة الشرقي في وعي الإنسان الغَّربي المتمرَّكز حول تقدمه، حتى وإن كانَّ الشَّبرقيّ مصدر هذه القوّة.

خُتامًا نقول : أمن الأستاذ عبد العالى بوطيب بإبداع

المغاربة، وقد حرص كل الحرص على بيانِ تميُّزهم في الكتابة الروائية، لهذا انشغل بالنقد الروائي: وصْفِقًا وتحليلا، والذي تؤكد تميز مشروعه النقدي عن سواه، أنه لم يـُـأتمرُّ بِالصِّراعَاتُ الأيديوُلوجيةُ التِّي أجهزَت على النقد في ٱلمغرب، بل بأحثُ الروايةُ المُغرَبية بوَّعي انْتقائي من خلالةً يتمثَّلْ جماليَّة النص الروائي المغربي، فمَّهما قيل عن المراحل التي قطعتها الرواية المغربية من التأسيس إلى التجريب، فالعَّبرةُ بالنصوصُ المختارة، ففيها ما يدل على قوة الرواية المغربية، وروائيتها.

صحيح أن الأستاذ وصف بوعي بنيوي روايات مثل «أوراق» و»غيلة» و»خطاطيف باب المنصور» و»محاولة عيش»...، والواضح أن بعض النصوص تخلق اختلافها، بحيث تدعو الناقد إلى تقديمها من منظورات مختلفة، كما هُوِ الحال مع رواِية ُ «شرقية في باريس»ٍ، أو «أوراق»...، نفتُح ها هنا هلالا للمنعرج التأويُّلي الذي تُدخلنا في مضايقه الرواية الأطروحة، ويُعلم من هذا كله أنَّ الأستاذ عبد العالي الشاب نظر لهذا المصطلح لما اصطفى التجربة الإبداعية للأستاذ عبد الكريم غلاب لتكون مجالًا تطبيقيا لأطروحة الدكتوراه...، فهو مُقتنع أن غلاب» متمسك دائما بقناعته الإبداعية الراسخة المعروفة، ممثلة في رواية الأطروحة، لرَّجة يمكن الزعم معها، دون مجازفة بوجود عمق رؤيوي واحد مشترك يؤطر مجموع أعماله 37، وقد جئنا غلاب على هذا القدر للتبيين عن جدة المشروع النقدى لأستاذنا عبد العالي بوطيب متنا ومنهجا، واالله نسأل دوام الصحة والعافية للَّاستاذ عبد العالى بوطيب حفظه االله.

#### الهوامش:

الدكتور عبد العالي بوطيب

الكتابة والوعي

دراسة في أعمال غلاب السردية

11 -ينظر: عبد العالي بوطيب، الرواية، ص: 4. 12 -سعد يقطن، تحليل الخطاب الروائي، ط3 المركز الثقافي 12 -سعد يقطن، تحايل الحمود ...

العربي، ، الدار البيضاء/ بيروت، 1997م. 13 -محمد أمنصور، خرائط التجريب الروائي، ط 1، مطبعة أنفويرانت، 1999م، ص:42.

14 -عبد الفتاح كيليطو، أتكلم جميع اللغات لكن بالعربية، ترجمة عبد السلام بنعد العالي، ط 1، دار توبقال للنشر، الدار 2012. البيضاء، 2013، ص:43/36.

15 -سعيد يقطين، القراءة والتجربة، ط1، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 1985، ص: 288/287.

16 - عبد الكبير الخطيبي، النقد المزدوج، منشورات الجمل، اد\_ بيروت، 2009.

17 - ترفيطان تودروف، الأدب في خطر، عبد الكبير الشرقاوي، ط 1، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 2007م، ص. 6.

18 - عبد العالى بوطيب، الرواية المغربية، ص: 16. 19 -كتاب جماعي، الرواية العربية: واقع وأفاق، بيروت: فورات دار ابن رشد للطباعة والنشر، 1981، ص:335.

20 -يُنْظَر مَثَلا: رَوْاية صالح، الطيب موسم الهجرة إلى الشمال، ط 15، بيروت، دار العودة، 2001.

22 ٰ -نفسه، ص: 5

-32شرقية في باريس، ص:

54/53. 24 - عبد العالي بوطيب، الرواية المغربية، ص:28. 25 -شرقية في باريس، ص:

26 -نفسه، ص106.

27 -نفسه، صَ:97.

28 - نفسه، ص:134/133.

29 - عبد العالي بوطيب، الرواية المغربية، ص: 32-33. 30 -محمد عابد الجابري،

محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، المركز الثقافي العربي، ط: 4 - 1991. ص: 7. (المقدمة) 31 -المنهجية في الأدب والعلوم الإنسانية، مجموعة من

الباحثين، محمد عابد الجابري، ط3، الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2000م، ص:80.

32 -بيل أشكروفات إغاريت غريفيث الهيلين تيفن، الرد بالكتابة،

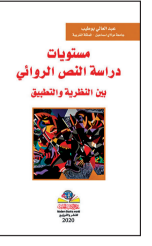
ترجمة: شهرت العالم، ط1، بيروت: اللنظمة العربية للترجمة، 2006،

33 -نفسه، ص: 21.

- المستفر، ص. 12. والد سعيد، الاستشراق، ترجمة: محمد عناني، ط1، مصر، رؤية للنشر والتوزيع، 2006م، ص: 44-44. و18-18. و18-18. و18-28.

36 -نفسه، ص: 52

37 - عبد العالى بوطيب، الرواية المغربية، ص: 35.



الخميس 23 من أكتوبر 2025

## الحكي والتخييل في أدب الأطفال

## «الطفل الذي أراد أن يصير كلبا» لمحمد شيكي نموذجا





1--1 مدخل تنظيري: يعتبر جان بياجي، وهو عالم سويدي، أن الطفولة عموما، لما مراحل، منها الأولى والثانية والثالثة، وقد تكون «الرابعة» قبيل البلوغ... فهذا العالم، وهو رجل تربية وعلم النفس الجسدي والعقلي، يؤكد أن الطفولة الثالثة» وما بعدها، تشير عند بياجي إلى المرحلة العمرية المتراوحة بين 7 و 11 سنة، وأنها هي مرحلة العمليات الملموسة، حيث يبدأ الطفل في التفكير المنطقي، وتطوير القدرة على حل المشكلات. إنها الطفولة اليافعة.

وتجدر الإشارة إلى التنبيه، فيما يخص هذا العمل الروائي الراهن لدينا، أو أي عمل آخر إبداعي، خاص بالطفل، إلى أن هذا الطفل، هو كائن موضوعي طبيعي، بمنآى عن أي نقد أو انتقاد، مهما كان العمل يخصه.. وهذا ما قدمه العمل الإبداعي هنا، إذ هو متعة تخييلية خطابية تندرج ضمن ثقافة معرفية تربوية للطفل، تساعد على فهمه... فهي معرفة ذات إفادة للمربين والآباء .. وهذا هو المنحى الأهم، بالنسبة للطفل.

ُ 1-2) تُقديم الرواية: إنّ عنوان «الطفل الذي أراد أن يصير كلبا»، هو عتبة لرواية تكتسى

تحت عنوانها طابعا خاصاً.. فهذا العمل، هـوطفرة إبـــداع اجتهادي، بـيـن عنوان

مُلَدّ ص للرواية ودال عليها، ونص روائي له محتوى مركب وإغرائي ... فهذا النص يحتضن توجها خطأبيا خاصاً بِمَخاطَب ياُفع، هُو الطفل المسمى عُمرانُ البطل الأساس. وكل ذلكُ من أجل إغراء قراءة لدى كل طفل يافع، ولدى من يشرفون على الاهتمام به في مرحلته العمرية. ومما يثير هذا الاهتمام، هو ّ أن هذه الرّواية ّ فيّ جوهرها هّي حكي مّبآشّر، يقرّبنا منْ الطفل مزاجيا، عبر فن سردي لمبدّعها. وهذا الحكي هو ما يدلُ ويوحي، ب/ وعلى طابع فدَّي سردي، هو على نمطَّ أحجية، يحورها الإبداع النقدي مِن خلالِ عنصر حكيها، أنها هنا مجال تَشْوَيْقَى بُامَتِيازِ... وَتَرقُبُّ حَثَّيث لنَّهاية ِ احتفاء، تصورها ْ أسلوبية لغوية اشتغلت على امتداد الروى. فالكاتب اختار الأسلُوب اللغُّوي الجاذب سلساً وفهما، بعد تزوله إلى مستوي الإدراك الطفولي، سواء كتجربة ذاتية في شخصه أو معرفة خُبرةٌ موضوعيّة عامةً.. فميدانُ الطفل هوُّ أصلا ميدانُ ذهني فَجَائِي وغرير، يُوجِبُ اكتسابِ كل مهارة في تناولُه الْإبداعيُّ ، خَاصَّة حسَّنٍ ُ التَّغَامَل مع الفَّطرة المنبعَّثة مَّنه، ووفق ُطبيعةٌ المحاكاة الخُلَّقِيهَ له، انطَّلاقِا من عمى عمران...

3--1 تلخيص: إن نص هذه الرواية المحكية، قد جزئ إلى فقرات مرحلية، وفق سرد تواصلي، تسهيلا لمتابعة حكيها من لدن الطفل وإليه، منعاً للنسيان وإسعافا لذاكرته.. حيث يتحرك هنا كل عنصر تربوي ممنهج، لينخرط فيه الطفل، في حيث يد ذو قَه، ثم يستزيده... وهذه تقنية بيداغوجية ترويضيه، من روائي امتهن أصلاً دوراً تلقينيا وكفاياتيا، وفق وظيفته التعلّمية

- وهذه تلخيصات للعناصر المُوْ لَفَةُ للنص الروائي، وهي التالى:

منها على ضرورة الاعتماد على النفس له، وعزمها هي على العمل لكسب العيش، بعد وفاة الأب.

ب- حلم عمران: فمن خلال انفراده بهذا الاعتماد على النفس وبقائه بالبيت، انخرط في تأميل وَدْدُتُه... فوجد نفسه في حاجة إلى مؤنس.. وبالصدفة، ظهر كلب/جرو صغير.. ردّب به صديقا، وسماه «فارس».. لزمه، فكان أحسن أمل لديه، كلما زاد كبره...

-فارسً هذاً غاب عن صديقه الضرير فترة.. فأخذ ع ِمران يبحث عنه في كل ركن وزاوية

ج- المغامِّرة: إنَّها تُجُربَة غامر فيها عمران بنفسه، بين مجموعة كلاب، واصل بينه وبينهم صديقه الوفي، الذي سماه فارس، خدمة له من أجل إعادة امتلاك بصره

المفقّود.

د- عمران والكلاب: لقد تم اتصال عمران بمجموعة كلاب من أصدقاء فارس، بغاية أن يصبر كلبا مثلهم.. فاشترطوا عليه ان يستمر معهم، ويتبع قوانين «جمعيتهم»، إذا أراد بلوغ ذلك، فيلبي تعليمات رئيسهم الكلب «ريكي» وهو كبيرهم.. حتى يصير كلبا مثلهم مبصراً.. فكانت تجربة شقية لعمران.. حيث حصلت معها مفاجآت، بحثا عما يعوض له بصره... -وهكذا يستمر التجاوب مع ضرفيات كل من الحلم والأمل... تلعب فيه الرواية دوراً تشخيصيا وتربويا وأخلاقيا... وهو ما سرَيسْة حالبُ

مــن خـــلال معاني تعبيرية مؤسلبة، وحساسيات ادرامية، ومغامرات فجائية... عبر التفكيكات التالىة:

العربي الرودالي

(سلسلة سوسيولوجيا ال أدب)

#### -2الاستحلاب التفكيكي

- لماذا إذا الكلب؟ وما علاقته بالروي كأدب؟

-نعم، إن الكلب حيوان يشخيص هدفا له، من أهداف البيئة المعيشة، ومنها خدمات الحراسة والتعاطف مع مولاه، وذكاء التصرف، ومآرب ألسيُّذر ة.. فالكاتب هنا اتخذه كترميز خطابي مقد م من خلال «التخييل الحيواني»، على نمطية ابن المقفع، لأداء تنشيط عملي للرواية، يُيسَرِّرُ المعنى دلاليا وحواريا وتأويليا.. وهكذا فقد صاغ الكاتب المبدع في تركيبته الروائية، تخييلا ناضجا عبر طفولة يافعة.. سمَّلت على نفسها تحوير «الأكلبة»، إلى اشتغال أدبي مفترض، على نفسها تحوير «الأكلبة»، إلى اشتغال أدبي مفترض، بين حكي وأحجية ورواية، من خلال هذا الثلاثي:

ا- الحكي، اي الخطاب الشفاهي او المكتوب، له سرده المتأصل

ب- الحجي، وهو خطاب أسطوري خرافي نوعي، له استرئناسه وتخميناته...

ج-الــروي، وهو سرد جامع، للكل المروي، في مزيج أسلوبي، على مستوى كل أنواع الخطابات، وخاصة منها السريرة. وهكذا فإنّ كلا منها هو قص يبلور الفهم الطفولي المركزي ويمنطقه عبر ترميزات، تحقق خطابات «كلوبية»، دون غيرها، حتى لا يـُـدْرَج الوضع الإبداعي فيـَصُطدم مع عوائق التأويل... فالروي «(هو هنا قص مؤطر)»، يتحكم بذلك في بناء أسلوبية قادرة على امتداد سريرية الأحداث. وهذا ما هياه ضمنيا هذا العمل الإبداعي الذي تسايره ذهنية الولد عرمران، بذركاء يافع، ويقود الرواية كما يريدها الكاتب.

وذَّلك وَفِقٌ مَّا يُليَ:

إنَّ الولد عَتِّمران هذا، طفل ضرير له غرابته. إذ أراد أن يصير كلبا للضرورةِ المنفعية ... و»يصير» للتّو، وليس إلي أَن «يُصبح»، انتظّاراً. فهذه فلتة ذكاءً لسّنية ٍ منْ الْكَاتَبّ، إنّ هذه المنفعة، أملاها مخيالُ النص الحكائي أصلا، وبلورها القص في أحِجية مفترضة، تدليلا للذهنية الطفولية، حُتَّى تكتمل سردا سيريا روائيا... ورغم الاستحالة واقعيا، فإنّ ما يتطلبه تخييل الطفل ع مران، هو التعاطف معه ومع كل طفل وُجِدانيا، تَكْسيرا لأية عرقلة سردية لا تلهم. ومنّ ذلك أنّ هذه الرواية، في تناسجها الكلي بنزوع قصصي، هي تربية واجتهاد على/وفي توسِعُ مُتَذيَّل مَن الكاتب، تُحكَّمُه شاعرية أسلوبية، جُعِل عُرِمران ضمنها متعايشًا بطموح فطرى حالم... وهذا ما دفع إلى صناعة أمل ناضج من الكاتبُّ، تعاطفًا مع حالة عمران كطفل معوز فالكآتب كمنسق لإبداعه، استطاع أن يُوصِل الأمل بالحَلْم، بينه وبين طفله اليافع.. وقد كان له ذلك.. فهو أي الكاتب، صار يافعا/ راشدا، بتَمثُلُّه للطفل عمران على مدى روايته.. ونظرا لامتداد الظلام لدى عرمران، قدم الكاتب النصّ حكياً لا يتحقق إلا بذهنية طفولية مُ أسطرة على مستوى أسلوبي، أقرب بكثير مَن حَجِيَّ مفترض، يـَحكي ما له... ثم يصِير بالتّوازي، امتدادًا لأمل تعاطفي، عبر قارئ أو سامع مـُدـُكى له.. فالتحكي هنا هو من تحوُّل إلى أحجية، لتعفى عمران من ظلام عماه، ويصير َ مندفعا لتحقيق مبتغاه، خارج والدته ودون علمُ لاحد، إِلَّا عَبِّرُ أُسطورة متبناة روائيا... فَالظلام للطفل يستدعى حكياً حِالِما، والانفراج في دور الكاتب يستدعي حجيا... والكل أطر بناء على رو ي يكتمل فيه المأمول .. فهناك إذا تُلاث محطات، شغَّلها الإبداع لاستكمال هذا الحلم أملا، بحكىً وحجىً وروي... جعلها الكاتب كلها تعتمل في أنفسنا جمَّيعا كمتتبعين، سواء كنا قاصرين أو راشدين... فقد نصُّب الكاتب طفله بطلا يساعده على كتابة ِ روايته...



كما نصُّب أيضا رمزية «الكُليْب» فارس، مُدرَّباً على فَطَّرته الذَـُلُقية، والتي يصعب تخييل غيرها هنا، لُولا أَمكانية التأويل، وتفسيح مجال الروى لليافِّعين أوَّ حتى البَّالُّغينْ... وبهدًا تمكن الكاتب من أن يُ دخ لنا نحن كأطفال يافعين، إلى عالم بالغ النضج بمَ تُطِق طفولي.. فعُمرانُ اضطلَّع بَدوره الواقعي/تخييلا، رغبة في مغامرة حلم، وانطلاقا من مأمول مُّلَّحٌ ... وقد أحيل الكل على روايةً نجحَّت، بفتحها بآب حكى استَّعراضيَّ وباب حجي تشويقي، وباب رويًّ دراماتورجي... فكلها عناصر بناء، لهذا الأشتّغال البنيوي والوظيفي، كقيمة أدبية ثقافية إبداعية، أجاد النص الروائي عبرها، اضطلاعه بكل مهمة، لخلق نوع من السينوغرافيا البيئية، يتحرك فيها عمران، مغامرا البيتيا، يعترك ليسا عراض المعارض المعارض الفي الأباع الكلبه فارس بكل ثقة، ثم انصياعة لتعاليم رئيس مجموعة الكلاب، السيد الريكي، كما يُدْعَى، وهو كبيرٌ مملكة الكلاب، حيث ما فتئ يُشَجِعُه لاتباع الخطة المتميئة كي يسترد بصره، بصبر وجلد ودون كلُّل، لتحقيق ما هو مأمول... إنه شعور بع َث فينا، نحن المتابعين أمـــلًا، `صاغته ۚ إلــروايــة بشاعريةً أسلوبية∢ تعاطفاً مع ع ِمران.. فهل و ُفق َ عمران في تحقيقُ حلمه؟ ذاكُ هو ما جعل الرواية، قد حققت أملها

#### -3الاستتباب الاستنتاجي

المصاغ في ذهنية الطفل عمران،

الذي لمّ يفارقه ذاك الحلم.

كلنا في قرارتنا الذاتية كأطهال يافعين، يُحلو لنا التخييلُ والتمثلُّ، عبر تذكر يُمتع وحكى يبدع... فنهيم معَ الْكل... إنّ الَّروايَّة في بنائها، قد مكنّها المّؤلفَ/الكاتبّ، من أن تُقرأ بواقعية متخيلة أسلوبا وسـردا، كي تـُمتِع الطفل الحاضر بِّقراءِته، وتدُّكر كلُّ شخص ٌفاقد ِ لها أو يحن إليها، أو لا ينفكُ يعودُ إلى تذكرها، ليحلم بنرجسيته، ثِم يعيد حكيها لنفسه. والجميل (أنّ النّص المسرود هنا، حين يقرؤه (سارد) سيعتبره «حكياً»، ٍ وحين يقرؤه (قاصٍ) سيعتبره «رويا»، وأخيرا حين تَـُطُلِعَ عَلَيه (الجِدَة)، تجمع حولها أحفادها، فَتَدَفُهُ م بِينَ أحضان أحجيتها إلى أن ينامُو... وسيَسعدُ الكاتب/المؤلف آنــذاك، بأن النص لديه، تمكن من أن يتقاسم له كل من الحاكي، والم ُحجي، والر ِّوائي...

-1إنّ النظرية البنائية، التي انفرد بها العالم جان بياجي، هي «بنائية معرفية» تَرصد نمو الطفولّة.

-2 البحث عن مفهوم الحكي في «خطاب الحكاية»، على متن كُتاب، «عودةَ إلى خطّاب الحكّاية»، للمفكّر الأدبي «جرار جنيت» وترجمة محمد معتصم.. الناشر، المركز الثقافي العربي.ً. ص13.

-3 مفهوم الأحجية: هي خرافة أو أسطورة، تجمع ما بين الحكي المبسط، وطرافة التصوير، وتخمين

## الشعر صرخة ضد اللامعنى

### قراءة في ديوان الشاعرة المغربية فاطمة فركال «في معنى أن تصرخ»



الياس الخطابي

يواصل الشعر المغربي الحديث تحوله الجمالي والفكري، حيث برزت في العقود الأخيرة أصوات جديدة تكتب من عمق التجربة الإنسانية، وتعيد تعريف الشعر باعتباره فعلًا وجوديًا قبل أن يكون شكلًا لغويًا. في هذا السياق، يجيء ديوان «في معنى أن تصرخ» للشاعرة فاطمة فركال ليقد م تجربة شعرية لافتة تتقاطع فيها الأسئلة الوجودية مع القلق الإنساني، ويتحول فيها الصراح إلى أداة للتعبير عن مأساة الوعي

#### الشعر كصرخة ضد العدم

منذ عنوان الديوان، تضع الشاعرة قارئها أمام فعل وجـودي حـاد: الصّراخ. ليسّ الصراخ هنا مجردً اُنفعال عاطفي، بل هُو احتجاج على العالم، ومقاومة صامتة ضد اللامعني. القصيدة عند فركال ليست استعراضاً لغويا، بل مساحة لتفريغ التوتر الداخلي الذي يسببه الشعور باللاجدوي.

تكتُّ فركال من داخل الوجع، لا لتبكيه، بل لتؤنسنه، ولُتحوّل الألم إلّى مُعْرَفَةً. بذلكَ، يصّبح الشعر تجربة للنجاة، وممارسة للحرية في وجه العبث.

#### غياب المعنى بوصفه جوهر التجربة

يُشكل غياب المعنى الخيط الناظم للديوان. فالقصائد تشتغل على هآجس آلفراغ الوجوُدي، وعلى أسئلة الذات أمام عالم فقد انسجامه الروحي والإنساني. الشاعرة لا تبَّحث عن أجوبة، بلُ تكتبُ من داخل السؤال، وتُحولُ حيرتها إلى جمال لغوى متوتر. إنها تقف عِلى الحافة، بين الرغبة في الفهم والعجز عن القبض على اليقين، لتعلن أن الشعر هو الكائن الوحيَّد القادرُ على احتضان اللايقين.

#### ثنائية الحزن والكتابة

الحزن في هذا الديوان ليس حالة عاطفية عابرة، بل ركن أساسي للوعى الشِعَرَّي. هو الْحَزْنُ الْنَابِعِ من التجربَّة الإِنْسَانِيَةُ الْعَمْيقة، منَّ الإدراكُ بأن الْقياة غير عادلة، وأنَّ الخساراتُ تُتكرر بلا معنى واضّح.

من هناً تتحوّل الكتابة إلى فعل مقاومة، لا لمحو الألم بل لترويضه. القصيدة عند فركال تنبع من هذا التوتر بين الحزن والكتابة، بين الصمت والكلمة، حتى يصبح الشِّعر بديلا عن البكَّاء، وصُوتًا لمن لا صُوتُ له.

#### الحب بوصفه تجربة جنون

يقدم الحب في هذا الديوان بوصفه حالة متطرفة، لا خلاصا ولا وعدا بالسَّكينةُ. إنَّه جنُّون جميلٌ، وتمرد على القوانين، وتجربة قاسية لكنها تمنح الحياة معناها المؤقت. فاطمة فركال لا ترى في الحب تلك الصورة الرومانسيّة المألوفة، بل تراه تجربة وجودية توارّي

الكتابة نفسها في خطورتها ودهشتها. إنه حب يعبرّ الألم ولا يخضعه، حب يجرح لكنه يبقي الإنسان يقظا

#### المرأة والنجوم – أنوثة من نوع آخر

لا تحضر المرأة في شعر فركال بوصفها شعارا نسويا، بل بوصفها كاتِّنا إنسانيا كاملاً في هشاشته، يضيء العالم رغم عاديته، ويصنع المعنى رغم انكساره. إنها امرأة تنتمي إلى الضوء لأنها قادرة على تحويل الجرح إلى إشراق، وعلى أن تكون في الوقت نفسه بسيطة وعميقة، يومية وكونية. بهذا المعني، تكتب فْركَّال عن المرأة لا لتدافع عنها، بل لتكشف جوهرها الإنساني الذي يتجاوز التمثُّلات الجاهُّزة.

#### نقد الحداثة الشكلية

يتضح في الديوان وعي نقدي لافت تجاه المشهد

الشعري المعاصر، حيث تسخر الشاعرة من بعض مظاهر التصنع التى تختبئ خلف شعار الحداثة. فهي لا تؤمن بالحداثة كمظهر أو زينة الْغُوية، بل كتحل في الرؤية، وْكبحث عن الصدق في الكتابة.

بهذًا المعنَّى، تدعو فركال إلى تحرّير الشعر من ُ قوالبه الجاهزة، وإعادته إلى جوهره الإنساني الأول، أي إلى قدرته على الأنصاتُ لنبض الإنسانُّ

#### الوحدة والكتابة كرفيق وجودي

القصيدة في هذا الديوان تكتب من عزلة كثيفة، لكنها ليست عزلة يأس، بل عزلة تأمل. الكلمات تصبح جيش الشاعرة الوحيد في مواجهة الصمت، والكتَّابة تتحول إلى وسيلة لمقاوَّمة الوّحدة والفراغ. بهذا المعنى، فاطمة فركال تجعل من اللغة وطنا بديلا، ومن المفردات كائنات تؤنسها، وتمنحها

طمأنينة مؤقتة في عالم يزداد قسوة وغربة.

#### الإنسان الغائب ومأساة الوجود

تقدم فركال صورة الإنسان الحديث بوصفه كائنا ميتا وهو حي، حيث فقد القدرة على الإحساس، واستبدل الدَّفء بالبرود، والمَّعنَّى بَّالفرآغ. إنها تدعو، من خلالُ صوتها الشعرى، إلى استعادةُ الإنسان المفَّقُود فينًّا، إلى إعادة زرع الرحمة في عالم فقد كُلُّ دُلالاته.

#### الشعر كوثيقة للكارثة

في بعض نصوص الديوان تلتقط الشاعرة المأساة الجماعية، كما في حَّديثها عن زلزال الحوز بالمغرب، لتجعل من الشعر ذاكرة للألم الإنساني. وهنا يتحول النص إلى أرشيف للوجع، لكنه لا يكتفي بالتأريخ، بِلُ يمنةٌ الْكارثةُ بعدها الوجودي العميق، ويُكَشف هشاشة الْكائن فَي مواجهةً الطبيعة والمصير.

#### جمالية اللغة وبنية الصورة

يتميز الديوان بلغة شفافة ومكثفة، تزاوج بين البساطة والعمق.

فالكلمة عند فركال مشحونة بطاقة رمزية عالية، قادرة على الجمع بين التأمل الفلسفي والإحساس الشعري. تتنوع الصُّورُ بين الواقعي والمتخيِّل، وتتحرك بين اليومي والأسطوري، ما يمنح القصائد بعدا جماليا يتجاوزُ التقريرية َ إِلَى فضاء الرّؤيا.

#### خاتمة

يشكل ديـوان «في معنى أن تصرخ» محطة ناضجة في تجربة فاطمة فركال، وشهادة شعرية على زمن ْفقد إَنسَانَيْته. إنه صوت امرأة تقف في مواجهة العدِّم، تكتب كي لا تستسلم، وتصرخ كيّ لا تموت

هذا الديوان ليس مجرد مجموعة شعرية، بل موقف من العالم، احتجاج على القبح، وإعلان عن أن الشعر ما زال قادرا على قول الحقيقة حين يصمت الجميع. بهذا المعنى، تضع فركال قصيدتها في قلب المعركة الإنسانية الكبرى، وهي معركة البحث عن





#### عن رواية «الحبّ والصمت» لعنايات الزيات

# قراءة في العتبات



حنان حيون

لم تحظ روايـة «الحبّ والصّمت» الصادرة عام 1967 للكاتبة لم تحظ رواية «الحبّ والصّمت» الصادرة عام 1967 للكاتبة المصرية عنايات الزيات (1936 ـ 1963) بذكر لها أو إشارة إليها في الكتب التي أرّخت للرواية العربية على كثرتها، ففي كتاب بثينة شعبان، على سبيل التمثيل، المعنون بـ «100 عام من الرواية النسائية العربية» (دار الآداب، 1999)، والذي يُ فترض أن يكون ملماً بالرواية، لا نجد لها أثرا فيه. لماذا هذا التغييب أو الإقصاء؟ أهو عائد إلى جهل أم تجاهل؟ الأمر محير، لكن الرواية، بالفعل، اكتنفتها ملابسات متشابكة. جاء كتاب الشاعرة والباحثة المصرية إيمان مرسال «في أثر عنايات جاء كتاب الشاعرة والباحثة المصرية إيمان مرسال «في أثر عنايات الزيات» (2019) ليجلي الظروف الاجتماعية والنفسية والأدبية التي رافقت حياة الكاتبة عنايات الزيات والتي شكلت قدرها ومصيرها. ولعل العرض الذي أنجزته عن هذا الكتاب ضمن عروض الماستر، هو الذي جعلني أتعلق بهذه الشخصية الأدبية وأنشد والى روايتها الوحيدة «الحب والصمت» مكر سة لها هذا البحث.

والصَّمت» مُكْرِّسة لها هذّا البحثُ

الرواية طالها كثيرً من النّسيان كما كأتبتها لولا كتاب إيمان مرسال الذي جعلها الآن أكثر حضورا ، لكن الرواية بقيت بلادائرة قرّاءونقاد واسعة ، ولم يُلتفت إليها إلاّ بشكل متواضع.

الصراعات الداخلية و الخارجية؛ \_ الاستخدام الكثيف للرّموز والاستعارات؛ ـ إثارة الفكر عبر التعرّض للموضوعات الفلسفية والمعضلات

لنا أن نفترض، انطلاقا من الاحتمال السابق، أن تكون عنايات الزيات تشربت موضوعات الأدب الألماني وأساليبه الفنية، وأن تُكون قرأت غوته، شيللر، توماس مان، هرَّمان هيسنه، فرانز كافكاً وأخرين وانعكس هذا التأثّر جليًا في روايتها بدءا

الأخلاقية.

منّ الْعنوان وانتهاء بالأفكار الفلسفية الوجودية وبالاستعارات ذات النفس الشعرى العميق.

3 - أمّا ما يجعل من رواية «الحبّ والصّمت» رواية نفسية هو اشتمالها على أهم العناصر البنيوية لهذه الرواية والتي يمكن أن نختصرها في

العلامات التالية:

ـ التعمّق في العوالم النفسية للشخصيات من خلال ميولها وتوازعها وأنماط تفكيرها وبواعث شعورها ولاشعورها؛

\_ التامّل والتفكير العميق إذ يغدو البحث في أعماق أفكار الشخصيا أكثر أهمية من أفعالها؛

ـ التّحوّلات النفسية التي ترصد رحلة نمق الشخصية في تصوراتها ومعتقداتها؛

ـ الاعتماد على الرّموز بمعنى محدّد هو أنّ الأحداث والأماكن والأشياء ترمز إلى معان داخلية المعادة المادة أعمق'

من الممكن أن تكون هذِه العناصر حاضرة في كل الأنواع الروائية، لكنّ حضورها الكثيف والمهيمن فی نص سردی ما یجعل هذا النص يندرج ضمن الرواية النفسية بصورة واضحة، وهذا حال رواية «الحبّ والصّمت» كما

#### غلاف وعنوان الرواية: امتداد صورة التشظى

يمثّل العنوان، في حدّ ذاته، صورة روائية تِتكامل مع لوحة الغلاف ليشكّلا معاً نصا قابلا للقراءة والتأويل. تنفتح لفظة «الُحثّ» على معاني متشعبة، لها ذاكرة أدبية، ولها مدلولات تماعية مشروطة سساقات زمنية. لكنها، العموم، تعبّر عن ميل عاطفي متأجّج ومستحوذ تجاه طرف ماً. الحبّ، في هذه الرواية، تصوّره العلاقة

مبكّرة تمثّلت في مرض الاكتئاب الذيَّ، بهواچسه ووساوسه وتقلباته الحادة، رافقها لاشك أثناء الكتابة، ومارس بالتأكيد ضغوطا على خيالها ولغتها. هذا عآمل حاسم يجعل من الرواية صورة عن الذات العميقة للكاتبة في صراعها العنيف بيّن البقاء في القيود وتكسيرها والتحرر

المعلوم بفضل كتاب إيمان مرسال («في أثر عنايات الزيات،ا أنّ عنايات الزيات قضت سنوات طويلة فى مدرسة ألمانية دّت من مرحلة التعليم الابتدأئي إلى نهاية التعليم الشانوي، ولا شك أنّ التمكّن من اللغة الألمانية ترافق مع اطلاع على ثقافة هذه اللغة ولاسيّما على أدبها. وإذا ما راجعناً خصائص هذا الأدب في الحقب المتأخرة، يمكن أن نحصرها في الميزات الآتية<sup>2</sup>:

ـ تأكُّد النزعة الفردية والنفور من القواعد الصارمة؛ ـ الاعـــــــا بالتفاصيل من جهة

ـ التركيز علم مـن خــلال إظـهـار



تحليل النفسيات؛ النزعة الدرامية



#### في تجنيس الرواية: نواة صورة التشظّي

ليس من اليسير تحديد النوع الروائي الذي تنتمي إليه رواية «الحبّ والصّمت» (1967) لعنايات الزيات (1936 ـ 1963)، إذ المتعوّد علي قراءة الرواية الكلاسيكية بمضامنتها العاطفية والاجتماعية، وبأشكالها الفنية والأسلوبية لن يرى لهذه الملامح أثرا واضحا في رواية ۚ «اِلحَبِّ والصُّبَّمت»؛ فهذه الأخبرة تخَّلُو من أحداث درَّامية معقدة، وليست فيها شخصيات مركبّة أو فضاءات وأزمنة متداخلة أو تقنيات في الكِتابة تتميّز بصنعةٍ فنية عالية، بل إنّها على العكس منّ كل ما سبق؛ أحداثها محدودة وفقيّرة (موتّ هشام وانغلاق نجلاءً على الذات، خُروج نجلاء إلى العمل، انخراط نجلاء في علاقة حبّ مع الكاتب أحمد، مُوت أحمداً، وشخصياتها معدودة لا قسمات مميّزة لها (نجلاء، نادية، أحمداً، وفضاءاتها ضيقة (القيلا، مقر الشيركة، أماكن عمومية عابرةا، وأزمنتها عبارة عن زمن خطي رتيب من موت إلى موت تخللته إشارة تاريخية إلى إتقلَّاب يوليون 1952أ، فَضلًا عن أنَّ الرَّواية، من الَّناحيةُ الَّفنَية، تَكَادُ تَخَلُّو من تنوّع في الصيغ الأسلوبية المتلوّنة تبعا لتغيّر مجرىً

الأحداث وتقلُّب الشَّخصياتُ وتبدِّل الْأمكنة والأزمَّنة. لكنّ خُلوّ رواية «الحبّ والصّمت» من هذه العناصر الكلاسيكية هو الذي صنع تميّزُها، وجعلها، إذا جاز القول، «تدشُّن» توعاً روائِّيا مسَّتحدثا في حقل الرواية العربية وقتذاك، أقصد ما يُسمّي، في الغربّ، بالروايّة النفسية أو السيكولوجية التي تشكلت كنوع روائي مع ميلاد التحليل النفسي كتخصّص علمي مستقل من حيث المواضيع والمفاهيّم وطرق التحليل وّالعلاج. كما أشرعَت التحليلاتّ التاريخية والاجتماعية الباب أمام الرواية التاريخية والوَّاقَعِيَّة الأجتماعية، فتحت التحليلات النَّفْسانية الطريق أمام بروز الرواية النفسية أو السيكولوجية.

يُبِقِّي أَنَّ الرَّواية النفسية، في الغرب، هي نتاج طبيعي لصيرورة تطور علم النفس كَأحد العلومَّ البانية لقيمً الحداثة ولمبادئها، في مجتمع ليبرالي وعلماني لا يخشى من تعرية الذات والبوّح بالهوّاجس والمخاوف والمكبوتات. لكن أن تكتب امرأة هي عنايات الزيات، في فترة زمنية ما بين الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين في سياقَ مجتمع أبوي، ذكوري، تقليدي ومتأخَّر هو المجتمعُ المُصرَي، فذلكَ يُعتبرَ إنجازاً روائيا مُلفتا.

ما يجعلنا نميل إلى وصف رواية «الحبّ والصّمت» بأنها إنجاز روائي على درجة كبيرة من القيمة في مجال الرواية النفسية عربيا، يعود إلى اعتبارات متنوّعة، سنوّجزها في النقط التالية:

أ له معاناً معاناً عنايات الزيات من اضطرابات نفسية

الحميمة التي انتسجت بين نجلاء والكاتب أحمد، ولكنّه ليس حبّا رومانسيا ساذجا، على غرار ما كانت تقدّمه السينما المُصرية في فترة الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين، بل إنه حبّ من صنف آخر مشحون بالحوار الفكري المتكافئ بين الطرفين، بالاستقلالية في الكيانُ والرأيُ الشخصيينُ، بالتحوّلُ المثمر الذي يُولُدهُ في مجرى الحياة. إنه، إذن، حبّ آخر يعيش تشظيّاً في دالَّخله بين نجلاء التي تنتُمي إلى طبقة الأغنياء الموسرين، وبين أحمد المنحدر من طبقة الفلاحين الفقراء المعدمين، وْتَشْطَيّا اَحْرِ لأَنْهُ يفارقُ الحبِّ «الْتقليديّ» أو الحَّبّ كُما تروَّجه الثقافة السَّائدة في المجتمع. تَّحبُ منشطِر على أكثر من صعيد. أمّا لفِظة «الصّمت»، فهي تمثّل عالمًا واسعا من الدَّلالاتِ، لكنها في سياق الروايَّة تكاد تكون مرادفة للموت. إنه ليس مجّرٌد العجز عن الكلام أو النَّهيار التواصل، وإنَّما هو الْخَرس المطلق؛ فموت هشام في بداية الرواية وموت أحمد في نهايتها هما بمثابة لحظتين هائلتين من الصّمت المطبّق كأنّ الحياة هي الكلام، هي اللغة، وكأنَّ الموت هو الصُّمت، هو قطع اللَّسان. إنَّ لفظَّةِ الصّمت، بهذا المعنى، تحمل في ذاتها، هي أيضاً، تشطيا بين صمت قد يكون أبلغ من الكلام، وصَّمت ليس بعده كُلَّام. والرواية تتأرجح بينهما؛ فإذا كان هشام غاب عن العالم، فإنَّ غُرفته بكل أشْيائها ظلت على حالها من دون أيّ تغيير كأنّها تتكلّم عنه أو بلسانه، ولكنه ، في المقابل، دفع الأسرة إلى الانطواء على صمتها. وإذا كان أَّحمد رحل، فَإِنَّ أفكاره ومبادئه بقيت تتردُّد في ذهُن وقلب نجلاء، الأمر الذي جعلها تخرج من صمتهاً لتعلن عن كلامها من خلال دراسة فن الرسم. العنوان، فضلا عن ما سبق، يضمر في صيغته النحوية كجملة عطف تشطَّيا دلاليّا آخر بين الحبّ والصّمت باعتبارهما نقيضين متعارضين لا تناظر بيهما؛ فالحبّ طافح بالكلام وبالحضور، بينما الصّمت طافح باختفاء الكلام وبالغياب. هناك عالمان يتواجهان كما يتواجه، وللمصادفة، غلافا طبعتي الروآية ما بين 1967 و 2019. الملاحظ، من خلال تأمّل الغلافين، أنّ الطبعة الأولى

ببياضها وخلوّها من أيّ لوحة معبّرة توحى بالصّمت بمختلف معانيه؛ سواد بضع كلمات فوق ورَّقة بيضاء يبدو مثيرا للخوف أو للخواء. وبما أنّ الرواية صدرت بعد رحيل عنايات الزيات التراجيدي أماتت منتحرةًا، فإنَ الغلاف ببياضه وصمته يتراءى كأنهٍ حداد عليها. بينما الطبعة الجديدة التي أتت متاخرة أكثر من نصف قرن، فتضمّن غلافها لوحة فنيّة رسمها رسام لم تتم الإشارة إلى اسمه، حاكى فيها، على ما يظهر، أسلوب رسم أغلفة روايات نجيب محفوظ على سبيل المثال. جسّدت اللّوحة، على الأقل، ثلاثة عناصر فنية: صورة فتاة في مقتبل العمر بذراعين عاريتين، ووجه جميل حزين، وشعر طويل، تلبس فستاناً يميل إلى اللون الرمادي الفاتح وتنتعل حذاء يكعب فوق سجادة رمادية بدورها. الصورة، إجمالا، تمثل شخصية نجلاء الرواية، وهي شخصية تبدو متحرّرة نظرا لانتمائها لطُّبقة غنية تعيش على النمط الأوروبي. أمَّا الحزن الظاهر على ملامح وجهها، فلا تعكسه سوى صورة نافذة بعرض الحائِّط مغلقة لا يتسرب منها شعاع من ضوء نظرا لألواحها الخشبية الموصدة؛ الغرفة بضوئها القليل هي استعارة لحزن الفتاة. أمّا العنصر الثالث وهو قماشَّة الرسم مع فرشات التلوين، فهي لا توحي فقط بــأنّ الصبية تماّرس فِنّ الرسم (وهــدّا ما اَلتّ إليه نجلاء في آخر الرواية ، وإنَّما اصطباغ القماشة بالأسود، على خلاف المعتاد، يجعلها تنسجم مع باقي عناصِر المشهد وتشي، هي الأخرى، بالحزن والكأبة.

البطلة تخلصت، عبر العمل في شركة النشر وعلاقة الحب، من جو الانطواء والعزلة، وانخرطت في جو مختلف من الانفتاح على الآخر والتحاور معه. يظل الغلاف الأخير، مع ذلك، ينطق بكلام ما عن فحوى الرواية، بخلاف الغلاف الأول الذي صمت عن أي كلام، ويمكن أن نلمح بين الغلافين، إذن، تشظيا

إِنَّ ٱللوحةُ الفُنية عمومًا حاولتِ أن تقدُّم صورة عن

العالم النفسِي لبطَّلة الرّواية، لكنَّها صورة ناقصَّة لأنَّ

#### احالات:

أخَّر ستُجليه العديد من الصور الروائية الجزئية.

1 ـ عنايات الزيات، الحبّ والصّمت، المحروسة، 2019.

2 عبد الرحمان بدوي، الأدب الألماني في نصف قرن، عالم المعرفة، العدد 181ن 1994.

3 - لحميداني حميد، النقد النفسي المعاصر، تطبيقات في مجال السرد، منشورات سال، 1991.

# صور خات



محمد العتروس

عورة 3:

مع تباشير الفجر الجديد، وبعد أن صلى، وحمد ربه، واستغفر كثيرا، وكبر، استحَث السير إلى السوق. كان ينتظر وصول عشر شاحنات محملة بالبطاطس من حقله، الذي حرص، هذه السنة، كل الحرص على أن يكون أحسن الحقول وأثمرها.

يكون احسن المحكون والمرك. حين وصل «الحراش» (ساحة البيع بالجملة)، وجده مملوءا عن آخره بالشاحنات والبطاطس.

لم ينتبه إلا و «سبونتا» الإسبانية قد أغرقت السوق. ما كان يباع البارحة بخمسة دراهم للكيلوغرام أصبح يباع اليوم بدرهم.

لَمْ يَفْهُمْ شَيئًا، لَم يستوعب، بعد، كيف أنه سيخسر كل ما يملك وما لا يملك في رمشة عين. غفا وأفاق فوجد كل شيء في الهباء..

ي على النفجر في رأسه. لا يذكر شيئا..

ولاً أحد يذكر كيف خلع ملابسه.. جميع ملابسه.. هو الرجل الوقور، المؤمن، الورع، العابد، المتعبد، العارف بالله، صرخ صرخة مدوية:
- يا الله!

وسقط مغشيا عليه.

حين أفاق من غيبوبته، وجد نفسه يركض في الطرقات، عاريا من كل شيء، وهو يصيح:
- «الماطاطا! الماطاطا!»

2025/8/24

ثلاث صور.. ثلاث صرخات..

وصمت.

**صورة 1 :** 

طائرات أمريكية تلقي قنابل النابالم فوق الدور الواطئة، وفوق الشوارع الهلعة، وفي الغابات والحقول. فتاة تركض في الشارع العاري عارية، محروقة الجسد ورائحة شياط النار تنتشر في المكان، تصرخ في الفضاء ملء الفضاء:

سء العصاء. - أواه.. أواااااااه.

تناقلت الخبر والصورة وسائل الإعلام العالمية. الجرائد والمجلات والقنوات التلفزية، باعت واشترت ثم اغتنت من الصرخة.

أمريكا فشىلت..

«هُو شي منه» لم يسقط، ولم ينكسر ظهره، بل استوى ماردا عملاقا. والطفلة اليوم أصبحت امرأة تحمل جروحها، وحروقها، وتجوب العالم، وتصرخ في وجهه ضد الموت والحرب والتغول.

لكن أمريكا، غير أبهة، تُنُقُل طائراتها إلى بقعة أخرى وتقهقه.

صورة 2:

بنت صغيرة أخرى، على شاطئ بحر صغير، منسي، في أرض منسية، منقطعة عن العالم، مسيجة من كل الجهات، بكل الجهات.

بنت صغيرة، فسحتها الوحيدة هذا الشاطئ المغلق

أمام البواخر والزوارق الصغيرة، وأمام الصيادين الفقراء البائسين، وأمام السباحين الصغار الهاربين من حرارة شمس حزيران.

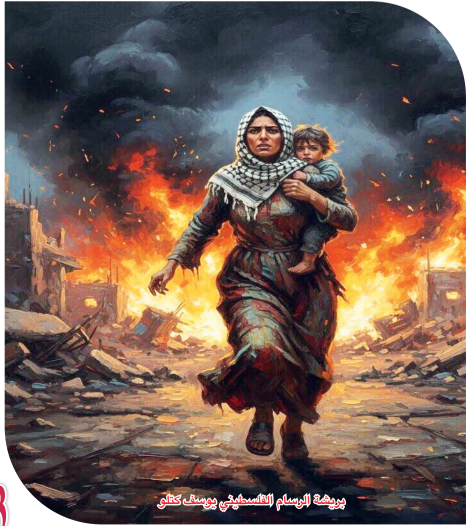
شاطئ مغلق على نفسه، منكفئ كما شيخ ضُلُ الطريق منذ ثمانية وأربعين، فانكفأ غير مبال حزين.

ورجل يفرش لحافا قديما، باليا، يمدد عليه طفله الصنغير، فيما يستلقي هو على الرمل، ويلوّح بسعادة، لبنت صغيرة في البعيد.

تعليرة في البليد. فجأة ينبثق زورق أزرق من البلا مكان، مثل الموت الأزرق، يطلق في اللحاف والرمل، ولا يفضل من الجسدين غير أشالاء محترقة لا تعرف كيف تُجمعً

تصرخ البنت الصغيرة، التي كانت تحُثُ السير منذ قليل لتصل إلى اللحاف والأشلاء:

- يا باااااه. فتصيبها قذيفة ــرى، وتسقط فى



الخميس 23 من أكتوبر 2025



قلم: فرانسوا كوسيه

يتناول هذا الاقتباس من الدراسة النقدية لفرانسوا كوسيه (François Cusset)، تطور الممارسات الفنية الحديثة والمعاصرة ضمن سياق التحولات النظرية والاجتماعية التي أعادت صياغة مفهوم الفن ووظيفته. يتتبع الدرس الانتقال من مفهوم الاستقلالية الفنية إلى اندماجها في شبكة من الفاعلين والخطابات والمؤسسات، كما يتضح في مفهومي «عوالم الفن» لكل من أرثر دانتو (Arthur Danto) وهوارد بيكر (Howard Becker). يشير النص إلى تأثير النظرية الفرنسية French theory – بدءًا من فوكو ودولوز وصولاً إلى بودريار وليوتار – في إعادة تشكيل العلاقة بين الإبداع والخطاب، وبين الممارسة والنظرية. كما يتناول مسألة الفن كفعل فكري واجتماعي يتجاوز القيود الجمالية التقليدية.



## ممارسات الفنانين

#### «کل عمل فنی هو جریمة لم ترتکب.»

تيودور أدورنو، الأخلاق الدنيا (Minima Moralia)

منذ قرنين خَلَتْ، دشّن هيغل سُلالة مُنذري «نهاية الفن»، مُعلنا إياه «أَمْراً مَاضياً» بالفعل. لم يَكْفُف إلفن مُذْ ذَلكَ عن الإبطال، والإفناء، والتبخير، والتَحوُّل إلى لا- فُن، تَبعاً لانْحسار الاستقلالية التي كان يُفترض أن يتمتع بها في «عصر ذهبيً» مُتوهَم، مُثيراً في كلَّ مَوطن ومَوْقع خطابات «الانحراف» أو «التجاوز». بيد أنَّ الولايات المتحدة، وعلى مدَى مصف قرن، كانت السَّاحة التي شَهدَتْ تَقَوُّضُ أُسُسِه التقليدية، وبشكل أكثر ملموسية ولا رجعة قيه -تلك الأسسُ التي تَدَعَّمَتْ على يد عصر هيغل وسيزان على وجه التحديد. وفي الولايات الأسسُ التي تَدَعَّمَتْ على يد عصر هيغل وسيزان على وجه التحديد. وفي الولايات المنتجدة، وعبر تَبدُلات الفن وتَداخُله المُستَجَد مع المجالات الإجتماعية (والتجارية)، خلف المفهوم المحوري له عوالم الفن (art worlds) الفن المثقوري الذي صاغة الفيلسوف آرثر دانتو ثمّ بلورَهُ عالمُ الاجتماع هوارد بيكر- مَجال الفن المُترين الذي كان يُتصور وبوصفه حَيزاً

خَاصًا للمُبدع. وبعيداً عن الفكر الجماليّ، تَعرُّفُ هذه العوالمُ، بصيغة الجمع، على أنها «شبكةُ تأبِتةً من الأواصر التعاونية بينَ المُشاركين، من المُبدع إلى صاحبَ المُعرض والناقد»، حيثُ تَغدُو الأعمال «النتاجات المُشتركة لكل المتعاونين» في هذه الشبكة. ولم يَعُد اتساقُ هذه العوالم مرهوناً بتعريف قُبليً للفنّ، بلّ، على وجه الدّقة، بـ «الطابع الإشكاليّ لكنّ من ماهية الفنّ [arfness] وماهية النيّ المعامدة المراسم السيرة المسلمة الله الله المناسقة المناسقة

الْعَالَم [worldnessُّ]»َ.َ

[نُعُدّ Arthur Danto من أوائل من صاغوا مفهوم «Artworld» فلسفدًا، معتدرًا أن الفن يُعرفُ بالإطار النظري والمؤسساتي الذي يمنحه مُعنى داخُل ثقافة معينة، وليس بخصائصه المادية أو التّقنية (Danto, 1964). فـ«Artworld» عنده شبكة من المفاهيم والخطابات النقدية والتاريخية التي تحول الأشياء إلى أعمال فنية، ما يجعل الفن ظاهرة تأويلية مشروطة بسياقها الثقافي وبعد نحو عقدين، وسّع Howard Becker هذا المفهوم سوسيولوجيًا، موضحًا أن كل ممارسة فنية تتشكل ضمن شبكة من الفاعلين والمؤسسات—من فنانين ونقاد وتقنيين وجمهور— تتعاون في إنتاج وتداول الأعمال، ليصبح الفن نتاجًا اجتماعيًا معقدًا وليس مجرد تعبير فردي (Becker, 1982). تُظهر المقارنة بين Danto ق Becker انتقال المفهوم من تأمل فلسفي لمعني الفن إلى تحليل بنيته الاجتماعية والمؤسساتية.]

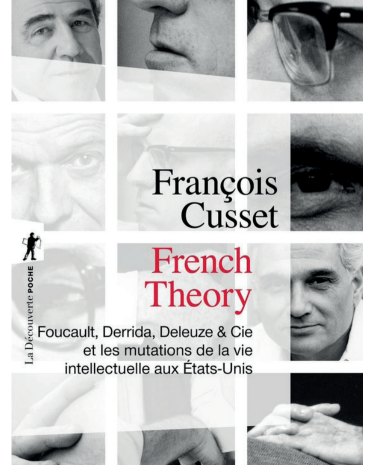
بمعنى آخر، في مُواجَهة تَكاثُر العلامات الاجتماعية والتوسُّع اللامحدود للسوق، بَرَزَ في حقل الفنَّ تَمَاه جدَيدٌ بِينَ المَمارسة والخطاب، والفنان والناقد، وأيضاً بينَ العَمل والمُنتَجَ، والتخريب والترويج. هذا التَّماهي استَقَرَّ الآنَ في صميم ما يُؤسِّسُ عَالَماً، أو عوالمَ، فنيَّةً. إذا كان

للنقد الذي يُعدَّلُها »، حسبما يُلَخُصُ جاك رانسينير، فإنَّ التساؤلَ يطرحُ نفسهُ اليومَ حولً الانتقال إلى نظام ما بعدَ جماليً - حيثُ تَتَلاشي فيه الحدودُ بين العمل والخطاب ذاتها. وهنا كان تَدَخُلُ النظرية الفرنسية عَبْر الأطلسيّ، حيثُ شَهدَ الوَسَطُ الفنيُ أَشَدُ استخداماتها وأزهَر نجاحاتها، ولكنَّ أيضاً أَسْوا تشوهاتها، بعيداً عن الجدالات الفرنسية الفرنسية الأحدث حول «طُرق الفنَ المعاصر المسدودة». وهو تأثير مُعترف به الفرنسية وأكثرُ جلاءً بكل المقاييس من تأثير الفنانين الفرنسيين؛ «في أوائل الثمانينيات، إجماعاً، وأكثرُ جلاءً بكل المقاييس من تأثير الفناني الفرنسييّ، يتذكرُ روبرت ستور إساسية الذكري الثلاثين لمَجلة Artpress «لكنَّ مَدَّ النظرية الفرنسية كانَ يَجتاحُها، بلا رادعٍ»، مَدُّ شكل بودريارُ دروبّه المتدفقة، بينما أطلق بارت وفوكو وكريستيفا بلا رادعٍ»، مَدُّ شكل بودريارُ دروبّه المتدفقة، بينما أطلق بارت وفوكو وكريستيفا وغيرُهم العَنانَ لتَزَمْجُر تياراتِ أَشَدٌ عُمْقاً. لقد التَقْي

«النظامُ الجمالِيُّ للفنِّ [...] قِدِ أَدْخَلَ في صُلْب وجود الأعمالِ ذلكَ الجَهْدَ اللامتناهيَ

وغيرُهم العنانُ لتَزَهْجُر تيارات أشَدُّ عُمْقاً. لقد التَّقَى الكَتَابُ الفرنسيونُ في تقديمٌ صيغٍ مُتنوَعة لرَبْطِ غير مَلُوف بينَ الممارسة وخطاب الفن، والاعتراف بيتكامُلهما التاريخيِّ، في مُعارَضة لتسلسلهما الهرمي الجدليِّ العتيق. لقد أحدثوا قطعاً مع قرنين من التشييء النظري للفن، ومع الجماليات وصقها مجالاً مُنقَصلاً للمعرفة: ديريدا من خلال مساءلة مفهوم «الحقيقة» في الرسم؛ فوكو بكشفة مساءلة مفهوم «الحقيقة» في الرسم؛ فوكو بكشفة في أعمال مانيت عن نظام الفن الحديث «المرجعي الذاتي»؛ بودريار بوصفه «المحاكاة» في أعمال من خلال إظهار «جماليات الاختفاء»؛ غواتاري بخوضه غمار العروض الأدائية المسرحية وطرحه نظرية «الفن العملياتي»؛ دولور بدراسته «الإيقاع» بخوانسيس بيكون ووضعه في صَدْر كتاب ضد لدى فرانسيس بيكون ووضعه في صَدْر كتاب ضد لدى فرانسيس بيكون بالفتي والآلة للفنان ريتشارد لدى فرانسيل بورين الودين أو ليندنر؛ وأخيراً، ليوتار بكتابته عن دانييل بورين أو إشرافه، في عام 1985، على مَعرِض «اللاماديات»

بين العمل الفني والسوق في الخطابات الأيديولوجية للنقاد الكبار في منتصف القرن العشرين، ولد التعبيرية التجريدية (Expressionnisme Abstrait) بوصفها ثورة ضد الطلائع الفنية والنظرية الأوروبية، مدفوعة برغبة عميقة في الاستقلال عن نماذج القارة العجوز. غير أنّ العقدين اللذين تليا التحرير شهدا، على نحو متقطع، تلاقيات خفية بين كبار الرسامين الأميركيين والرواد المستقبليين للفكر البنيوي وما بعد البنيوي الفرنسي (post-structuralisme) حكما في اللقاء الشهير بين ساي توومبلي (Post-structuralisme) ورولان يارت Roland Barthes ولان يارت بالفن الأميركي بتلك «العفوية التي لا تريد أن تُمسك بشيء».

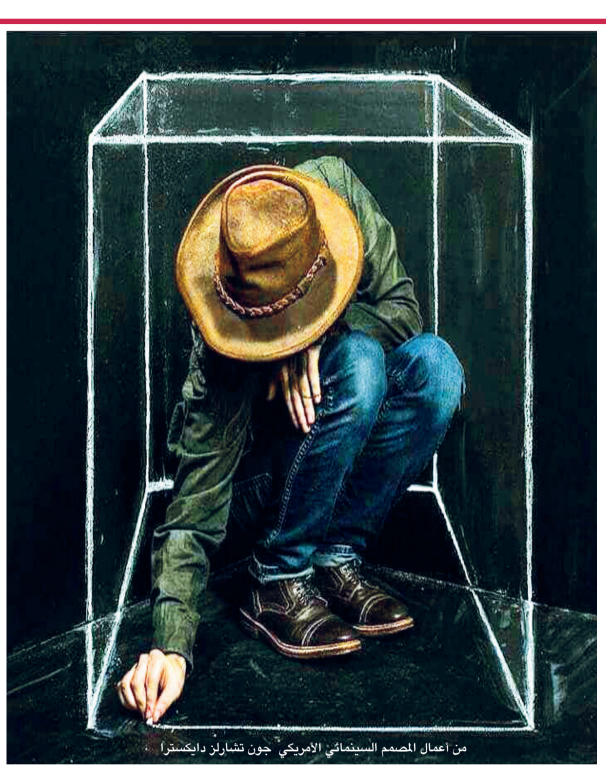


وقد جمعت بين هذين المشروعين، على تباعدهما الزمني، تقاطعات جوهرية: تمجيدً الإيقاع والطاقة، الاشتخال على البني السلامسركسزيسة اكتمسا قساآ جاكسون بولوك Jackson «لوحاتى ىلا مركز»ا، و«التسطيح الجديد» الذي أدخله مارك روثکو Mark Rothko, وفق قراءة كليمنت غرينير Clement Greenberg من خلال مساحاته اللونية الأحادية. إلى جانب ذلك، تجسدت الصلات الفنية المسباشسرة بسين روبسرت Robert Rauschenberg وجاسبر جونز Jasper Johns من جِهة، وجِونِ كَـيــج Čage وميرس كننغهام Merce Cunningham جهة أخرى، وهي صلات تقاطعها تنظيريًا مع جيل دولوز Gilles Dëleuze وميشيل فوكو Michel Foucault

غير أنّ ستينيات القرن العشرين جاءت لتقلب هذا المشهد الأميركي رأسا على عقب؛ إذ تراجعت «الحبوبات» الفنية التي طبعت ما بعد الحرب، لصالح تيار جديد غامض الملامح أنذاك: البوب أرت Pop Art. هذا الاتحاه، الذى استعار اسمه وبعض مبادئه من إنجلترا، تبني السخرية من السلعة واستعمال فضلات المدينة، معلنًا نهاية صورة الفنان الحديث: الكائن المنعزل، الماساوي، المستقل عن العالم أو الرافض له. في هذا المناخ، أسس أندي وارهـول Andy Warhol

mis The أي مانهاتن ورشته الجماعية الشهيرة Pactory حيث أنجز أولى طباعة الحرير، واستضاف شعراء وموسيقيين مثل لو ريد Lou Reed وفرقته المستقبلية The Velvet Underground، وأطلق مجلة Interview. في الوقت نفسه، كان كلايس أولدنبرغ Oldenburg ينجز أولى منشأته، وروي ليشتنشتاين Roy Lichtenstein ليصورة، فيما كان ليو كاستيلي Ileana Sonnabend يعرضان أعمال وإليانا سونابند Ileana Sonnabend يعرضان أعمال هؤلاء المتردين الجدد.

هولاء المعردين الجدد.
أمام فكرة الوظيفة العليا للفن وخضوعه للعقل النقدي،
برز مبدأ جديد، كما رآه جان بودريار Jean Baudrillard،
يقوم على المزايدة المفرطة، سواء تجاه السوق أو تجاه
التمرد المضاد للثقافة. فالفن، في نظر بودريار، لا ينبغي
أن يبحث عن خلاصه في الرفض النقدي، بل في المبالغة
في تجريد السلعة وتقديسها، في أن «يصبح أكثر سلعية
من السلعة نفسها». وهكذا أعلن انتهاء الخطابات
من السلعة نفسها». وهكذا أعلن انتهاء الخطابات
الصارمة التي سادت ما بعد الحرب، حول مهمة الفنان
المعارمة التي سادت ما بعد الحرب، حول مهمة الفنان
المعارمة التي سادت ما عرينبرغ. لقد آذنت هذه التحوّلات
بانطفاء الممارسات الفنية التأملية والبرامجية التي ميّزت



خمسينيات القرن العشرين، تلك التي كانت تسائل الوسيط التصويري في غايته ووظيفته، كما يلخّص برنار بليستين Bernard Blistène، في مقابل «مبدأ الاستنساخ الميكانيكي» الذي فرضه البوب ارت لاحقًا.

هكذا أنتقل آلفن من استقلالية الخطاب الذاتي إلى هيمنة الممارسات المندمجة في السوق والعالم، لتولد حالة من التعدد الحركي والتصنيفي، هدفها الأساسي — كما يقول بيار بورديو Pierre Bourdieu — التواصل التجاري والتمييز بين «علامات» متنافسة تطلب الاعتراف. في هذا السياق ظهر مصطلح الفن الأدنى Minimal Art سنة 1965، مع أعمال دونالد جَد Donald Judd وسول لوت Sol LeWitt أم تبلور الفن المفهومي (Sol LeWitt في الولايات المتحدة عام 1967، إلى جانب تجارب النحت والتصميم والفيديو، وظهور اللاند آرت Land Art في في فضاءات البلاد الشاسعة.

وفهم هذه الممارسات الجديدة، ستصبح السيميائيات الفرنسية - من بارت Baudrillard إلى بودريار Baudrillard وفوكو Foucault - أدوات لا غنى عنها في سبعينيات القرن العشرين. في أحياء سوهو Soho وإيست فيليدج (East Village مناس المثل Alythologies) كانت تقرأ أعمال مثل East Village لو Société de وحتى Surveiller et punir، بحثًا

عن لغة جديدة تربط العلامة بالمجتمع، وتكشف التوتر بين السلطة والهامش.

بلغ هذا التداخل ذروته في المشهد الفني والنقدي، حيث تماهت الأدوار: الفنان والناقد والتاجر والمنظم، يجتمعون في معارض جماعية تغذيها روح السوق والعروض الأدائية. ومع طفرة مطلع الثمانينيات، المدفوعة المضاربات المالية والعقارية، ومفسري أعمالهم التقليديين النقاد والمؤرخين)، لصالح علاقة جديدة مع الإعلام ورجال المال.

في هذا المناخ المربك، جاء تدفق النظرية الفرنسية في الثمانينيات كمنقد مؤقّت. فقد أعاد إلى الممارسات الفنية، التي كادت تذوب في السوق، بعداً نقديًا وتاريخيًا، وأوهم مار الفنان يمتلك الخطاب من جديد، في علاقة متبادلة بين القول والممارسة؛ حيث يغدو الفنان منتجًا لخطاب يغدو الفنان منتجًا لخطاب أدائي على العالم، كما يصبح الناقد أو المنظر شبيهًا بفنان مفهومي يُبدع أحداثًا لغوية

ونصوصًا-عروضية. هكذا، كما تقول الكاتبة والفنانة كاثي أكر Kathy Acker: مصرت قادرة على أن أُعبّر بالكلمات عمّا كنت أمارسه فعلاً... حين قـرأت L'Anti- $ar{E}$ dipe قـرأت Foucault، انفتح أمامي عالمٌ لغوى كامل». وبعد حيلًا دونالد خُد Donald Judd وریتشارد سیرا Richard Serra وجوزيف كوسوث Joseph Kosuth، الذي جمع بين الفكر والممارسة، برز جيل جديد بلا مرجع نظرى، ضائع بين الأيديولوجيين

الأخلاقيين وسحر السوق. عندها مثّل فكر بودريار Baudrillard الحليف المثالي، إذ بدت عباراته المزدوجة كأنها الحل لتناقضات الفن الحديث: «إنّ التحدي الذي يطرحه علينا رأس المال في جنونه، علينا أن نواجهه بمزايدة جنونية مقابلة».

ومن خلال مبادرة الناقد سيلفير لوترينجر 1983، 1988 سنة 1983 سنة 1983، ختاب Simulations سنة 1983، حخل بودريار فجأة قلب المشهد الفني النيويوركي، حتى قال أحد مديري الغاليريات: «في غضون عامين، كان الجميع قد قرأ Simulations»، مؤكّدًا أنّ الفنانين استعملوا فكره مباشرة في أعمالهم. هكذا بدأت تلك اللحظة المفصلية التي ستخلد في تاريخ العلاقة المتوترة بين المارسة الفنية والخطاب النظري، بين الفن والسوق، وبين الصورة والكلمة.

#### المصدر:

Francois Cusset
French Theory. Foucault, Derrida,
Deleuze et Cie, et les mutations de la vie
intellectuelle aux Etats-Unis. Paris, La
.Decouverte, 2003. 368 p

مدحتُ رسولَ الله والشوق غالبي

ومَدحُ رسول لله أعظم واجب

ترقرق في الدنيا وآدمُ طـــينةٌ

بهاء ففاض النورمن كل جانب

تقدّم ما في الأنبياء مقدّم

وخاتمهم والختم بعض العجائب

إلاإنه في الحوض أكرم صاحب

ألاإنه في الحشر أعظم عاقب

ألاإنه يوم القيامة حـــاشرٌ

ألاإنه المساحي ظلم العواقب

فأشْرَفُ معشوق وأصدقُ عاشق

وأكرم مطلوب وأعظم طالب

وما قبله نورٌ من الخـــلق كلهمْ

تفجّر من سيماه نهر المناقب

إذا ما سرى في المشرقين ضياؤه

تكشّف كالمصباح بين المغارب

«سراجٌ منيرٌ» هكذا قال ربُـــه

تدفّـــق علماً بين جاءوذاهب

ومن يطلب الدنيا فلاإثم إن يكنْ

حلالاً ، وإلا كان أتعَـــسَ نادب

وماذاق طعمأ للوفاء من اكتسى

بذنب علاه من قرين وصاحب

ألا إنَّما لونُ السعسادة حسائلٌ

إذا كان في غير النبيّ المحسارب

أحلّ له طعم الغنــائم دونهمْ

فصاربما قد نال أشرفُ واهـب1

به فخرُ عدنان وعدنانُ جدُّهُ

نماه إلى نســــلِ لؤيُّ بنُ غـــالب

وتفتخرالشّـعرى «بنجم» ونورُهُ

تُكلّ لله بالحُبّ سجدة تائب2

وكم في ظلام الليل والدمعُ ناطقً

ويهفو إليه النَّايُ فالنَّايُ مُدْنَفُّ

تُساقُ إليه مُثْقَلاتُ الركائب

ملحت رسول





وتعشق مسراه مصابيح راهب وإنّي نماني للهوى طيبُ يثْـــرب وطيبَهُ كانت قبلةً للرَّعَائب3 وإنَّ انتمائي للمغارب مسْكــناً

أحقُّ بتحريض المطايا النَّجائب و»أنجشةٌ» 4 لم يرتفقْ بركائبي

ففاضت على نحري عطايا السَّحائب

أحاطتْ خطيئاتي بما كسَبتْ يَدي

برحْلي ، فيا مولايَ قرّبْ مناكبي

حسن الأمراني

إذا ما خليّ لامني خـــنْتُ عارضاً 5

دعاني إلى حثّ الجَوى بالجوائب

ألاإنني والضعف يَثْني عزيمتي

أرى الشوق يُذكيها لسبق الكواكب

وللشُّوق سـرّ ما أحاط به الـمدى

فيا قلب زد عشقاً وسدّدْ وقارب

1- لؤي بن غالب: الجد الثامن للنبي صلى االله عليه وسلم

2 - في سورة (النجم): «وأنه هو ربّ الشعرى»، وفي نهاية السورة: «فاسجدوا الله واعبدوا»

3 - طيبة: بكسر الطاء وياء، اسم المدينة المنورة، سماها به رسول الله صلى الله عليه وسلم. وأما طيبة بفتح الياء وسكون على الياء، فمدينة قديمة في مصر. وهي التي عناها نجيب محفوظ في روايته: «كفاح طبيه».

4 - هو حادي الركائب الذي قال له رسول االله صلى االله عليه وسلم: «رفقا بالقوارير يا أنجشة».

5- العارض: السحاب. وفي التنزيل: «قالوا هذا عارض ممطرنا».

وجدة ، صبيحة الثلاثاء 21 ربيع الآخر 1447 ، الموافق نـ 14 أكتوبر 2025