المدير؛ عبد الله البقائي سنة: 56 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 21 من جمادى الأولى 1447 الموافق 13 نونبر 2025

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

في الْحَقيبَة نَافذَةٌ أَغْمَضَتُ شَمْسَهَا كَيْ أَنَامَ عَلَى حُلْم كَفْنَتْهُ سَتَائِرُ هُدْبِي وَنَهْرٌ يُوسُوسُ في أَذني بِبُكَاءٍ يُخنِّسُني فؤق صَخْر الرَّجُومِ..)

3

شَرِيدٌ.. وَلَكِنْ أَنَاهِزُ أَرْضاً وَسَبْعَ كَوَاكِبَ طَاعِنَةً فِيَ الأُفُولِ ، وَقَدْ تَسْتَفِيءُ إِلَى لِحْيَتِي

شَجَرَاتُ الْخَرِيِفَ وَأَكْبُرُكَيْ تَسْتَعِيدَ الْجِبُالُ الْوَطِيئَةُ مِنُ قَامَتِي سُمْقَعَا..

محمد بشكار



هَلْ وَصَلْتُ؟ فَمَا لِلرَّبَائِة تَصْطَكُ فَلْذَتُهَا بِالنِّشِيجِ فَيَشْقِيَ الرُّخَامُ؟ كَأْنَ فَسَائِلُ أَوْتَارِهَا الْوَبَرِيَّةِ قَدَّتَ مِنْ سُرَّتِي..

> (شريدٌ وَفِي عَتِمَاتِ الْحَقِيبَةِ دِرْبِ الْتَوَى كِالشَّرَايِينِ حَوْلَ الْقُلُوبِ الَّتِي أَوْصًدَ تْنِي.

فِي الْحَقِيبَةِ أَحْدِيَةٌ تَسْتَعِيرُ الْغَزَالاَتُ أَظْلاَفَهَا ، لتُلَمْلَمَ صَحْرًاءِ رُوحِي في حَانَة وَاحدة. أُريدٌ وَلاَّ وَزْنَ للرِّيشِ مَهْمَا ارْتَكَ تَهُ السَّمَاءُ وَالرَّمَادُ الَّذِي سَهِرْتُهُ حَتَّى تَجَعَّدُ فِي مُقْلَتِي مَجْمَرٌ جَاحِظٌ بِالرُّؤَى

> الرَّمَادُ الْمُقَدَّسُ مَخْطُوطُ نَارٍ سَتَتْلُو الرِّيَاحُّ مَرَاثِيهِ حِينَ أَمُوتُ وَتَطْفُو الْبُوَاخِرُ مِنْ دُونِ نُوحٍ إِلَى بَرِّهَا ذَاتَ قَبْرِ بَعِيدً..

شَرِيدٌ وَأَعْدُو بِخُفِّ الْغَزَالَةِ في شَللي وَأَجْرِي كَنَهْرِ دَنَا حَافِيَ الضِّفْتِيْنِ لِيَشُرِبَ حَتْفُهُ مِنْ قَمَر لِيَشُرِبَ حَتْفُهُ مِنْ قَمَر



## شعر اللحظة الراهنة أسئلة ورهانات

عبد اللطيف الوراري

شعر اللحظة الراهنة

أسئلة ورهانات

جديد الشاعر والناقد المغربي عبد اللطيف الوراري، كتاب صـدر أخيرا عن عالم الكتب الحديث للنشّر والتوزيع بالأردن، إربد 2025م، وقد اختار أن يسميه بـــ: «شَّعر اللحظة الراهنة: أسئلة ورهانات»؛ وهو في الأصل استقراء نقدي وثقافي مغربي- مشرقي يمس ُّ في الصميم أوضاع ألشعر العّربي المّعاصر وماّ يشهده منّ إشكالاتُ وقضّايا على صعيدًى الشكل والمضمون، أو من إبدالات فكرية وجمالية متراصّة لا يصحُّ تناولها بمعزل عن الوضع الراهن بتحوّلاته وانفجاراته وهجراته وإحباطاته وموجات الخوف واليأس والشك والعدمية التي صار يشيعها في نفوس المعاصرين.

وتأتى أهمية هذا الكتاب النقدي الحواري في أنه يخوص تلكُ الإشكالات والقضايا من زُوايا ووجّهاتُ نظر مختلفة ومتعددة، وفي سياق مخصوص تتعالى فيه نبرة دعاوي القائلين بأنّ الّشعر خفت صوته وانحسر دوره في التعبير عن حركة المجتمع وحاجياته النفسية والمادية، أو أنّه يمرّ بأزمة حقيقية تهدد وجوده، بل قد يمثل – كما يزعم بعض الناس- ارتدادًا عما تحقق للقصيدة العربية في عصرها الذهبى الحديث.

جاء على غلاف الكتاب: «في عام 1968، أصدر الناقد المصرى غالى شكرى كتابه ذائع الصيت (شعرنا الحديث..

إلى أينً؟)، وقد قامتُ أطروحته الأساسية على اعتبار أنَّ الحداثة ليست واحدة على صعد المفهوم والمرحلة التاريخية ومنازل الريادة، وأنّها تمسُّ الرؤية الشعرية للعالم. بعد نصف قرن ونيف، جرت مياهٌ كثيرة تحت جسر الشعر العربي، والحداثة الشعرية لم تعد حكرًا على المراكز بل همّت الأطراف أكثر فأكثر.

نعود اليوم تنطرح السؤال مُجدّدًا، داخل «إبستيمي» العصر الذي نحياه ونتأثر به، وضمن رهانات وأوفاق مختلفة؛ ليسِ بحثًا عن أجوبة جاهزة ومُ تله فة، ولكَّن لتجسير مسافة بيننا وبين ما يحدث في الشعر العربي باعتباره سؤالًا في حد ّ ذاته، وخطابًا جماليًّا وثقافيًّا ما يزال يشفُّ عن منحنيات الروح في تُقلِّباتها ومواجّعها الداخلية.

نُـُقاد ودارسون أكاديميون وشعراء مـُتحد ّرون من أعمار ورؤى وحساسيّات متنوعة، ومن ثقافات محلية داخل الشعر- الوطن المتخيل الكبير، تـُوجِّهنا إليهم بالسؤال:

شعر اللحظة الراهنة.. إلى أين؟

من إشكالية الـ«نحن» المتفجرة باستمرار، إلى التباس «المعاصر» بما تلمع إليه الصفة ولا تؤديه المعرفة إلا بقدر ما تـُحدثه فيه من التباس آخر. إنـّه ُ سؤال مـُركب ٌ وإشكالي ٌ، لكن طرحه اليوم ليس ترفا، بل ضرورة يمليهما واجب المعرفة ونداء المسؤولية في آن».

### ضوء ودخان: اعترافات شاعر ناشئ

أما الكتاب الآخر والذي صدر عن دار النشر نفسها، فهو الطبعة الثانية للسيرة الَّذاتية للشاعر عبد اللطيف الوراري، ويحمل عنوان: «ضوء ودخان: اعترافات شاعر ناشئ». وجآء على غلاف الكتاب:

«الكتابة عن الذات، مهما بلغت درجة عمقها وقو ّتها، لا تعنى بالضرورة رغبة أو حتى قدرة على التصالح مع الماضى، ورُ بُـ ما الحاضر. هنا تبرز السيرة الذاتية مستعيدة شريطًا من لحظات ماضى الشخصية يتخللها دَفَقٌ من العواطف والهواجِس وأحلامُ اليقظة، كأنـّما تريد أنِ تقول ذلك العالم الذي ولي وفق تأويل آخر؛ أي أكثر أصالة. وهي مع ما فيها من بوح واعتراف، لا تخضع لترتيب كرونولوجيّ صارم يحدُّ من بعدها السيري الحميمي والشذري المفتوح.ّ

ما يبدو قويًّا في هذه "الاعترافات" أن تخترقها التماعة هدف صغير بطعم الحلم، سجـّله ذلك الطفل الذي كانه فِي مرمى الحياة، دون أن يتوقف عن استكمال لعبه معها، ثم يأتي الشِّعر مثل "هـِبَـة ٍ ربـّانية ٍ " تـُـتِـسيه هول الواقع؛ حيثٍ استُبدل به مُـُتَـّع القصيدة وهي تأخذه إلى ما فيه سلوة



يعود الكاتب المغربى على بنساعود بعمل قصـصي جديد بعنوان: «لا شيءً ينتهي بإسدال الستارة»، صدر أخيرا عن مطبعة بلال بفاس 2025.

تتميز هذه المجموعة القصصية تنفتح على أسئلة النهاية واللانهاية، وتغامر في عوالم يومية تتقاطع فيها الهشاشة بالدهشة، بالوجع الَّخفي.

مجموعة تستلهم عبث الحياة، وسخرية الواقع، ومرونة اللغة، وتدعونا لطرح السؤال بدل انتظار الجواب. بهذا الإصدار، يواصل القاص مساره في تجريب أشكال القصة القصيرة العربية، ماندًا القارئ نصوصًا تقاوم الخفوت وتحتفى بجماليات الحيرة.

غلاف المجموعة من إنجاز الفنان الحروفي المغربي «مصطفى أجماع» الذي وقع عمله بصيغة اللون – بينِّ الأحمر والأسود – ليؤكد أن ما ينتظر القارئ ليس عالماً صافياً أو مريحاً، بل مساحة سردية مشحونة بالتوتر الجمالي والفكري، حيث لا تنتهي الحكاية بنقطة، بل تبدأ من جديد خلف الستارة...

قدم للمجموعة الإعلامي والمبدع الأستاذ عبد الرحيم التوراني، ومما قاله:

«في (لا شيء ينتهي بإسدال الستارة) يرتقي على بنساعود بسرد قصصه إلى مستوى أعلى، ويحققٌ نقلةٌ نوعية في مهارته القصصية، من خلال نسج متين



وِأَداء تَفَاعِلَي مَبِهُر، وسرد آسـر.. بأسلوب سلس ومُتألق وجذاب، ملىء بالدهشة والتشويق حدً الإمتاع...».

وتُجدر الإشارة ان علي بنساعود سبق إصدار المجموعات التالية

- -ظلال ذابلة (ق.ق.ج) دار الأمان 2013
- -انحناءات ملتوية (ق.ق.ج) دار الأمان 2014
- -رايات بلا عبير (ق.ق.ج) دار الأمان 2015
- -رسومك حيطاني (ق.ق.ج) دار الأمان 2017
- -حائك العتمات (ق.ق.ج) مطبعة بلال فاس 2018
- -دوامة الخيول المرحة (قصص قصيرة) مطبعة بلال فاس 2020



الخميس 13 من نونبر 2025

عندما تكون في حضرة الفيلسوف الشريد لن تحتاج إلى ساحة "الأغورا" الإغريقية حيث يطلب منك الَّحكيم أن تنزع حذاءك وتلعن هذا المرض العضال الذي هو الحياة.. الفيلسوف الشريد ليس حكيماً عدميا بل هو ناقد حصيف لمختلف مظاهر الوجود الإنساني بنبرة خالية من عاطفة..أهم شيء عنده هو الخروج من القاعات المغلقة

والأنساق الباردة التي تعلب الأفكار في أكياس الدوغمائية العتيقة.. الفيلسوف الشريد مسافر دوما نحو الشمس يحمل زاده ولا يتعبّ من التجوال بين أروقة الساحات العمومية منصتا إلى ذبذبات الكينونة الغير مستقرة في دهاليز المركزية الكونية.. الفضاء الشريد هو مأوي المهمشين والمنسيين ُخارج مدارات السلطةً...لكي تعيش فلسفتك تحتاج فقط أن تمشى بين الناس دون

> حرية الابداع، لأنها تضمن لك أن تفكر بوجه آخر، كما تدافع عن حق الشعور الإنساني في التعبير عن ذاته وبذاته، بعيدا عن التزمت والتعصب» (الفلسفة الشريدة ص6)..ليست هناك حقيقة مطلقة تسند المشاء في هذا العصر..وحده سلاح النقد يحرر تفكيره من كل المتعاليات المجردة ليعانق هموم الناس ومعاناتهم وأفراحهم وكل التغيرات التي تطال الجسد والروح...يعلمك الفيلسوف الشريد بأنّ الفلسفة هي تشخيص للحاضر بروح نقدية ومساءلة مستمرة للقضايا اليومية.. الفلسفة ليست فقط محبة للحكمة والتأمل المجرد في الموجودات بل هي كذلك محبة للحياة وفن للعيش معا ومختبر لطرح الأسئلة

> > تفاصيل الحياة اليومية التي تحتاج إلى الإصغاء لذبذباتها والكشف عن مكامن الهشاشة والضعف في الوضع البشري، حيث يتمرن الفيلسوف على يقظته الفلسفية عبر الرجوع إلى الينابيع الأصلية لممارسة حريته في التعامل مع الذات

> > > المفكرة لـن يتم إلا داخل تفاصيل الحياة اليومية التى تكمن وراءها لحظأت الفرح والحزن والقوة والتعب والتصيميت والتكيلام والأمل والانتظار.. إن أحد التحديات الكبرى التى تواجه الفلسفة هـو أن اليومي أصبح مجالا محتكرا من طرف وسائط التواصل الاجتماعي، ومجالا للهيمنة الاقتصادية والسياسية. فكيف يمكن للفلسفة أن تعيد بناء علاقة إيجابية مع اليومي دون السقوط في منظاهر الابتنذال السّائد اليوم في هذه

حقائب ثقيلة وتتنفس هواء الحرية عن مسافة قريبة. فالفلسفة جاءت لتدافع»عن حرية التفكير المطلق، موضوعا وتعبيرا، تدافع

وهذا ما يجعلهاا تضع على رأس جدول أعمالها

قضايا العصر" لم نعد نعتبر الفلسفة ذلك التفكير الكلى الموحد الذي يعطيك فكرة، إن لم تقل حلا، لكن سؤال يطرح عليها، حسب هذه الوحدة الشاملة. لم تعد نسقا وحديا متماسكا، بل أصبحت حرية وتنقلا، شتاتا وتعددا تنتجها ميادين متعددة، فتأتى مختلفة الأوجه متباينة المضارب والمآرب» (ن م ص 15)..

المرتبطة بالسلوك والقيم.

إلَّى أرثودوكسية الأمر الواقع بل هو تمرن على المؤانسة الفلسفة الشريدة والآخر والتفاوض حول المعنى المشتبك مع

عن

# إلى أستاذ الأجيال فتحي التريكي

الفِيلسوف الشريد وصفةً مفتوحة لا تمل من طرح الأسئلة ومطاردة ظلال الحقيقة بين جدران الأزقة الخلفية، بل مخاصمة اليقينيات التي تجثم ًفوق الجسد والروح....

ليس في معجم الفيلسوف الشريد شيئا مقدسا..فتراثنا يصلح في كثير من جوانبه لبناء رؤية متكامّلة حول الوجود ولكنه لا يصلح تمثالا نقدم له طقّوسٌ الصباح والمساء وهو

جاثم بثقله علينا..الفيلسوف الشريد لا يقف عند السطح فى قراءتُه للمنظومة التراثية بل يحتاج إلى عدة منهجية قويةٌ لإعادة الإنتاج وتحريك المفاهيم التي يمكن أن نستعملها في منظومتنا المعاصرة حتى يصبح التراث معاصرا لنا دون تقديس أو نظرة جامدة..

نحتاج إلى التراث لنتحرر به ونتحرر ومنه.. الفيلسوف الشريد مدافع شرس عن حق الفرد في عضويته المستقلة عن الجماعة.. لاحداثة ولاتحديث بدون قيام ثقافة الفرد الذي هو العمود الفقري لكل تغيير..يؤسس الفيلسوف الشريد فلسفته المفتوجة على مفهوم «التعقل» المنحدرمن فُلُسفة "المعلم الثاني" (أبونصر الفارابي)..

ليس التعقل خضوعا أو استكانة بل هو ممارسة عقلانية تتلون بألوان التربة التي تنزرع فيها العقول في شتى الحقول النظرية والعملية وتتدرج من التعقل المنزلي في تسيير شؤون العائلة إلى التعقل المدنى للتدبير السياسيّ لشؤون المدن ثم التعقل الإنسى الذي يستهدف الاعتناء بالذاتّ

حتى تنال مرادها من الخير والسعآدة.. ينهل الفيلسوف الشريد من التعقل كل الروابط التي تصل العقل بالحرية وبالتالي بالمسؤولية حتى يقف المجتمع على رجليه بتوازن قوى.. لا يعنى التعقل الخضوع لأوامر العقل الفقهي والركون

مع الــذات والمحيط بـنـاء على حاجات الفرد وحاجات الجماعة. يرى الفيلسوف الشريد بأن الحداثة ليست حكرا على حضارة معينة فكل الطرق المعقولة تؤدى إليها، لكن طريق العرب ينبغى أن تكون محفوفة بالأسلحة الذرة والمعبرة عـن خـصـوصـيـات هـذه المجتمعات المقيدة بشتى القيود وعلى رأسها القيود التقليدية ..

محمد مستقيم

فسيطرة البرؤيلة اللاهوتية المغلقة تفرض النظر إلى الآخر المختلف على أنه كافر لا يجوز التعامل معه بل ينبغى إقصاءه وتدميره في نهاية المطاف. بالإضافة إلتى هــذا البعد العقائدي الدوغمائي هناك قيود تفرضها السلطة السياسية التي تغولت عبر التاريخ وتمكنتّ من فرض منطقها التي يتوافق مع المنطق التقليدي..ً. يقترح الفيلسوف الشريد أن الحل للخروج من هذا المأزق الارتكاسي هو الانفتاح على كل التجارب الحضارية العالمية ثقافيا واجتماعيا وسياسيا.

لذلك يؤكد الفيلسوف الشريد بأن الولوج إلى عصر الحداثة يمر عبر بوابة التنوع والاختلاف..إنها الفلسفة البديلة التى تساعد الإنسان العربي على التحرر من القيود التقليدية ومن استبداد السلطة السياسية وكلذك من الخروج من عبودية المركزية الغربية واستبدادها..معقولية التنوع إطار إيتيقى لممارسة العقلّ في الفضاء العمومي واحتضان كل الاختلافات الثقافية

والاجتماعية من منطلق الحرية والتفاهم المتبادل والتعايش معا واحترام الخصوصيات التاريخية والثقافية للأفراد والجماعات." فلسفة التنوع هي فلسفة الإبداع، لأنها تضمن لك أن تفكربوجه آخر. وهي فلسفة المستقبل خارج أسوار العالم الغربي، لأنها تستطيع بأصالتها وإبداعها مقاومة هيمنة آلغرب وتحرير الذات لتقود إلى روعة الانتصار "أن م ص20).

في فضاء الرواية العربية، تـُعـَد ّ «جير ترود» إضافة نٍوعية لأنها تحاور أسئلةً الحداثة وما بعدها، وتـُقاربها من خلال سرد متشظ يرفض الخطية؛ ولغة تزاوج بين الحلم والاعتراف، ورمزية تُعيد الاعتبار للمرأة بوصفها ذَاتاً فاعلة لا موضوعا متخيُّلا. إنها نصَّ يذكرنا بأن الرواية ليست مجرَّد حكاية، بل هي مختبر للأسئلة الكِبرى، ومجال للتجريب في اللغة والبنية والدلالة.

وَّبهذا المعنى، فإنّ «جير ترود» لا تكتفى ّبأن تكون حكاية عشق عابرة، بل تتحوُّل إلى نصُّ عن العبور نفسه: عبور القُّويات، عبور الثقافات، عبور الأجناس الأدبيةً. ومن هناً، فإنَّ الروايةُ تـُثبت أنَّ الأُدبِ المُّغربي الْمُعاصر قادر على أن يـُقد ّم نصوصا تُحاور العالم بالعمق والجمال معا، وتُؤسِّس لمرحلة من السرد تتجاوزُ التوثيق والتقريرية لتُدخل في رحاب الفن " الخالص.

وِهكذا، تظلِ جير تــرودــروايــةٍ تُعلُّم قارئها أنَّ الأُدب ليس بحثاً عن إجابات جاهزة، بل هو رحلة في متاهة الأسئلة، حيث يكون للُّخر مرآة للذات، والحبُّ وجها آخر للخذِّلانُ، والذاكرةُ شظَّاياً نُـُضيءً الطريق نحو حقيقة لا تأمسك إلا

> ان رواية «جير ترود» للكاتب المغربي حسن نجمى تمثل تجربة روائية ناضجة ، لا لأنها تضيف موضوعاً جديداً ، بل لأنها تقدم مقاربة مختلفة لثيمات قديمة: الأخر، الهوية ،الحيّ ،الذاكرة. هذه الرواية تعيد تعريف السرد المغربي في لحظة فارقة ، إذ تجعله ينفتح على العالم من جهة ، ويعودإلى جراحه الداخلية من جهة أخسري. فهي نص يشتغل على الهامش ليكشف المركز ، ويستدعى الشخصي ليضيء الجماعي ،ويستثمر الشعرية ليمنح الرواية طاقة جمالية متفرّدة.

ففى فسحة الأدب، حيث يتقاطع

الحلم بالذاكرة، ويُصبح السرد معبراً

مغايرة تستنطق المقموع والمنسى،

وتحوّل الهامش إلى مركز للكتابة.

كجسد متخيَّل أو كصوت محجوب،

متعدّد: عبور الهويات، عبور الثقافات،

جير ترود تمثل تجربة تنقل القارَّئ من

وعبور الأجناس الأدبية نفسها.

أنوثةالذاكرة وشعريةالعبور

في رواية «جير ترود» للكاتب المغربي حسن نجمي



أمام بيت جيرترود شتاين في باريس

مساحة الحكاية إلى رحابة السؤال، ٍحيث يتجاوز النص حدود العاطفةُ ليصبح تأمَّلاً في الوجود الإنساني، وفي هشاشة الهوية حينٌ تُواجِه مرآة الآخر. هنا تبرز شعرية العبور كعلامة فارقة؛ عبُورٌ لا يقتصر على الشخّصياتُ، بل يتسرّب إلى البنية السردية ذِاتها، فِيكسر الخطيةِ، ويشيع في الرواية توترا جماليا يجعلها نصًّا متجدُّداً في كِلَ قُراءة.

ُإِنَّ دراسة هذه الرواية ليست مقاربة لعمل إبداعي منعزل، بل هي دخـول في حـوار مع

المشروع السردي ا لمغر بي والعربي

في أفقه المعاصر، حيث لم يعد النص الروائي يكُّتفي بالتوثيق أو الحكي المباشر، بل أصبحً مُختبرًّا للأسْئلة الإنسانية الكبري. ومن هناً، تأتى هذه القراءةَ النقدية بعنوان: «أنوثة الذاكرة وشعرية العبور: قراءة نقدية في رواية جير ترود للكاتب حسن نجمي»، محاولة الكشف عن التداخل بين الذاتي والجّماعي، بين الجسد والهوية، بين الهامش والمركز، في نص يفتح الأبواب على مصائر الإنسان في رخلته الدائمة

الدكتورة وسام على الخالدي

لُقد نجح الكاتب في بناء فضاء روائي يمزج بين الحميمي والإنشاني، وبين التُوثيقيّ والمتخيَّل، في إطـار سـردي مشبع بالأسَّئلةُ الوجودية والإنسانية. هذه الرواية لا تُقدَّم بوصِفها حكاية عن الآخر فقط، بل بوصفها بحثًا في الذات المغربية والعربية، وهي تُطلِل على التّاريخ من ثغراته الهامشية، ومن خلال شخوصه المنسيّة، لتعيد صياغة سؤال الهوية في زمن التباسات الحداثة وماً بعدهاً.

فمنذ العنوان، يضعنا النجمى أمـام اسم أنثوي/غربي «جير ترود»، إذ يحيّل إلى انفتاحُ النصّ على الآخر الثقافي، وعلى التداخل بين الشرق والغرب، بين الحلم والخذلان، بين التوق إلى العاطفة والاصطدام بالواقع. «جير ترود» لُيست فقط شخصية، بل هي علامة دالـة، وَإشارة رمزية إلى الاغتراب والعبُّور، وإلى الرغبة فُّى المُّغَايِرةَ التِّي تتقاطع مع صراعات الذات في القَالِم العربي. فَالعنوانُ نفسه يستدرج القاريُّ نحو أفَّق غير مَّالوفٍ، و يشي بالتهجين والتثِّاقف، ويمنح السرد بعدا انفتاحياً منذ اللحظة الأولى.

وعلى مستوى البناء السردي، تتكئ الرواية على تعدّد الأصـوات، حيث تتحاور الـذات الراوية مع الآخر/الشخصيات ضمن مساحات متقاطعة من الحكاية، فتظهر طبقات متعددة للزمن: الماضي الذي يطفو كذاكرة مشروخة، والحاضر الذي يتأرجخ بين الاستعادة والتأويل؛ والمستقبل آلـذي يُظلُّلُ مُعلَقاً بوصَفه أَفْقاً مِؤجلاً. هذه البنية المتشابكة تجعل القارئ أمام نص يرفض الخطية، ويصر على التشظي بوصفه وسيلة للكشف عن الحقيقة المستترة.

أما اللغة، فهي بحد ّ ذاتها بطل روائي. إذ يتعاطي حسن نجمى مع اللغة بوصفها قضاءً جمالياً، لا مجرّد أداّة للّتوصيل. الجملة لديه تتوز ٌع بين التكثيف الشعري والانسياب السردى، فتولدُ مشاهد مشبعة بالإيحاء، تستنطق الحِسد والذاكرة والعاطفة، وتشيع فِي النص نوعا من الشعرية الخافتة التي تتخلِّلُ البنية السردية من دون أن تطغى عليها. إنّ هذه اللغة تعكس خبرة الكاتب الشعرية، وتجعل الرواية أقرب إلى نص متعدد الأجناس، حيث تتقاطع السردية بالشعرية في إيقاع داخلي خاص.

ومـن جهَّة الـدلالـة، تعمل الـروايـة على مساءلة العلاقة بالآخر، ليس بوصفه نقيضا، بل بوصفه مرايا متعدّدة يمكن للذات أن ترى فيها انعكاسها أو اغترابها. «جير ترود» ليست

فقط شخصية أجنبية تقتحم فضاء السرد، بل هي أفق حواري، يجعل الرواية تشتبك مع مفاهيم الاستعمار وما بعده، مع سؤال التبادلُ الثقافي، مع معنى الانتماء والانفصال. إنها شخصية تحمل هواجسها الفردية، لكنها سرعان ما تتحوّل إلى استعارة للآخر الكبير الذي لا يمكن

كُمّا يُبرز النص أيضا ثنائية الحميمي والسياسي؛ فبينما يقدّم الكاتب حكايات إنسانيّة دقيقة الثّفاصيل، فإنه في العمق يضعنا أمام خطاب يتأمل التواريخ المقمّوء َة والمسكوت عنها. فالحكاية والشخصية في «جير ترود» تـُصبح نافذة على الذَّاكرَّة الجمعيَّة، حيَّث تْتَقَّاطُعْ مصائر الْأَفراد مع مسارات الأمة، وحيث يتحوَّل الحبِّ إلى ساحة لامتحان الأسئلة الكبرى حول الحرية والكرامة والهوية.

ولا يغيب عن الرواية بعدها الأنثوى، فهي تستنطقٍ الجسد الأنثوي من زاوية مغايرة،ٍ لا بوصفةً موضوعاً للمتعة الذكورية، بل بوصفه نصَّا يُكتب ويعيد صياَّغة معنى الوجود. إنّ حضور «جير ترود» يـُحر ّك السرد نحو مساءًلة صُوْرة المرأة فَى الْثَقَافَةُ العرّبيةُ والغربيّة معاً، ويجعل النص فضاءً لحّوار نسوي/ذكوري يتقاطع مع أسئلة الجندر والحرية.

كما أنَّ الرواية تُعيد الاعتبار للهامش، وللمنسيِّين في التاريخ، عبر شخصية تنتمي في الأصل إلى فضاء أُخْرً، لكنَّمَّا تضنَّء فجواتُ الذات ٱلعربَّية. هذه التقنية في استُدعاء الهامشَّ تجعل من النص وثيقة سردية تـُحرِّر التاريخ من القراءة الرسمية، وتعيد بناءه من الأسفل، من

أعين البسطاء والعشَّاق والمنفيين.

لذا يمكن القول إنّ «جير ترود» ليست رواية عن الآخر، بل هي نصّ عن الذات في مرايا الآخر، عن الحلِم والخِذلان، عن الذاكرة والهشاشة، عنّ الأنوثة والهوية، وعَّن السرد بوصفه شكلاً من أشكال المقاومة ضد النسيان. إنَّها رواية تسائل حدود الأدب، وتِمِنح القارئ متعة جمالية وفكرية في أن واحد، بما تحمله من شعرية عالية، وبنية مركبة، ودلالات إنسانية عميقة.

لاسيما إذا وضعنا رواية جير ترود في سياق مشروع حسن نجمي الإبداعي، نجد أنّها امتدادا لمسار ظل الكاتب فيه يزاوج بين الشعر والسرد، بين اليَومِي والوجودي، بين المحلي والكوني. فحسن نجمي كان شاعرا قبل أن يكون روائيا، وُلهذا يحملُ نُصِّه الرواتِّي هذه اللَّمسة الشعرية الكامنة في إيقاع الجملة، وفي تلوين الصور، وفى إشاعة الحس ّ التأملى. ومن هنا فإنّ الروايّة تبدو وكأنها كتابّة في «المنطقة الوسطى»، حيث يلتقي الحكي بفتنة اللغة الشعرية.

ولعلَّ انفتاَّح الرَّوايةُ على الَّآخَر الثقافي عبر شخَّصية «جير ترود» يُعيدنا إلى تقليد مغربي عريق في السرد يتمثل في مساءًلة العلاقة بالغرب، وهو ما نجده عند كتَّاب

أخرينٌ مثل الطاهر بن جلون في «ليلة القدر»، حيث تظهر المرَّأةُ الأجنبية بوصّفها مرآةٌ تكشُّف عمّق التناقّضات ّفي الذاتُ العربية، أو عند بنسالم حميش الذي يشتبك مع الآخر من منظور تاریخی وفکری. غیر أن حسن تجمی فی «جیر ترود» لا يقدُّم الآخْرُ بوصفُه صورة استعمارية جَاهزُة، بل يقدُّمه في إنسانيته، في هشاشته، في رغبته في الحب والحياة، مما يجُّعِل النَّصِ يتجَّاوز الثنائية التقليدية (شرق/غرب) ليؤسس أفقاً أنسانيا أرحب

ومن الناحية السردية، تعمل الرواية على تفكيك الزمن الخطي. فهي تبني نِصّها على الاسترجاع والتداعى الحر، مما يجّعل القّارئ يعّيش تجربة القراءة وكأنهّا رحلة ٍفيّ ذاكرة مفتوحة على احتمالات لا نهائية. هذه التقنية تـُذكر بتجارب روائية عربية راهنة مثل روايات إلياس خوري في لبنان، حيث يتحوَّل السرد إلى مرآة للذاكرة الجريحة. لكنَّ خصوصية حسن نجمي تكمنٍ في إصِراره على تلوين هذه الذاكرة بروح شاعرية، تمنحها بعدا جمّاليا يتجاوز الهم ّ التاريخي وإلسياسيّ.

في المقابل، ٍ تُحاور «جير تُـرود» أيضا نصِوصًا سردية عالميّة، خصوصا تلك التي تستنطق العلاقة بالآخر من زاويّة عشقية/وجودية، مثل رواية «العاشق» لمارغريت دوراس، حيث يُصبح الآخر الغريب مجالا لاكتشاف الذات، وموقعا للتوتر بين الانجذَّاب والخذلان. غير أنَّ نجمي يعكس الأدوار هنا: فالآخر ليس كائنا غربيا متعال، بل كائنا يُبحث هو عن الآخر عن معنى في تاريخه الشخصي، مُيجعل العلاقة متكافئة في هشاشتها.

ومن زاوية نقدية، يمكن القول إنَّ الرواية تستثمر جماليات التخييل الذاتي (autofiction)، فهي تمزج بين السيرة الذاتية والخيال الرواتي، بين الاعتِراف الشّخصي والبناء المتخيّل، فتمنح النص طابعا هجينا. وهذا الهجيتن هو ذاته علامة الحداثة الروائية العربية التي لم تعد تلتزم بالتصنيف الأجناسي



الصارم. بهذا المعنى، وعليه فإن «جير ترود» تنتمي إلى الرواية المغربية المعاصرة التي تُحرِّرُتُ مْنُ سُرِديات الوَّاقَعِيَّة الْتَقْلِيدِية، وَاتَجِهِتَ إِلَى استُّنطاقُ التجربة الفردية كمدخل لفهم الجماعي. أمَّا على مستوى البنية الرمزية، فَإن «جيرٌ تـرود» ليست شخصية محايدة، بل هي استعارة للعبور: عبور الهوية بين ثقافتين، عبور الجسد بين الرغبة والخذلان، عبور اللغة بين الشعر والسرد. إنها كيان روائـي يجسـّد حالة «البرخسة» (liminality)، أي الوجود في المنطقة الحدّية، بين الانتماءٍ والانفصال. ومنّ خلال هذا العبور، يقدّم حسن نجمي نصا عن الوجود الإنساني في أعمق تجلياته: قلق، هش، مفتوح على الفقد والدهشة.

ومن أهم ما يميز الرواية أنّها تشتبك مع الذاكرة الاستعمارية، لكن بطريقة مختلفة: ليست رواية خطابية أو إيديولوجية، بل هي نص يقدّم الذاكرة في صورها الصغيرة: في تفاصيل الحبِّ، في لغةُ الجِسدُ، في أَنكسارات الفرد. وهذاً يعكس انتقال الرّواية المغربية من خطاب سیاسی مباشر إلی خطاب جمالی/إنسانی، حیث یـُصبح السياشي متوارياً خلف الشخصّي، والدَّاكرةُ الجَمعيّةُ متخَفية يَّفي تجاعيد الذاكرة الفرديةً.

ولعل البعد الأهم في الرواية هو استنطاقها للمرأة، لا كموضوع سردي ثانوي، بل كذات فاعلة. «جير ترود» هي الشخصية المحر كة للنص، وهي التي تكشف للراوي (ولَّلقارئ) هُشاشته، وتضعه أمامٍ أسئلِته الوجودِيةٌ. بهذا المعنى، تصبح الرواية نصا نسويا بامتياز، لأنها تمنح المرأة سلطة السرد والتأثير، وتحرّ رها من سلطة

النظرة الذكورية النمطية.

وبذلك، فإن «جير ترود» تـُقدِّم كواحدة من الرواياتِ المغربية التي تنخرط في إعادة كتابة صورة المرأة في الأدب العربي، إلى جانب أصوات نسوية مغربية مثل فاطِمة المرنيسي ولطيفة باقا، لكنها تفعّل ذلك بلسان رجل، مما يجعلها تجربة مركبة: فهي نصّ عن المرأة، وفي الوقت نفسه نص ّ عن الرجل في مواجهة المرأة/

في المحصلة، تُمثل «جير ترود» نصا يتجاوز حدود الحكاية ليغدو مساحة للتأمل في معنى الأدب نفسه: كيف يمكن للرواية أن تستنطق التاريخ والذاكرة والإِّخر والحِبِّ، مِنْ دون أنِ تسقط في المباشرة؟ كيف يمكن للنص ِّ أن يكون شخصيا وكونيا في ان وِاحد؟ إن حسن نجمِّي يقد ّم هنا رواية تضع القارئ أمام مرآة مزدوجة: مرآة الذاتُّ ومرآة الآخر، ليكتشف أنَّ الاثنين معا ليسا سوى وجوه متعددة لإنسان واحد، هش، عابر، متعطش للحب ٌ والمعنى.

واخيرا إنّ رواية جير ترود لحسن نجمى تمثل تجربة روائية ناضجة، لا لأنها تُضيف موضوعا جديداً ، بل لأنها تُـُقدٌم مقاربة مُختلفة لثيمات قديمة: الآخر، الهوية، الحبّ، الذاكرة. فهذه الرواية تُعيد تعريف السرد المغربي في لحظة فارقة، إذ تجعله ينفتح

على العالم من تجهة، ويعود إلى جراحه الداخلية من جهة أخرى. فهي نص يشتغل على الهامش ليكشف المركز، ويستدعى الشخصى ليضيء الجماعي، ويستثمر الشعرية ليمنح الرواية طاقة جمالية متفر ّدة.

ففي فضاء الرواية العربية، تُعَـَدُ «جير ترود» إضافة نوعية لأنها تحاور أسئلة الحداثة وما بعدها، وتُقاربها من خلال سرد متشظً يرفض الخطية، ولغة تزاوج بين الحلم والاعتراف، ورمزية تُعيدٍ الاعتبار للمرأة بوصفها ذاتا فاعلة لا موضوعا متخيّلًا. إنها نصّ يذكرنا بأن الرواية ليست فقط حكاية، بل هي مختبر للأسئلة الكبري، ومجال للتجريب في اللغّة والبنية والدلالة.

وبهذا المعنى، فإن «جير ترود» لا تكتفى بأن تكونَ حكاية عشق عابرة، بل تتحوّل إلى نصّ عن العبور نفسه: عبور الهويات، عبور الثقافات، عبور الأجناس الأدبية. ومن هنا، فإن الرواية تُثبت أن الأدب المغربي المعاصر قادر على أن يُـوِّد ّم نصوصاً تُحاور العالمُ بالعمق والجمال معا، وتُؤسَّس لمرحلة من السرد تتجاوز التوثيق والتقريرية لتدخل في رحاب الفن ِّ الخالص.

ُ وهكذا، تظل «جير ترود» رواية تُعلم قارئها أنَ الأدب ليس بحثًا عن إجابات جاهزة، بل هو رحلة في متاهة الإُسئلة، حيث يكون الآخر مرآة للذات، والَّحبُّ وجها آخر للخذلان، والذاكرة شظايا تُـضىء الطريق نحو حقيقة لا تـُمسك إلا بالكتابة. A NOVEL by Hassan Najmi translated by Roger Allen

\*-ناقدة من العراق

ما إن دخلت العمارة الشاهقة حتى رفعت رأسها في اتجاه السلم الطويل. فاجأتها تنهيدة طويلة خرجت من أعماقها. هذه العمارة القديمة التي بنيت في أوائل القرن الماضي لا تتوفر على مصعد، ودرجات سلالمها طويلة وخاصة السلم المؤدي إلى الطابق الأول حيث توجد عيادة الطبيب التي تقصدها. أول مرة صعدت هذا السلم كاد قلبها أن يتوقف. بدا لها في امتداده وحدته أشبه بجبل. وعندما وصلت قمته، وجدته يلتوي، ويمتد قبل أن يصل أرضية الطابق الأول. في المرات السابقة، لم

تكن تستطيع صعود درجات هذا السلم دون أن تتوقف مرتين السترجع أنفاسها، الأمر الذي جعلها تتساءل ما إن كان التعب الذي تشعر به يعود إلى غرابة ذلك السلم أم إلى الشيخوخة التي بدأت تفعل فعلها في غفلة منها. لذلك، قررت في زيارتها السابقة للعيادة أن تعد درجات السلم، فإذا بها تصل إلى ثلاث وثلاثين درجة! أثارتها هذه اللعبة، فأرادت مقارنتها بسلالم أخرى. عندما غادرت العيادة، دخلت المركب التجاري الكبير المواجه للعمارة، وبدل استعمال المصعد، راحت تصعد سلالم الطبقات وتعد درجاتها. اكتشفت أن ذلك السلم العجيب يعادل سلالم ثلاثة طوابق من تلك البناية العصرية الحديثة، إذ لم يكن عدد درجات سلالمه يتجاوز إحدى عشر درجة.

وهي تصعد السلم، رأت رجلا أنيقا، ومهينا يحمل حقيبة عمل أنيقا، ومهينا يحمل حقيبة عمل منها ابتسم، ومال برأسه قليلا وكأنه أحدا غيرها في السلم. استغربت، السلم. امرأة في الأربعينيات تنزل بخفة ونشاط. ابتسمت لها ابتسامة عريضة عندما أصبحت بمحاذاتها، وتابعت طريقها. في آخر السلم، المحاذي للعيادة. ابتسمت لما ابتسامة رأت شابة جميلة تخرج من صالون والتجميل المحاذي للعيادة. ابتسمت لها الطريق.

استغربت هذه الوجوه المبتسمة. ذلك أنها في السنوات الأخيرة لم تعد ترى الوجوه إلا عابسة، والعيون زائغة. واستغربت أكثر عندما وجدت نفسها أنها صعدت السلم العجيب دون أن تتوقف لحظة واحدة، ودون أن تشعر بأنفاسها تتقطع، ولا بالسكاكين تمرق ساقيها. عادة، كانت عندما تصل إلى باب العيادة تتوقف للمرة تصل إلى باب العيادة تتوقف للمرة العرق المتصب من وجهها قبل أن العرق المتصب من وجهها قبل أن المرة وجدت يدها تمتد إليه بسرعة. المرة وجدت يدها تمتد إليه بسرعة.

كانت زيارتها للطبيب في إطار المراقبة بعد عملية جراحية بسيطة أجرتها على ورم كيسي في يدها. فحص الطبيب يـدهـا، وبعد أن طمأنها أن كل شيء على ما يرام، ابتسم وهو يقول: «ها قد استرجعت جمال يدك!».

عندما أرادت مغادرة المصحة، استوقفتها السكرتيرة قائلة: «لا تذهبي سيدتي، قبل أن تشربي القموة». اعتذرت لها، وشكرتها، لكن السكرتيرة أصــرت على أن تشرب القهوة. استغربت، إذ إنها تشرب القهوة. الستغربت، إذ إنها المسالة المسلمة ال

المرة الأولى التي ترى فيها عيادة تقدم القهوة للمرضى. واستغربت أكثر كيف عرفت السكرتيرة برغبتها الشديدة في شرب فنجان قهوة. ذلك أن الموعد تزامن مع وقت قيلولتها، فلم تتمكن من تناول قهوة العصر. ولذلك، كانت تنوي تناولها في المقهى المجاور للعيادة مباشرة بعد مغادرتها لها. تساءلت ما إذا كانت نظراتها وهي ترى السكرتيرة تحتسي قهوتها قد خانتها؟ أكيد أن لمعان عينيها كشف للسكرتيرة اشتهاءها شرب القهوة. فخيانة العين أكبر من خيانة اللسان! أم أنها يا ترى، أرادت أن تكافئها على إشادتها بقصة شعرها الجديدة عندما قالت لها بمجرد رؤيتها: «تبدين أصغر، وأجمل مع قصة شعرك الجديدة!»

عادّت الممرضّة تحملٌ صينية فضية صغيرة بها فنجان قهوة، ومغلف سكر بني، وقطعة شوكولاطة سوداء، وكوب ماء. وبدل أن تضع لها الصينية في قاعة الانتظار طلبت منها أن ترافقها إلى قاعة أخرى تكون عادة مغلقة. بدت لها تلك القاعة وكأنها خاصة بالمطالعة

أو بالاجتماعات، إذ توجد بها مكتبة، وطاولة كبيرة، وعدة كراسي. استغربت أن تقدم لها القهوة بنفس الطريقة التي تحب أن تقدم لها في بيتها. فهي لا تحب شرب القهوة في الكأس، وإنما في فنجان جميل حتى إن حبها للفناجين الجميلة صار موضوع تندر من أقربائها، إذ يمازحونها قائلين بعدما رفضت تطبيق نصيحة الطبيب بالامتناع عن شرب القهوة

المضرة بصحتها قائلين:
«الظاهر أن حب الفناجين
الجميلة لا حب القهوة هو الذي
جعلك لا تتخلين عن شربها!».
ولذلك، يحرصون دوما على أن
يقدموا لها القهوة في الفناجين

ي الكؤوس. كما أنها لا تستعمل سوى السكر البني، وتعشق شرب القهوة مع قطعة شوكولاطة سوداء! فكيف يتحقق كل هذا دفعة واحدة؟ وأين؟ في عيادة طبيب!

لم تفهم ما يُحدث لها هذا اليوم من أشياء جميلة... تساءلت

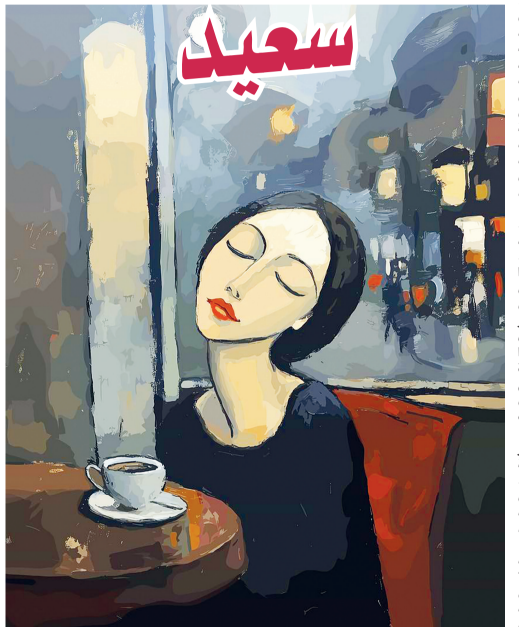
ما الذي جعل كل الذين التقت بهم يبتسمون في وجهها؟ وجعل الطبيب يتغزل بجمال يديها؟ والسكرتيرة تلبى رغبتها في شرب القهوة، وتقدمها لها بالطريقة التي تحبها وكأنها تعيش معها؟ وما الدّي جعلها تدخلها لأول مرة تلك القاعة آلمغلقة لتشرب قهوتها في فضاء من أحب الفضاءات إليها وهو المُكتبة؟ فهل هي أناقتها؟ أم شذي عطرها؟ ولكنها انتبهت إلى أن أناقتها هذا اليوم لا تختلف عن أناقتها في سائر الأيام، وأنها لم تغير عطرها الخفيف الهادئ الذي لا يُقتحم الأنوف البعيدة. ومضتَ فكَّرة فَي ذُهنهاً. تساءلت: «ترى هل كانت ابتسامة أولئك الذين صادفتهم مبادرة منهم، أم ردا على ابتسامتي أنا؟» ذلك أنها عادة تبتسم في وجوة الناس دون أن تشعر. حتى أقصى حالات الحزن كانت تجد نقسما تبتسم بشكل لا إرادي وكأنها تِريد أن تخفى حزنها. تعرف ذلك من أصدقائها ومغارفها الذين يستغربون حرصها الدائم على الابتسام، علما أنها لا تعلم متى ولا لماذا تبتسم. فهل كانت هي التي تبادر بالابتسام كلما التقت عيناها بعيون الآخرين؟ ربما. فهذه أول مرة تصادف فيها أشخاصا وهي تصعد السلم الطويل.

كانت غارقة في تساؤلاتها هذه وهي تنزل السلم بعد مغادرتها العيادة، فلم تنتبه كيف وجـدت نفسها فجأة خارج العمارة. استغربت كيف نزلت بسهولة وبخفة أدراج السلم الطويل دون أن تمسك بالدرابزين الخشبي مخافة السقوط كما كانت تفعل عادة عندما ترى طول السلم الممتد أمامها.

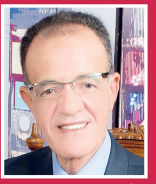
وجدت الليل قد أسدل ستاره، وحلت أضـواء المصابيح محل نور الشمس الساطع. نظرت حواليها بدهشة. بدا لها الشارع الكبير رائع الجمال بمحلاته التجارية المتراصة، ومقاهيه الممتلئة

عن آخرها، وباعته المغاربة والأفارقة الذين يعرضون بضاعتهم فوق رصيفه، وسياراته المزدحمة، وأصوات منبهاتها التي لا تتوقف... استغربت، إذ كانت كل هذه المشاهد تستفزها، وتثير أعصابها، وتجعلها تفكر في الانتقال للسكن في مكان هادئ بعيد عن وسط المدينة الذي لا يهدأ نهارا ولا ليلا... أحست بالسعادة، وبكونها محظوظة بالعيش في هذا المكان الزاخر بالحياة. بل أحست بالحزن على الذين يعيشون في الأحياء الراقية المغلقة، وفي الفيلات، إذ بدت لها تلك الأماكن البعيدة التي كانت تحلم بالانتقال إليها مجرد أماكن ميتة لا تختلف عن المقابر! عندما وصلت ملتقى الشوارع حيث ينبض قلب المدينة، توقفت. أجالت النظر عليها بدهشة مكأنها ترى لأماء مدة هذا المكان الذي قضت فيه معظم حداتها عدالها بدهشة مكأنها ترى لأماء مدة هذا المكان الذي قضت فيه معظم حداتها

عندما وصلت ملتمى الشوارع حيث ينبض فلب المدينة، نومفت. اجالت النظر حواليها بدهشة وكأنها ترى لأول مرة هذا المكان الذي قضت فيه معظم حياتها. تنفست بعمق هواء المدينة الذي لم تكن تطيقه، وخاطبت نفسها بصوت مرتفع قائلة: «يا له من يوم سعيد!»



من أعمال المصمم عمر كنعان



أحمد بلحاج آية وارهام

# إسكافي أعمى

لكن عينه قلبٌ يرى يرى ما لا يرى يرى الدمع في ضحكة الأطفال ويرى الوطن فى شقوق الرمال

> بخبط حذاءً من ناروماء من طين ومن دعاءً من صمت الأمهات ومن صهيل الدماء كل غرزة صلاة كل عقدة نحاة كل خيطً حكاية شهيد وكل نعلً بداية حياهُ

يخيط حذاء من الشمس للشهداء له إبرة من شعور أصابعه لغة من كتاب الخيالْ

يمشى على الضوء دون ظلال يطرزفي الجلد وجه سؤال. فهل هذه الأرواح تمشى إذا هي تُنسي؟ أمفي الحذاء تنام

> كطيف احتمال؟ يخيط نعالاً لهم من قصائد نور يطرزها بأريج البلاد

في الكعب يخفي خريطة حلم وفيُ الشسع مَّاء العنادُ.

يخيط لهم حذاءً حتى لا تتعرى خطاهم في السماء حتى لا تنسّى الأرض

عبرت من باب الحلم

أنهم مرّوا من هنا ذات مساعُ.

ذاكرته مرآة

تعكسوجوها

إلى بابالنجاه.

بخبط لهم حذاءً من نسيج الغيم من صوت الرصاص

من صمت القبور ومن حنين لا يُقاسُ. ً

3

إسكافي أعمى في قلبه ألفعين يرى الشهداء يبتسمون في كل غرزة ،في كل حينْ

> يخيط لهم حذاءً كي يمشوا في الجنة بخطى الوطن بخطى الحنين

ويظل يخيط حتى آخرشهقة في الليل حتى آخر نجمة في العين حتى آخر شهيد يطلب حذاءً من الشمس ومن الحنينُ.





بعد أن أنْهيْتُ تحرير هذا النص كانَ عَلَى ًأنْ أعطيه عنوانا مناسيا ٌ لم َض ْم ُونه، احترت عن الأمر. وبعد تأمُّل اهتديت إلى عنوان يتناسب ما سَأَفْضَ دَهُ مِن افْتِ راءَاتِ طالت أحداثا مغربية معاصرة أنا شاهد عليها أو ساهمت في إنجازها. فماذا أقصده من كلُّمة افتراء ؟ في التّداول العام بُقال : إنّ شخصاً ما افْترى على شخص آُخر بما يُشيعه عدُّه من أخبار أو أوصرَاف كاذبة مُلفّقة بنيّة المسِّ بكرامته أو تشّوبه سمعته بين الـنـاس. يؤكد لي هذا المفهوم ما نقرأه في القرآن الكريم من سورة النّساء (الآية 50) « انْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى الله الكذب َ » ومن سورة يونس (الآيـة 60) « و َمَـا ظُـنُ الَّذين يَفْتَ رُونَ عَلَى اللّهِ الكَذِبَ يَوْمَ القيامية».

في علم التاريخ يأقصد بالافتراء رواية أحداث بغير ما وقعت به، مما يأثفي عن المؤرخ الصّدقيّة العلميّة. في كتاب عبد الله العروي « مفهوم التاريخ عبد الله العروي « مفهوم التاريخ أخسلاق، لكن هناك مؤرخون أحداثا ليس كما وقعت أو يأتسبون أحداثا لمن لا يك لهم فيها، ويأدعًمون افتراءهم بوثائق مأزوّرة من وحي خيالهم بوثائق مأزوّرة من وحي خيالهم

في المجال الحقوقي ترتكب افتراءات تطال أحكاما قضائية بغير ما تنص ٌ عليه القوانين مم ٌا يُحول دون أنْ يأخذ المظلوم حقَّه من الظَّالم. نفس الأمر بالنسبة للمحامين الّذين يترافعون لصالح مُوكِّليهم من أجل تَب<sup>ْ</sup>رئة ذمّتهم من التُّهم الموجّهة إليهم بتحريف مقاصد التصوص القانونيّة بُغْية الحصول على مكاسب ترفع رصيد َه ُم المالي. هـذه كلّها سلوكات تدخل في سأتناول في هذا النص ّ أحداثاً مغربيتة معاصرة كانت موضوع افتراء أو تحريف أو يلفّها بعض الغموض.

الحدث الأول: هو الاحتفال بـ (جَـامَعُ لَفْنا) في مدينة مِر اكش كأو ل تراث لا مادي للإنسانية بقرار من منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة / يونسكو. وهذه حقيقة ما جرى بهذا الصدد: على هامش المؤتمر العام لليونسكو سنة 1996 بباريس

وجُّه َ مدير عام ٌ هذه المنظمة (فدريكو مايور) دعوة إلى الدكَّتور إدريس خليل وزير التَّعليم العالي والبحث العلمي وتكوّين الأطرّ لعقد لقاءِ خاص " لعرض مُ قترح قد يَ هِ م " الحكومة المغربيـــة، انعقد اللقاء بدُضُوري كأمينَ عام للجنَّة الوطنيَّة المغربية للتّربيّة والثقافة والعلوم، وحضور مندوب المغرب لدى اليونسكو السيُّدُّ محمد عمُّور، ومُنْسِعَة برامج اليونسكُو بدول المغرب العربي السيِّدة سلمِان.(2) في مستهل اللقاء ر َ د ّب السيِّد (مِايور) بِالوَزْيَرُّ ومُرْافِقِ بِه ثُمَّ بادر إِلَّى القول بأنَّه اطلع على نصٌّ أدبى ُ جميل نشره مُو اطِنه الشّاعر الإسباني (خوان غواتيسولو) نِزِيلَ مراكش، يقطن منزلا مغربي ًا تَـُقَليداً يـُط ِل على (جَـَام َعْ لفدًا) كان معجباً بها كساحة في مركز المدينة (أغورا)، سبق لـ (مايور) أنّ زارهًا عُد ّة مر ّات وطَّافُ بأرجائهاً. من خُلِال نُصُ (غواتيسولو) وزياراته، انبثقت في ذهنه فكرة التراث اللامادي أي التّراثُ الذي ليست له معالم مَّاديّة محسوسة، يعكس عبقريةٌ والمسكن والم َغ ْني الشعوب في الملبس

وفننون الصّناعات التّقليديّة الأصيلة، وأن ِهــذه الـسـّـاحـة تمثل هنذا التراث لذلك يقترح التعاون مع المغرب لتحقيق ذلَّك، وهـذا يتطلُّب تنظيم ندوة دُ ولِيَّة يحضرها مندويون مَـِنَ الـد ول التي ىھا ساحات شىيھة ب (جَامَع لَفُنا) وخسراءً في علم التأحراث بأتصاغ هــــذا الــــــــــراث، باحتفال رسمي السَّاحة كأوَّل

تراث لا ماد"ي

للإنسانيّـة.

تناول الوزير الدكتور خليل الكلمة فشكر السيّد (مايور) على اهتمامه بالمغرب و عَلى م ُقترحه الّذي لا تملك الحكومة المغربييّة إلاِّ أنَّ تـُوافق عليه، وأنـّـه كعـُضـْو في هذه الحكومة سيعمل على تنفيذه في أسرع وقت مم ْكِن.

كان أوّلُ إجراء اتَخَذَه الوزير هو تكليف اللجنة الوطنية المغربية للقيام بما يلزم لعقد الندوة الدولية وتشكيل لجنة تحضيرية يكون عليها تحديد زمن العقادها، وصياغة

تحديد رمـن انعمادها، وصياعه موضوعها، ومـَـنْ سـَيُسْتُدُعيَ المشادكة فرها من مندمرين عند الدّواب

للمشاركة فيها من مندوبين عن الذّ ول التي بها ساحات مُتشابهة. وإِذْطار السُّلُطات المحلية في مراكش بالمقترح. نبّهت الوزير إلى أنّه من غير اللاّدْق ألا نَرْفع إلى علم جلالة الملك ما سنقوم به مُتعلقا ب (جَامَع لفنا)، فكان علي أن أَدَرُ ر مُذْكرة وقعها الوزير وسَلُمت إلى مدير التشريفات والأوسمة المرحوم عبد الحق المريني الذي وضعها بين يددي العاهل. بعد أيام أرْجعت إلينا المذكرة وقد كتب جَلاَلتُه في طَرَّتِهَ العليا وَبحَط بديه الكريمتين الجملة التالية: « المشروع مهم يجب قبل كل شيء أن تُؤخذ كأساس لتحقيقه الفنون الشّعبية والآداب الشّعبية المنطوقة بالدارجة أو بتشلّديت ويُعتد في كل هذا كله على القدماء والعُرفاء من أهل مراكش بدون هذا كله على القدماء والعُرفاء من أهل مراكش بدون

محمّد مصطفى القبّاج

أستاذ باحث في الفلسفة

وعلوم التربيئة والمسرح

اعْتبرَرَتُ الـوزارة واللّجنة الوطنية هذه التعليمات الملكيّة إذناً مَوْلُويَا وشرعنا، مباشرة في إنجاز دراسة مُفصلة عن السّاحة ومروقعتها في مدينة مراكش بين الأحياء القديمة والأحياء الجريدة. كما تتضمّن الدراسة توْصيفا لما ينتظم في الساحة من (ديُقات) الحكواتيين وسيرهم وكذا سير شيوخ الملحون وأذكار المتصوفة والمجموعات الفولكلورية التي تؤدي أغانيها بالدراجة والأمازيغيّة ورقصات (كناو) والإستعراض الرياضي لـ (اولاد والشمرة ومُوسَى) ومُروضي القرود والثعابين ونساء الوشم والشرّوافات)، والآلات الموسيّقية المستعملة فيها. وخلصت الدراسة إلى اقتراح القيام بما ينبغي لتكون السّاحة أكثر جاذبية الدراسة إلى اقتراح القيام بما ينبغي لتكون السّاحة أكثر جاذبية

تُـدذُّلُ أَيِّة شُعبة مِن شُعبِ الجامعات حيث إنَّ الهدف هو

التّراثُ الشَّفويّ وأطْلِعنا على تقدّم أعْمالك والسّلام»(3)

في مُسْتَهلٌ سنة 1997 نظَّمت الندوة العلمية وأقيم حفل رسمي بحضور السيد (مايور) للإعلان الرسمي عن (جرَامع لَفنا) أوّل تراث لا مـادي للإنسانية يُثْبَتُ في سجلُ جديد لليونسكو. إثر العودة إلى الرّباط حظي السيد (مايور) ووزير التعليم العالي وأمين عام اللجنة الوطنية المغربية باستقبال ملكي ألقى في بدايته جلالة الملك كلمة قصيرةً شكر فيها اليونسكو ومُدَوها بهذا الإنجاز التاريخي الهام . كيف وقع الأفتراء على هذا الحدث ؟ ادعى البعض أنّ السنُلطات كيف وقع الأفتراء على هذا الحدث ؟ ادعى البعض أنّ السنُلطات

المحلّيّة بمراكش هي الّتي كانت وراء هذه المبادرة. وادّعي آخرون أنّ وراء المبادرة فريق من المسرحيين والتشكيليين المُرِّ اكشي ين من أصدقاء الأديب الإسباني (خوان غوَاِتَيسُولُو) السَّابِق الذَّكْرِ. وُادُّعيُّ البعْضُ الثالُّثُ أَنَّ وزارة الثقافة في حكومة التناوب الـذي ترأسها المرحوم عبد الرّحمان اليوسفي هي صاحبة المبادرة. كُلُ هذه الآدُ عاءات لا أساس لها من الصِّدّة والحقيقة هي ما كتبّته في الفقرات السّابقة.

الحدث الثاني : هو إعـداد ونشر دواويـن كبار شيعراء الملحون بعد تغييرٌ مُسَمَّى (المعلمة) بمُسَمَّى (الموسوعة) وهذه حقيقة هذا المُ نُـْجِز : في يوم من أيام سنَّة 1994، كُنْتُ حينها مديرا للشّؤون العلميّة بأكاديميّة " المملكة " المغربيّة، أَذَبِرتُينَ كاتبتي أنّ شخِصاً اسْمه عبد الله الحسُّوني يود ۗ أن أستقبله في أمر قد يَهَِّمَّ الأكاديميّة. اسَّدَ قُدِ َلْتُ ُ اِلرَّجِلَ الذي قد َّم لي نفسه على أنَّه ذَرْ ان (أي حافظاً وجامع لكنِّنانيش الملحونَّ) وأنَّه أنجز عددا من دواوين الملحون وسكمني مجلدين ضخمين نموذجا

لْمُنجزَهُمُّ وهُو يَقْتَرح أَنْ تُشرفُ الْأكاديميّة على طبع هذه الدُّواوين الَّتِي قَام ِّبتَـد ْقيقِها وضبط ِها ضمن منشُّوراتها. رحَّب ْتُ بالرَّجل مُـدُوِّها

بِما أَنْجَزْهُ، وقُلِتُ له لَيُس َ قُبُول الْمقتْرِحُ مِن اختصاصي لابد ٌ من غرضه على لَجنة التّراث فْهي الْمَحْوَّلَةُ بِإِصِدَارَ القرارَ، وواءَ دَنْتُهُ بِأَنْ أَعْرِضٍ ۖ مُّ قَتْرَ َحِه على هذه اللَّجِنةُ في أقرب اجتمّاع لها وطلِبْتُ منه أن يعهد لي بالمجلِّدِينَ لأعزّ رُ بهما ِعِرضَى.

ْانتهزْت أقْرب اجتماع لَّلجنة الثَّرْاث فْبلْغْتُ ها المَّقْتِرْح وأطْلُعُ تُرُّها على المِجلُدين النَّموذجيّيْن. جَرى نقآش مُطوّلَ بين أعضاء اللَّجَنّةَ فكانت هنا َّكقِلّةُ منْ المؤيِّدينَ، على رأسها المرحوم الدّكتور عبّاس الجراري، وغالبيّة معارضة بدعوي أنَّ الْأَكَادْيَمِية تَهْتَمَّ بالأُمُورِ الْجادَة ولَّيْسُ بِتَراثُ شُفْوَى ۖ لِسْآنه دارجٌ ، وانتهى الاِّجتماع بَقرَّار الرَّفضُ. لم أَيُّأْسُ وقلتُ فَي َّقرَارةٌ نفسي ُقَّد يأتي يوم تُلَّغُيَّر فيه اللَّجنةِ رأيها، وهذا أمر ءَايـَـــُته عد ّة مرَّات. بالفعل وبعد مُررُور الشّهرين كانت جلسة اللَّجنة ِ مُخَصَّصة للاستِماع إلى عرض للد كتورْ الجراري بعنوان «ٱلمَّلحون دْيوان المْغارِبَة » اعْتَمَدَ فيه أطروّحُتَ ه « القّصيدة » اِلْتي نالٌ بها درجة دكتوراه لَيْوَلَى مَا جَامِعَةَ القاهرة، وهي بَحثُ أكاديمي مُوثَقَ دَوْلُ طربُ الملحونَ. ونُفق العرض في أِن تُغِيرِ اللَّجِنةِ رأيها وأَنْ تقبل مقترحِ السبد الحسوني ونُفق العرض ألى اللَّجِنةِ اللَّجِنةِ السبد الحسوني السَّابق الذِّكر، وتُكلِّفت الدَّكتور الْجراريُّ بتشكيل لَجنة تـِقنيَّـة يتولَّى الإشرافـُّ عليها، تتركب من بعض شيوخ الملحون المرموقين، ومن باحثين أكاديميين أنجزوا أطاريخ جامعيّة حول شّعر الملّحون، ومن مُمِّثليْن عن الباحثين في مجالٌ المسِّرْحْ، ومنْ باحثُ م ُختصِ ٌ في دراسة َ التراث المغربي. في الجمعَّ الموالى للجنةً تم ّ الاتّ فاق على الأسْماءً المقترحة لعضويـّة اِللَّجَّنة، وَّر ُفعْتُ مذكرة إلى أمين السر الد ائم المرحوم الد كتور عبد اللَطيف بربيش لاستصدار قرار رسمي بإعداد ونشر دواوين الملحون مُ واصِلَةَ لما كَانَ قد ألُّفه المُرحُومُ محمَّد الفاسي حول عروضٌ الملحونُ وأغراضُه ومعجمه ومعزرُزا ذلك بِباقَتِيْن من الِقصَّائدَ، كمَّا طلَّبِت اللَّجِنَّةُ تَوَظيف ۖ ذَليْة تُتْفِيدْيَّة من شخَّصين، الأول هو السيد الحسوني صاحب الاقتراح

والثَّانيُّ مُختص في الرِّقمنة المعلوماتيَّة. هكذا شُرعت الأكاديميَّةٌ

في نـَشَّرْ دواوين المُلحون يـُحرّر مـُقدِّماتها الدكتور الجراري ويـُعرِّف

. بِمُاذا افْتُرَى َ على هذا الحدث ؟ اد َعـى البعض أنّ نشر دواوين الملحون أو ْصى به محمّد الفاسي قيْد حياته. واد ّعى البعض الآخر أنّ شيخا من شيوخ الملحونَ هو صاحِب المبادّرة. واد ّعى البعض الثالث أنّ المُبادّرة جاءت من فريق مسرحيّين أنجزوا عروضاً مسرحيّة حروارُها مُقتبِسٌ من أشعار الملحون. وادّعَى البعض الرابع أَنْ المرحوم جلَّالة الملك الحسنُ الثاني كلْفُ الدكَّتور الجِّراري مباشرة بنشرَّ دواوينُ الملحُّون. كل هذهُ الأدَّعاءات لا أساس َ لها منَّ الصدَّة والحقَّيقة أن تُشرُ الدواوين كان قرَّاراً

الحدث الثالث : هو قرار منظمة الأمم المتحدة للتربيّة والعلم والثقافة / يونسكو بتخصيص يوم عالميِّ للفلسفة على غرار اليوم العالميّ للمسرح واليوم العالميّ للشّعر. فْفي أوَّاخرَ سَنْةُ 2003ٌ عقدت « جمعيّـة أُصَدقاءَ ألفلسفة ۖ» بفاس ُنْدوتَها السّنويَّة في إطار مَا تُنْسَمِّيه « ربيع ِالفلسفة ». علَى هَامش النّدوة جرى بيْنَى وبين رئيس الجمْعيَّة الدّكتورَ عزيز الحد َّادى حَواراً استغْربْنا فيه أنْ يكون للمسرح وللشَّعرّ يوم عالِمي ولا تحظي الفلسفة بهذا التَّقديرُ وهي الصِرِّنفُ المعَرفي الَّذي يـُجذر الَّفكر النِّقَديُّ أَلعَـقُلاتِّيَّ لمواكبةٌ التّقدّم والحداثة فيّ مُخْتلفُّ تَجلُياتها السِّيِّ ٱلسِّيِّة وَالْإَجْتِمَاعِيّة والأدبيّةِ والفتِيّةَ. اتّفقنا على القيام بتحرَّك بهدًّا الصَّدد، لَكُن قيل لناً إنَّ هذا أمراً تـُقُرِّره اليونْسَكُو بطلَّب من جهة حَّكوميَّةُ باعتبارها منظّمة حكومات.

ش وع ملى كيد. ميلكل يشره الدياحة فلاساس لتحفيف المعنى الشعبة وله واب الشعبة المنكوفة. اوىتشليق. وتعقد في هزاكله على الفدماء والثي من اهل ماکنترها وه توخداً آید نشعیه من الجا معات مسئد امالدوب عن الناصالية نشعیه من الجامعات حيث امالدوب عن الناصالينيون لله نسسه ديسة - وا على تنذير اعدالك والسلل

27 OCT 2004

Pour complement d'informations, je vous transmets copie des suments ci-après :

l'Appei propais vivo.

l'INESCO à la célébration de conviant l'UNESCO à la célébration de l'Armanismale.

La terre de ce département en date du 19 mai 2004, adressée à la terre de ce département en date du 19 mai 2004, adressée à l'anterior de celebration de l'UNESCO recommandant l'Ambair de le Directeur Général de l'UNESCO recommandant l'Anterior de l'Armanisme socialement de l'UNESCO recommandant l'anterior les Sciences Sociales de l'Aspertation de l'Armanisme socialement cette initiative.

Mandame l'Armbassidnice, à l'expression de m

نعم سيدي أعزك الله ت

بعد أداء فروض الطاعة وتقبيل الأيادي الكريمة . يسعد خديم الأعتاب الشريفة ، وزير سيدنا المنصور بالله في التعليم العالي وتكوين الأطر والبحث العلمي ورئيس اللجنة الوطنية الغربية للتربية والعلم والثقافة أن يرضع إلى علم الجناب الشريف أسماه الله أن الأديب الاسباني اللامع ( غواتيسولو ) . نزيل مدينة مراكش ، تقدم إلى منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقادة ( اليونسكو ) بمقترح تعلن اليونسكو بمقتضاه أن ساحة جامع الفنا تراث شفوي للإنسانية .

وسيترثب على هذا الاعلان العالي تخصيص ميزانية من طرف اليونسكو والنظم الدولية المولة ، وذلك لإعداد برنامج عمل لإحدم، التراث الشفوي . التداول في الساحة ، وتصنيف وحصر رجالاته ومجموعاته . وإنجاز دراسة ميدانية متعددة الاختصاصات بهدف صياغة لتدابيس اللازمة

بحكم علاقة الصّداقة التي كانت تربطنا بالأستاذ محمّد الأشعري الذي كان آنئذ وزيرا للْثقافة فاتحناه في المُّوضوع، فكان الرد ّ إيجابيًا وعبِّر عن استعداه لتزكيَّةُ هُذّاً المطْلب. حرّرنا نصٌّ الرّسالة التي سَيُوجُ هُما إلى رئيس المجلس التنفيذي لليونسكو فقام بتوقيعها وبعنَّثها إلى المنظَّمَة الأمميَّة مُتَضَّمَنة طلب الحكومة المغربيّةِ عن طِريق سُفيرة المغرَب لدِيّ اليونسكو.(4) وتُمّت المصادقة بالأجماع على تلبيَّةُ الطَّلبِ وَإُذَّكُّرِ المغَّربِ بِذلكُ وأنَّ مسطرة اليونسكو للإعْلان عن أيَّ يُوم عَّالميّ أن تقوم الدُّولة مَصْدَرَ الطلبِ بعقد ندوة دُو َليَّة بتعاون بين المغربُ واليونسكو تَـُدْتَةِ مُ أعمالُها باحتفاليَّة رسميّةٌ للإعلانُ عن تخْصيص يُومُ عَالمي للْفُلِسُفَةُ، إِخِتيرً له يومُ السادس عشر نوفُمبر من كُلُّ سنة. وباتَّ فاق بينَ اليونُسكُو ووزاَّرة الثقافة كُلفتُ ْ كِليَّةُ الْإِدابِ والْعلوم الإنسانيَّة الْتِرَّابِعة لجامعة محمد الخامس باستضافة النَّدوة، عَلَى أنْ تُـُشكُل شُعبَة الْفلُسفة آجنة تحضيريّة لتحديد موضوع النّدوة ودَصر لائحة المُشَاركين فيها من المغاربة والأجانب. فَيْ أواخر سنَّة 2004 انَّعقد اجتماع ضمِّ أساتذةٍ الشَّعبَةُ الْمُدْكُورة ومَّمثلة عُن اليونسكو. مَّا أنَّ بدأ الاجتماع حتى أثيرتُ قُضيةٌ مغلوطةٌ وهي من له الصَّلاحيّةِ لحضور اللّجتماعُ. كان القصد من ذلك إقّصاءُ الدكتور الحدّ ادى بِدعَوِّي أَنَّه لِيس منَّ أساتذة يُكلِّية ْ إِدابِّ الرِّباط. إزاء هذا الاسْتُرِفْزَ از انسِحْبُ الدَّكتورُّ الحدادي وانسحبت معه تضامناً حرصاً منا على صون درُمة الجامِعة والكلية. وعلمنا في ما بعد أن شُعبة الفلسفة بكلية آداب الرباط آد ّعت أفتراءً و َكَذْباً أنْها صاّحبةٌ المبادرةٌ، في حين آدَّعي البعض أنّ الْجِمعِية الفُلسفَيّة المغربيّة هيّ صَاحبَةُ المبادرة. لكُن ّ الحُقيقّة فيٌّ ما تحدث هو ما تثبُّتُهُ الو ثُريقَتَ ان المُ رُفقتان بِهُدَّا النصُّ.

الحدث الخامس : الذي لم يُفترى عليه ولكن لَفَّه غموض كبير وهو ولادة المهرجان الوطني لمسرح الهواة. طرحتُ السؤال التّالي على عدد من المسرّحيين والباحثين : مَنْ المُبْاَدر الّذي كان وراء هذه الولادة ؟ لم أقلِح ْ في تَـُلقِي أي جواب واضح ومُقنع على سُؤالي. الشّيء الوحيد الذي تِأكد تُ منه هو ما ورد في كتاب الإطار الإداري بوزارة الشّبيبة والرياضَّة المرتَّحوم (عِيْسَى يَـكن) الذي نشره سنةٍ 1981 بِعنوانَ «التَّنشيط المسرحي في الُمغُرّب » يقولُ فُيه أَنْ مصلحة تُـرْبيَةٌ الشّبُيبة كَلَفْتُ لَجَنةً منُ الخَبراء بوضع نظام أساسيً لـمهرجان ٍ وطني لمسٍرح الهواة سنة 1957 وأنّه وفي نفس السّنة ِ حَطِيتَ

الرّبّاط بأن تَّكون المستـُقْبلة لأو ّل د َو ْرة منَّه تَبِ َار َت ْ فيه ثلاث فَرق: فرقتان من مر اكش وفرقة من فاس.(5)الغريب أن لا أحد

من الذين اتّصلت ُ بهم تع َج ب من أنّ أو ّل

دورة للمهرجان جرت وقائع ها سنة 1957 في نفس السنة التي صيغ فيها نظأمه الأساسي. وَالْأَغُـرِبُ أَن لا أحد تساءل: كيف يُعقل أن poyoume au Marac Monathre de la Custure Monathre de la Custure Monathre de la Custure Secrétariot Général تَنْعَقِد الدّورة الأولى بثّلاث فرق 2643一個 دون أن يُمَهُدُ لها بمُهُرجان أو Objet: Projet de Résolution pour la Célébration d'une Journée
Universeille de la Philosophie. مباراة إقليمية لانتقاء هَذه الفرق ؟! أرجـّـح أنّ ما حكاه لي المرحوم أحمد الطيّب العَلج هو الحقيقة. في جلسة مسامَّرةً بمَّنزله الصِّيفي "َضُواحيَ الـر ّبَـاطُ، بعد أن توثَقْتِ ْعلاقتي به حُدُّ المُصاهرة. يُحِكيِّ الْعَلْجِ أَنَّةً فَيِ أواخر سنة 1955 وظُفت مديريّة الثقافة الشُّعبِيَّة مسرحياً فرنسيًّا هو (أندري فوازان) للإشرافُ على التَّكوين المسرحي فيَّ المعهد التَّابِعِ للفرقةَ المسرَّحيَّة الوطُّنيَّة الْمعمورة. مباشرة بـُعد أنَّ شرِع هذا المسرحي في أداء مهُمُ تُهِ تُبِيِّن لَه أَنَّ ما عليه القِّيامُ ُ بُّه هو بَرِمَجَة جُولة عبر كبريات المدن المغربية لمُعَايِنَةً العُرُوضُ الْمُسرِحَيِّةَ الَّتِي تُقَدَّمَهَا فُرَقَ الهواة ممَّا يُتَرِيحُ له أن يستقطب المؤهِّلين للالتحاق بالفوج الأول من طلبة المعهد المذكور. تَـُم ۗ لـ (فُواْزان) ذَلك وكان الْعَـلِّج مم ّن استقطبهم كترِقَني يـَمْتـَهِن بإتـُقانٍ ڝـَنـْعة النـّجارة الضّروريّة لتركيب الديكورات والأكسس وارات التي تؤثث الخشبة المسرحيّة. بعد عودته من هذه الجولة اقترح على المديرية المذكورة أن يُنبَظُم مهرجانٌ وطنيُّ لمسرح الهواة تتبارى فيها الفرق التي تُـــُتقَى منّ بيتُّن أجود العروض، من شأن هذا المهرَّجان تحَّفيز فرق على مواصلة نشاطها، كما من شأنه أن يُسهم في

واة أزدهار المسرح المغربي وتَـْفَتُأْحِـهِ عِلَى التبِّارِاتِ المسرحيَّةِ العالميَّةِ وَالتَّرَقَى بِة جماليًا وأدبيًا وتقنيًا."حـَظِي هذا المقترح بالقُبول وكَلْفُ (فوازان) بتُنفيذه فقاَم بجولةٌ تُأْنيْة عُـايـَنَّ فيها عروض خِمس عَشرة فرقة النُّتقى منها عروض ثلاث فررق أجادت العمل الذي قد َّمتُّه تأليفا وَإِخْراَجاً وتمَّثيليًا وتقنيا هي التِّي تَبِارَتَ في الدورة الأولى للمهرجان التيّ انْتَظمت في الخَامِس من شَهْر ماي سَنة 1957ً. وبَفْضَل هَدُّه الشُّنَّهادةُ الْعَلْجِيَّةُ حُصَّل لتّ الاقتناع بجليّة الأمر.

#### الهوامش:

(1) راجع : عبد الله العروى، مفهوم التّاريخ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1992. (2)أنظر الصورة رفقته.

(3 (أنظر رفقتُهُ الوثيقة 1.

(4) أنظر رفقته الوثيّقة 1 والوثيقة 2.

.Voir : IKKEN Aissa, L?animation par le Théâtre, 1981, P.150 et P.177 (5)

من أقطار العالمين العربي والإسلامي بالاستعمار الإيبيري (البرتغالى ثم الإسباني) الذي سبق كل القوى الامبريالية الأخرى كهولندا وإنجلترا وفرنسا وإيطاليا وألمانيا إلى الاحتلال العسكري ولاسيما غزو المناطق الواقعة جنوب المتوسط خاصة ، علاوة على استعمار واستيطان أمريكا ومعها القارة الإفريقية والجزء الأكبر من مناطق آسيا واستئصال الساكنة الحلية بالحديد والنار وأشكال الاستعباد والاستغلال ومحبو ثقافة تلك الشعوب وحضارتها ،وذلك من أجل الوصول إلى التوابل والملح والمواد الأولية كالفحم والحديد والذهب واستغلال الأراضي والمناجم وتحويل الأهالي senègidnI إلى عبيد تحت خرافة تفوق الرجل الأبيض، ثم البحث عن الأسواق ومعها نشر المسيحية، إذ انطلاقا من

القرنين الخامس والسادس

عشر، بدأت أوربا تتحول إلى

قوة إمبريالية عاتية على

حساب الشعوب الأخرى.

ابنتكى المغرب كغيره

# محطات من تاريخ الكفاح الوطني في سبيل استرجاع الثغور المحتلة نموذج مليلية السليبة



#### الجزء الثانى

في منازلة مليلية وحصارها يقول الناصري في الاستَقصاء ُ« لما كانتُ أواخُر سَنةً َ أربع وثُمَّانينِّ ومائة وألف، غزا السلطان سيدى محمد بن عبد الله مدينة مليلية وفيها نصاري الإصبنيول، فأحاطت عساكره بها ونصب عليه المدافع والمهارس « (19) ويضيفُ الناصُري ﴿وشَرَع في رمْيهُا ..واُستُمر على ذلك أياما فكتب إليه طاغية الأصبنيول يعاتبه على حصارها ويذكره المهادنة والصلح ألذى أنعقد بينه وبينه « ۗ وحدثُ الخلاف بين الطّرفين حول تأويلِ بُنْود معاهّدة 1767، حسّب الناصري، إذ تشبث الطرف المغربي بأن تلك المعاهدة تنصُّ على حفظ الأمن في البحرُّ فقط، في حين أن الطرف الإسباني ذهبُّ إلىُّ أنها تَّشمل البرُّ والْبُحر جَميعا (20).ُ

فَى صبيحة يوم 13 محرم 1189 الموافق ل 16 مَرِّس 1775 عَادر السلطانُ ميدانه بقلعية في اتجاه تازا وفاس ومكناس وبذلك انسحب الجيش المخزنى وقـوات المتطوعين، وانتهت محاولةً المخزن هذه إلى إخفاق تام، وكانت أبرز عوامل هذا الإخفاق، غدر وخيانة عاملُ قلعية، وقوة تحصينات الأسبان بمليلية، وعدم قدرة البحرية المغربية خُلال هذه الفترة على مواجهة الموقف وكان ذلك من ابرز مبررات رفع الحصار عن مليلية وبشكل متوافق مع التَّأُويلِ الْإِسْباني للأَتفاق الأَّنفُ الذِّكر(21).

من أبرز الوجوه المشرقة لعهد هذا السلطان تحرير البريجة ( الجديدة ) سنة 1769 وإسكان دكالة بها وبناء الصويرة واعتراف سيدى محمد بن عبد الله باستقلال الولايات المتحدة الأمركية، مْنْ خْلال رسائل السلطان والرئيس جورج وإشنطن المتبادلة وتوطيد العلاقة مع العثمانيين ثم عقد مجموعة أوفاق تجارية مع كُل من فرنسا إسبانيا وهولندا وانحلترا

سجلتُ مُحاوِّلة للسلطان المولى اليزيد الذي لم يحكم سوى سنتين ( 1790 - 1792) لتحرير سبتة لم يكتب لها النجاح كسابقاتها بسبب مناعّة دفاعاتها وغياب دعم بحرى، فضلا عن محطات

مفاوضات متقطعة عكست تشبث كل طرف بأهدافه ومراميه وعلاوة على ذلك ظهور علائم التمرد بجنوب البلاد (22).

مُن أكثر المواد التاريخية إثارة في موضوع سبتة ومليليّة ما سجلّه المؤرّخ الفرنسي المعاصر دانييل ريفيه Daniel Rivet في كتابه « تاريخ المغرب «Histoire du Maröc « مَّن أَنْ نابِليونَ بُونابِاراْتْ كان أول الحكام الأوربيين في القرن التاسع عشر» الذي فكر في الرُسو بسفنه قرّب مدينة سبتّة خلال حروبُّه ضُد ُّإسبانيا وذلك لخُنْق جبُّل طارق الذي تحكمه إنجلترا « ويضيف ريفيه « وكان يخطط فيما بعد لاسترجاع سبتة ومليلية وإعادتهما إلى سلطان المغرب، لكن هذا الأخير ( وكان هو المولى سليمان ) رفض الاقتراح وفضل التحالف مع إنجلترا «(23).

في عهد المولي عبد الرحمان بن هشام سعت فرنساً لإحباط كل ما من شأنه أن يعزز شعبية المخزن ويرفع من معنويات المغاربة، فتذهب الأستاذة ثريا برادة إلى أن إسبانيا عزمت على التنازل عن حجرة باديس ومليلية، لما كانت تواجهه من صعوبات مالية بسبب حروبها الأهلية، فمارست فرنسا في المقابل ضغوطا على إسبانيا ونظمت حملة ديبلُّوماسيةٌ مكثفةٌ لثنيها عنُ هٰذا العُزم، في وقت ازدَّادتُ عزَّلة المغرب وانكماشه على نفَسة، حتى دخول الجيش الفرنسي إلى الجزائر سنة 1830

باحتلال الفرنسيين للمغرب الأوسط ووقوع معركة ايسلي، بـدَّأْتُ مرحلةٌ جديدة في تَّاريخُ المنطقة قامت على أساس المكائدِ الاستعمارية، والقضم الممنهج للتّراب المغربي والأوفاق المجحفّة، علاوة على الضعف التدريجي للمَّخزن الذي استسلم في الأخير ووقع عقد الحماية الفرنسية في 30 مارس 1912 ورغم احتلال إسبانيا لما كانت تشميه مواقع « السيادة « بدعوى أن المدينتين ( سبتة ومليليةً ) والجزر المعنية مجرد امتداد لأراضيها، فقد كان نفوذها الاقتصادي محدودا، قبل انتصارها في حرب

تطوان ( 1859 – 1860) أو ما سمته هي بحرب إفريقيا « وتضيف الأستاذة ثريا برادة « وقد كان ضعف المبادلات التجارية وأحيانا انقطاعها التام بين الثغرين المحتلين والمناطق المحاورة، من جَهَّة وهجوهات القبائلُ الريفية من جهة أخرى، بين الْعوامَل التي دفعت إسبانيا إلى التفكير مرارا في بيع هذه المواقعُّ، خصوصًا وأنَّ التَّكَاليفُ الْمَالِيةُ المَّتَرَتُبَةٌ عن مرابطة الجيوش كأنت مرتفعة « (25) .

العنصر الحاسم الذي قلب المعادلة، كما سبقت الاشارة كَّان هو احتلاَّل الجزائر ومعركة إيسلى الناجمة عن الدعم المغربي للأمير عبد القادرُّ، فعوض فكرة التخلى والانسحاب من المغرب صارت إسبَانيا « تَبحث في الوسائل الكفيلة من اجل بسط نفوذها وتحقيق أطماع توسعية جديدة « فضلا عما تتيحه هذه الخطوات من صرفٌ لأنظار الشعب الإسباني نفسه عن مشاكله الداخلية (26).

شُكلُّت مليليةً بالنسبة للمقاومة المسلحة بشمال وشرق المغرب موردا مهما للسلاح خاصة بالنسبة لمتزعمي الجهاد بمنطقة تازة كعبد المالك بْن محْيي الدِّين ومحْمد بلمامون الشُّنجيطي، وبعد حرب الرَيَّف التَّحرريَّة اعترفُ زعيمُهَا الأميرُعبدُّ الكُريمِ الخِطابي بِأن عدمٍ دخوله إلى مليلية كان أكبر خطإ ارتكبه أثناء تلك الحرب.

. والآن وبعد عقود من الاستقلال ما فتئ المغرب يطالب باسترجاع الثغور المحتلة وإن لم يتّخذ الأمر صفة رسمية بعد، فالمعول على إسبانيا الجارة الصديقة المتفهمة لقضايا التحرر من الاستعمار واستكّمال الوحدة الترابية للشعّوُب، وهي التيّ وقعت مع المغرب وموريطانيا الاتفاقية الثلاثية المسجلة بالأمم المتحدة بشأن الجلاء عن الصحراء المغربية أي السَّاقية الحمراء ووادي الذهب.. المعول عليها وعلى القوى المعادية للاستعمار داخلها، أن تتفهم مطالب المغرب المشروعة وأن تحلها بشكل ودي يُحفِظ علاقات الصداقة وتحسن الجوار.

فَى أفق طرح الملف، تصرف المغرب لحد الآن بذكاء استراتيجي كبير يعتمد على البعد الاقتصادي بِالدرجة الأولَـيُّ، الشَّيِّءِ الـذي سيدفع أصدقاءنا الإسبان إلى التفاهم الهادئ وإلى تُغليب المصالح المُلحة للشّعبين الصُديقين .

(19) - انظر الناصري، أحمد بن خالد، م س ، ص

(20) - الناصِري ، أحمد بن خالد، م س ، ص 40 .

(21) – الفكيكيّ ، حسن ، م س ، صُ 322، 323 .

(22) -الضعيفة ، محمد الرباطي ، م س ، ص 221 وانظر أيضا جوليان شارل أندريّ Julien Charles André ، م س ، ص 313 . 306 وكذا André Terrassa HENRI والناصري، أحمد بن خالد، م س ،

ريغ ، دانييل Rivet Daniel ,» تاريخ (23) المغـــرب ، م س ، ص 442 ، م س ، ص 442

(24) - برادة ، ثريا « الجيش المغربي وتطوره في القرن 19 « منشورات كلية الآداب والعلوُّم الإنسّانية "، الرباط ، مطبعة النُجّاح الجدّيدة، الدّار البيضاءُ 1997 ، ص 195 جوليان شارل أندري Julien Charles André ، م

(25) - برادة ، ثريا « الجيش المغربي وتطوره في القرنِ 19» م س ، ص 214 – 215 .

ِ (26) - بِرُادةً ، ثِرِياً / م س ، ص 214 – 215.



#### صدرأخيرا عمل توثيقي جديد للأستاذ رضوان احدادو تحت عنوان «حرب تطوان (1860) وميلاد المسرح في المغرب». وقد شرفني المؤلف بوضع كلمة تقديمية لإصداره الجديد ،أعيد نشر مضمونها احتفاءً بهذا المولود الجديد.

هل يمكن كتابة تاريخ المسرح هنا وردة غرناطة المغربي بالشمال بدون العودة إيسابيلاالأولى طردت المتواصلة للنبش في ذخائر حصيلة المنجز التوثيقي العربى الجلف القاسى واليوم نعيش النصر الثانى للأستاذ رضــوان احــدادو؟ وهل يمكّن فهم الطفرات الكبرى التي ميزت ميلاد لانسائيلاالثانية المسرح بالشمال ثم تطّور عطاءاته عاشت إسبانيا على أمَّتداد العقود الممتدَّة للقرنين عاشت إسبانيا المأضيين بدون الانفتاح على خلاصات رضوان احدادو؟ وكيف يمكن تفسير الحرب تقتل العربي الجلف طبيعة القطائع الموجهة للنقلات أوريا كلها من ورائنا

لم يكنّ غريبا أن تنتهى كل النصوص المسرحية بصيغ الافتخار أبأمجاد إسبانيا ويبطولاتها الأستعمارية ويعناصر تحفيز الهمم من أجل الانتخراط في المعركة الكبرى التي يحضر فيها التاريُّخ كعنصر ملهم للمشروع الكولونيالي المتجُدد، بخطَّآبَّاته المَؤُسَّسةُ

للحلم المؤجل وللرهان القائم

تنظرإلينا أيها الاسبان.. الموتأوالنصر...».

للمسرح ألقه.

سئلة متناسلة، تفرضها سياقات اعتكاف رضوان احدادو على الاشتغال على تمظُّهراتُ حضور حرَّب تُطوان التي شنتها إسبانيا ضد المغرب سنتي 1859-1860، في المخيال الجماعي الإسباني، من خلال نصوص مسرحية مرجعية رأت طريقها إلى النور، تأليفا وأداءً، في مواكبة تجييشية موازية لعمليات الغزو والاحتلال

الأستعماريين لبلادنا خلال القرن 19. لقد قيل الشيَّةُ عن حرب تطوان، أو حرب إفريقيا في الأدبيات الإسبانية. وأنجزت حولها الكثير من الأطاريح ومن الدراسات سواء بالمغرب أم بِاسْبِانْيا، و»قتلت بحثًا» في المنتديّات العلمية والجامعية بالضفتين، ومع ذُلك، فُقد ظل التراث الإبدَّاعي الموازي للحدَّث في الظُّل، منزوياً وبعيداً عن الاستثمار الأكاديمي المتخّصص، على الرغم مّن أهميته الأكيدة في رصّد التمثلاتُ الإسبّانيّة تجاه المغرّب والمغاربة خَلال القرن 19، وهيّ التمثلات التي وجهت كل المشاريع الكولونيالية فوق الأرض المغربية ولازالت ترخيٌّ بِّظْلالها على الكثيرُّ من الأزمات الراهنة ومن الملفات العالقة في القُّلاْقات المغربيَّة الإسبَّانية إلى يُومنا هذًا.

فخلف كل المواقف السياسية الاسبانية، وخلف كل المبادرات العسكرية الإسبانية فوق الأرض المغربيّة، وإنّقاذا للمشروع الكولونيالي الإسبانيَّ المُهدُد َّ بجمَّات العالَّم الأَرْبَعُ وخُاصة بكوبا ُوَالْفلبيْنُ، كَانُّ واضحا أن الرهان على تطوان أصبح هاجسا لدى إسبانيي المرحلة الجديدة، مرحلة ضخ الدماء في وصية إيسابيلا الكاثوليكية وتحيين ثوابتها وترسيخ مرجّعياتها. كان لابد من إقناع الرأي العام الإسباني بأَفَاق الحلم الاستعماري المتجدد فوق الأرض المغربية، وكانَ لابد منّ إعادة استثمار رموز حروب الاسترداد للقرنين 15 و16 الميلاديين من أجل تحيينها وتعبئة الداخل المهووس بالدفاع عن شرف إسبانيا، وعن مُجِد إسْبَانيا، وعن حضارة إسبانيا، وعن مستقّبل إسبانيا،... ضّدا على «الْمُورُو» الْمُتُوحِشُ، الهُمْجِي، المُتَخلَف، العدواني، الْمَثْآمَرُ، الكافر،...

يقول الكاتب خوان دي ألبا في مسرحيته «احتلال تطوان»:

«أبدا لا يمكن التراجع هؤلاء المفارية الأسرى يحتاجون إلى مائة ألف من العصا إلى مائة ألف من الحبال تجركل هؤلاء الكلاب كل مملكة المغرب عاشت شحاعتنا…». ويضيف في مقطع آخر:

«إسبانيا علم منتصر

النوعية في تجربة المسرح

بِالشِّمالُ، تأليُّفا وأدَّاءً، بدونَ

تقليب «أوراق» رضوان احدادو؟ وهل تكفى حياة مبدعنا الكبير

لتعميم نشرُّ كل ما استطاع جمعه

من وثائق مادية ومـن محكيات

شفوية ومن شواهد رمزية ومن

دراسات متخصصة، ذات صلة

مباشرة بالممارسة المسرحية

بالشمال؟ ألا يستحق رضوان

أحــدادو حيـوات متعددة لاستثمار

حصيلة كل تنقيباته وأرصدته الموزعة

في الزمن الرتيب لعطاء المشهد الثقافي

الوَّطني؟ وقبلُ كُل ذلك، ألم تستطع أعمالٌ رضوان احدادو رد الدين لمنطقة عشقها حد

الولع، وافتتن بها حد الهيام، وارتبط بها حد

لشمال المغرب ذاكرته. لرضوان احدادو ربادته

على تحويل أرض المغرب إلى منطلق لتجديد حيوية المشروع الكولونيالي الإسباني في مواجهة حدة التنافش بين القوى آلإمبريالية لعقود القرن 19، وخاصة فرنسا وإنجلترا والمائي ويسي -في العروض المسرحية تنتهي -في الناعة مستنسخة، وإنجلترا وألمانيا وإيطاليا. كانت الغالُب الأعم- بلازمة مستنسخةٌ، انتبه الأستاذ رضوان احـدادو لدلالتها التاريخية المؤسسة، منّ خلال دقة انتقاء تعابيرها ورموزها. تقول هذه اللازمة:

«تطوان لإسبانيا.. تطوان إسبانية إفريقيا لإسبانيا.. إفريقيا إسبانية أيها الجنود الأبطال إلى طنجة ، إلى عمق إفريقيا ارفعوا الصليب ،إفريقيا سقطت عاشت الملكة اسائيلا الثانية عاشت قائدة جيش إفريقيا».

وعلى هذا المنوال، تنساب المحكيات، لتقدم سرديات على سرديات، وأساطير على أساطير، واستيهامات على استيهامات، لتشكَّل مداخل أساسية لتفكيك ذهنيات النخب الإسبانية فى تعاطيها مع قضايا المغرب ومع ضرورات إخضاعه للغزو وللاحتلال. لقدّ انتبه رضوان احدادو لهذه الخاصية، عندما أحسن استثمار عطاء الممارسة المسرحية المرتبطة باحتلال مدينة تطوان، من أجل إعادة تفكيك إواليات انتظام الخطاب الكولونيالي حول المغرب والمغاربة. لم يكن الحدث مجرد مناوشات بين أفراد قبيلة أنجرة وإسبانيي سبتة، ولا مجرد طموح فردي للقائد الإسباني أودونيلٌ، ولا مُجرد مُحاولةٌ من السلطان محمد بن عبد الرّحمان لمسُحُ آثارٌ هزيمةً إيسلي أمام الفرنسيين سنة 1844، بقدر ما أنها شكلت اصطَّداماً بينَ مشروعيّن حضاريين متضاربين في رؤاهما وفي منطلقاتهما وفي أشكال تنظيمهما للجوار المقلق بين الضفتين الشمالية والجنوبية لحوض البحر الأبيض المتوسط. لقد سعت إسبانيا إلى تأكيد فوتها الاستعمارية في وجه أوربا المستفيدة من مكتسبات الثورة الصناعية،

وإلى تجاوز ضعفها بعد مرحلة المدّ الميركنتيلي بغرب أوربا، ولم يكن الضحية إلّا المغرب، الجار المقلق، والعدو ألتاريخي، والمتأمر المستدام ضد السكينة والحضارة

اشْتَغْلُ رضوان احدادو على نصوص كتاب إسبان طبعوا المرحلة، من أمثال روس دي أولانو، ودي أنّطونيو ألّاركونْ، وُخُوانْ لانداً، ورِفاُييل مريّاً لييرن، وانطونيو إينريكي دى سافراد. واستثمر عطاء الصحافة الإسبانية للمرحلة، مثلماً هو الحال مع جريدة «Las Novedades» أو مع جريدة «El Eco de Tetuan» أو مع جريدة وفي كل هذه الإصدارات الإسبانية، سواء منها المسرحية أم الإعلامية، ظُلتُّ المواضيع وُالعناوين مُوحدةٌ وواحدة، لخصها الأستاذ رضُواُن احدادو بطريقة معبرة اختزلتها صيغة: «عنوان واحد لمسرحيات

أسامة الزكاري

إذا كانت هذه النصوص تحمل عناصر الاستنساخ المحفز للروح الوطنية الإسبانية الجياشة، فإنها -في المقابل- تسمح برصد تمظهرات التراث الرمزي الإسباني المستند إلى التاريخ وإلى دغدغة العواطف الجماعية وإلى استنفار ذاكرة إسبانيا الكاثوليكية من أجل تأطير حملات الغزُّو والاحتلالْ. وفي هُذا الْجانب بالَّذات، استطاع المبدّع رضوان احددو فتح آفاق جديدة أمام البحث التاريخي الوطني المعاصر من أجل استثمار مظان ظلت على هامتُشُ الوقائع السياسية الكبرى المُوجِهة للأحداث، أو أنها ظلتُ بعيدة عن أدوآت البّحثُ التاريخيّ التقلّيداني المهووسُ بالمسارات

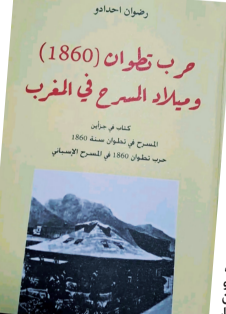
السياسية الكبرى وبالبطولات العسكرية الصانعة

للحمة الانتماء الوطني الشوفيني.

وعلى هذا الأساش، أمكن القول إن كتاب رضوان احدادو يقدم قيما مضافة لرصيد منجزه التنقيبي أولاً، ثم لحصيلة الدراسات التاريخية الرصينة المرتبطة بحُرب تطوان ثانيا. وتبرز هذه القيم على مستوى ستة مُجاُلات مُتدَّاخلةً، تُرتبُطُّ أولاها بَجُدة الموضوع غير المطروق إلى يومنا هذا، في حدود علمنا المتواضع، خاصة بالنسبة لأشكال توظيف عين المبدع الملتفت للتفاصيل التي قد لا تثير نهم ولا اهتمام المؤرخ التقليدي، وتحَّديدا في مجالات الـتراثُ الرمزيُّ والإبداعَي والفرجوي. ويرتبط ثانيها، باستثمار الطابع الموسوعي في شخصية المبدع رضوان احدادو، حيثُ يحضّر التآريخ والأدب والسياسة والاقتصاد...، ليقدم نَسقا من الرَّوِّي المُتكَاملة في تُفسير الوقائع وفي توجيه سياقاتها. ويرتبط المجال الثالث، باللغة الراقية التَّي اعتمدها رضوان احدادو في صياغة متنه المنساب بين المرجعيتين العربية والإسبانية، بذخائرهما التعبيرية وبسلاسة مكوناتهما التواصلية. ويرتبط المجال الرابع، بطريقة استثمار رضوان احدادو لحصيلة إصداراته السابقة بشكل غير مباشر، سواء على مستوى نصوصه الإبداعية أم على مستوى أعماله التنقيبية والتوثيقية. ويرتبط المُجال الخَامس، بقدرةُ المؤلفُ عَلَى الْأَنفتَاح

المتواصّل على جّل المكّونات البيبليوغرافية التي استلزمها موضوع بحثه، بالعربية وبالإسبانية، مثل النصوص الإبداعية والمقالات الصحفية والنشرات الإخبارية والملصقات الدعائية... ويرتبط المجال السادس بالانفتاح على حقَّلَ التَّاريخ الثَّقافي وعلى عطاء الذَّهنيَّاتُ المحلية بإسبانيا في علاَّقتها بالمغرب. وُبِّهذه الصَّفة، فالكتاب يساَّهم في اسْتكمالُ الصورَّة العامة حول الوقائع المؤطرة لتفاصيل ما وقع في حرَّب تطوان، بنفس القدر الذي يتيحه من إمكانات واسعة لمسَّاءلةً الضَّمير الجمعي الإسباني في تعاطيه مع مآزق الاستعمار الإسباني لعقود النصفُ الثاني من القرن 19".

وفي كل هذه المستويات، تتحول ذاكرة إسبانيا الكولونيالية إلى رافد لتفسير ُّ انكسارات المغربُ في تصديه لحملاتُ الغُزو الاستعماري، خاصة على مستوى تداعيات التباين الكبير في موازين القوى الذي أضحى يميز علاقة إسبانيا بالمغرب منذ مطلع العصور الحديثة. لقد استطاع رضوان احدادو استنفار عينه المبدعة للتوثيق لجزئيات الوقائع الكبرى المرتبطة بحرب تطوان، من خلال استثمار عطاء الكتابة المسرحية الإسبانية التي اْشْتُغْلَت علَى الموّضوع أو وظفته في استيهاماتها الحّالمّة. وُفي الْمقابلُّ، فتح نبشه الدقيق الباب واسعا أمام رصد الامتدادات المفترضة على مستوى التلقى المغربي، من زاوية الرصد المسرحي المُحتفي بالسير وبالبطولات وبالأساطير. وبذلك، نجح المبدع رضوان احدادو في فتح وْرْشْ بِلَا صَفْاف، ورشَّ الْتُمثلات وْالْإسقاطآتْ الإسبانية حوَّل الواقعَّا المغربي، كدولة وكشعب وكحضارة وكأنتماء.



الخميس 13 من نونبر 2025

يعود بنا هذا الكتاب/المجموع إلى زمن عرفت فيه الأغنية حضورا لإفتا، من خلال ما كان يبُث على أمواج الأِذاعة والتَّلْفَرَة الوُطنية وقتئذ. وهي جَملة منُ الأغاني الَّتي كَانْت ترتبط، في الغالب، بوجدان المغاربة على اختلاف أعمارهم وتباين ميولاتهم. كما أن الحديث، في هذا السياق، عن الأغنية المغربية لا يتم بمعزَّل عنَّ البحث في الكلمات، لا من حيثُ قربهًا من الذائقة المغربية وسهولة جريانها على اللسان، ولا من حيث تعبير شعرائها عن الموية الوطنية والأبعاد الإنسانيةٌ.

بُهذا المّعنى تَشكلُ الأغنية، إضافةً إلى كونها وسيلة تعبير، وسيلة علاج أيضا، ضد القلق والتوتر والاضطراب النفسي، وفسحة للتأمّل والانظراب، لا سيما في ارتباطها باللحن والموسيقى، إذ تأثيرها على المستمع/ المتلقي يكون أكبر. ولا شك أن تبرير هذا التأثير راجع أيضا للنَّصَ المكتوب (كلمات/ قصيدّة) ولطريقة الأداء (المطرب/ المغنى).

وتأتى أهمية هذا الإصدار «ديوآن الأغانيّ» في ما يعكسه من تأكيد المسار الشعرى الذي تبناه الشَّاعر حَمادي التُونِسيّ، وهُو اَختيار «الَّعاميَّة» أدّاة للكتابة الإبداعية، منّ جهة،ٌ وُّفي مَّا تِزخر به المجموعة من أفق تشعري مغربي له ملامحه الفنية وخصوصيتُه الغنَّائية، منْ جُّهة

يضم الديوان أكثر من مائة وخمسين قصيدة، تفاوتت عناوينها بتفاوت الموضوعات وتبايُّن حُجِمهًا بِّتباينُ البِّناءِ والإيقاع. واللَّافت أن الديوان جمع َّفي الْكتابَّة، بينُ العامية والفصّيح وبين المسرّحية والموشّحات، بذات النفس الغّنائي. يقّول مصطفى الْجُوهري في

تقديمه لهذا الحيوان: «وقبل ذلك فحمادي التونسي شاعر غنائي طوع قصيدة الزجل بكلماتقا الوجدانية وتعابيرها الجميلة لتصبح قصيدة طربية معشوقة لدى مختلف الشرائخ» (ص5) وهو ما يفسر الشعبية التي حققتها هذه النصوص واتساع تداولها بين الناس، لحظة التلقى، إن كلمات أو تلحينا وغُنَّاءِ.

للاُّقتُراب أكثر من عوالم الـديـوان، يمكن أن نتوقفُ عند بعض الملاحظات التي يمكن أنَّ تشكل مداخلُ للقراءة والتحليل. وأوَّلَى هذه الملاحظات انفتاح نصوص «ديوان الأغاني» على موضوعات الذات وقضايا المجتمع وتحولاته، تفَّاعلاً وانفعالا. إنفَّتاح يرصد تُقَّافة الشَّاعر وذائقته الفنية. أما ثَّاني ملاحظة فمرتبطة بكون هذه النصوص متفاوّتة، بالنظر إلى طبيعة المحتوى والبناء المعتمد، فهي ليست علَّى وتُيرة واحدة معجماً وتركيبا ودلالة. فثّمة نصوص في غاية البساطة، تقريرية ومباشرة (ص34، 58، 78، 83ً)، حيث نجد تراكّيب لا تحتاج كبير عناية للفهم والاستيعاب. ولعلها قصدية تروم التواصل مع الَّآخر بِأَقربُ لغَّة إلى الذاكرةَ والوجدُان، مثل قولهَ في نص (عايش وحدي) ص83:

الغنائية لحماديالتونسي

وهناك، في المقابل، نصوص بها لمسات فنية تأخذ القارئ المستمع إلى حيز من عوالمها المتخيلة، يستند فيها الشاعر إلى شُعَريةٌ اللغةّ ومُجازاتها التعبيرية. يقول من نص (لا تقولي وداعا)، وهو من النصوص الفصيحة،

عشتها بقلب كان نشوانا لم أنس وكيف أنسِ ذكرياتي قبلة روحي مهد لقانا كيف أنس الروض مرتع حبي يوم كنا أغنية الحياة ولحنا يتغنى به اللسانا فعلى العهد ما زال مُصانا عودي لمن صادق الحبّ

أحمدزنيبر

وفي هذا الشاهد إشارة إلى إحدى الموضوعات التي تهيمن بشكل لافت على نصوص المجموعة في الديوان

وهي موضوعة الحب، إلى جانب موضوعة الوطنُّ والطَّبيعة والأسرة والذاكرة وما سواها. ولعل هذا الُّتنوُّع فَّى الْموضوعاتُ وَّالقُضاٰيا الَّتي شَغلتُ فكر الشاعر رام من خلالها ملامسة الإنسان وتحولات المجتَّمع ّالمغرّبي خاصةً، بالإضّافة إّلى قضايا العروبة عامة ومنها قضية فلسطينُ تحديدًا. وهو

الالتفاف الموضوعاتي الذي جاء متناغما والـروح الغنائية التي أسكبت فيهاً. غَنَّائية تُّوسُلت ببعض الْمظاهر البلاغيَّة والتَّجلياتُ البديعية من تصوير وجناس وطباق وتوازيات

صوتية وغيرها.

ُثَالَثُ مَلْحُوظة، في الديوان، تمس طبيعة المعجم الذي وظفه الشاعر، فقد حرص على تجنب استعمال الألفاظ والكلمات الغريبة المستعصية على النطق والفهم، وارتضى بساطة لم تفرَّطُ في جماليةُ المعنَّى والمبنى. لذلكُ يصادفُ القارئ من نص لآخر بعض التعبيرات الفنية على مستوى الأُسْلُوبِ وَالتركيبِ. كَمَا فَي قَطعة زُوْمَانسية وَصفية يستحضّر فيها الشاعر الطبيعة وأجوآء مدينة إفران (ص130):

يا حسرة على ديك الأيام تحت الأشجار فغابة يفران جينا حداكم ودكينا لخيام وتعارفنا وصبحنا جيران

> وفي كل عشية يجيوْ احبابي واحبابك حدا الشلال كانويتنزهوجميع وأنت حادرة عينيك وتطالعي كتابك وأنا بعودي هايم فلحن بديع

وفي ذات الأجـواء الرومانسية يتغنى الشاعر بالطبيعة وبفعلها السحري على المستمتع، مثلما نجد في قطعة (فصل الربيع) ص75 يقول فيها: يته في دلالو نشوان فصل الربيع بان اعلامو لكل قلب فاني ولهان فصل الربيع شرح احلامو ويعيد للقلب آمالو لونوالأخضريحي الروح يشفى كل عليل من لجروح.... وينسيه كل ما في بالو أو مثلما نصادف في قطعة قبلها يتغنى بالمرأة لكن في صورة وردة تفوح عطراً وجمالًا، يخشى عُليها الشاعر ويُخشاها في ذات الآن، يقولُ: (صُ71) تكون عروسة فبيتو كل واحد تمناها وتعيد للقلب حياتو غرينظرلبهاها لكن شوكها ماضي وقلبي ما عليه راضي خفت نقطفها ... كف مشاو غيرى... وتقام غالية عليا خفت نشمها . . َ وتفوح اخباري . . وتمشى هايم هدية

وبين هذا النص أو ذاك، يصادف القارئ معاني ودلالات جديدة، تصف حالة الذات العاشقة، بين ارتياح وانقباض. ففي الحالة الأولى نستحضر لها قطعة (جواب حبيبي) حيث الاستعانة بأجواء الطبيعة وحالاتها المشابهة لحالات المحب الولهان في التعبير عن لحظات الانتشاء بالقرب والفرح، يقول: (ص39 غناء إسماعيل أحمدا

يلَحّن لي كلامو نسيم الليل يسرى تفسر لي احلامو نجوم الليل تدري طيور لغات لغاها وفرحت لفراحي زهور فاحت شذاها ولمت اجراحي

أما في الحالة الثانية، فيمكن أن نستدعي لها قطعتين: إحداهما بعنوان: (كان قلبي خالي) ص63، من غناء المعطى بنقاسم، حيث التعبير عن الإُحساس بالوحدة والحزن والاغتراب، يقول:

من عيون جميلة بالى تاه بنظرة من رموش كحيلة قلبى ذاب فى حسرة ما بقى يهنيني طيفوالغالي محيرني والنوممجافيني دایما فی بالی متیهنی ودوا جرحي في عينيه قلبي فحبو مجروح يبات يشكي وينوح من كثر حبي إليه

والقطعة الثانية بعنوان: (يا أهل الهوى) ص178-179، من غُناء عبد الوهاب الدكالي. يدخل فيها الشاعر في حوار مع مخاطُّبه علَّه يجد لورطته مخرجا وسبيلا. يقول:

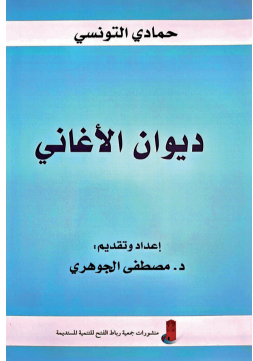
> وضعت فيه شفت الغالبة وخليتو حريطير ويعلى

وبهيج شوقو لوكرويولي يحوم فوق لعراسي العالية لكن المكتاب ما معاه هروب واللى ضرباتو يدوما يبكى حلق وعلاوهجرني المحبوب من غيركم ياأهل الهوى لمن نشكي

ياً أهل الهوى هكذا نجد في كثير من النصوص الزجلية لحمادي التونسي، نفسا شعريا وغنائيا يرتبط بوجدان الذات الشاعرة، بما فيه من التفاف حول حقول معجمية مختلفة يستقى منها مادته الشّعرية والتخيلية من حقل الطبيعة والذات بعوالمها الباطنية والخارجية حيث الحواس بأنواعها، مثل النظر والسمع واللمس والذوق والشم أو ما يحيل إليها بصورة غير مباشرة.

ولأنَّ الشَّاعر منشغل أيضا بأحوال الناس وبانتقاد بعض سلوكياتهم المرضية، يوجه في إحدى قصائده في اتجاه ذاك الذي ينقل الأخبار ويشعل النار بين الأحباب والأصحاب. يقول: (ص93)

> آش عملت باش توصل اخباري باك باالظالم باك شفت عدياني باك دابسا ربى يجازيك غرسربلاما نعاديك



ولات الناس تحكى اسسراري

كما لا يخلو الديوان من احتفالية بالعلاقة الأسرية من خلال التشديد على أهمية الرابطة الزوجية، مثلما نقرا في نص جميل بعنوان: (الزوج المثالي أو مولات الدار) ص137-138، من غناء محمد الإدريسي. وهو عبارة عن حوارية بديعة بين الزوج وزوجته: (للا مولات ألدار اعمارت الدار..).

وصلة بهذا البعد الغنائي ثمة قصيدة دينية تتردد في كثير من المناسبات الدينية والأفراح العائلية بعنوان (المدد يا رسول الله) ص135-136، من غناء إسماعيل أحمد، مطلعها:

> الشوق حرقني... لزيارة مقامك يا عريس القيامة ياسيد الوجود

ففى هذا الاحتفاء الروحى والرمزى بسيد البشرية والشوق لزيارة مقامه الشريف، ما يعمق الحضور القيمي والديني لدي المغاربة عامة. فقد لقيت هذه الأغنية رواجا وإقبآلا واسعا جعلها

التكنولوجيا التي عرفها المغرب في مجا الاتصال، فقد خص إحدى هذه الوسائل بقطعة بديعة تقوم على الحوار، بعنوان: (التلفون)

الصبر هجرني ودوايا في رياضك يا حبيب السلامة نقيطالشبك ونمرغ لخدود نهارا لموعود المدد المدد يا رسول الله المدد المدد يا حبيب الله محمد شّان البقالي، صامد غيلان، أسامة الزكاري.

> من الأُغاني الخالدة في الريبيرتوار الغنائي المغربي. ولأن بعض قضايا المجتمع شغلت فكر الشاعر، ومَّنها التحولات

ص67-68، من غناء أمينة إدريس وإسماعيل أحمد، جاء فيها:

هذي ساعة ونا غادة جابة هذي ساعة وبالى ما معايا يهننى ويطفى نارقليبي نتسنى التليفون من عند حبيبي وهددى الساعة التناش عمل معايا لحيداش عالم الله آشنو مالــو عالم الله آشنو جرى لو

وهي أغنية لا تزال تحافظ على جماليتها الإيقاعية وحسها الرومانسي. أما نصوصه في المجال الوطني فكثيرة تغطى مساحة كبرى من الديوان. ولعلها موضوعة شعرية أخرى.

ورقة تقديمية في «ديوان الأغاني» من تنظيم جمعية رباط الفتح للتنمية المستديمة بالرباط



## افتتاح مؤسسة الأديب المغربي الراحل أحمد عبد السلام البقالي بأصيلة

شهدت مدينة أصيلا يوم 22 أكتوبر الماضي، الافتتاح الرسمي لمقر مؤسسة أحمد عُبِد السُلام البقالي للفكر والثقافة.. ويراهنَّ القائمون على هذا المشروع الطموح، جعل المؤسسة نافذة للحوار الثقافى ولتعزيز الاهتمامات الإبداعية وللاحتفاء بالتراث الإبداعي والإنساني للمبدع أحمد عبد السلام البقالي. تفتح المُؤسسَّة أبواب مقَّرها الكَّائِن بزنقة جامع بن عياد بألمدينة العتيقة، أمام زوارها يومى الأربعاء والسبت، الأربعاء زوالا من الساعة الثانية إلى الساعة السادسة، ويوم السبت صباحا من الساعة التاسعة إلى الساعة الواحدة زوالًا. يتكون المكتب التنفيذي للمؤسسة من الأساتذة: آسية بنعلى، لين البقالي،



فقدت الحياة الثقافية العربية مؤخرأ (29 غشت/ أغسطس 2025) الفنان والناقد الفنى اللبناني الدمشقى أسعد عُرابي الـذيُّ وافتُه المنية في باريس عن عمر يناهز أربعة وَثمانيِّن عَاماً.

يجمعون بين الممارس تين الفنية والنقدية. من ثمة، ينهاز مُحترفه الفني بحيوية عالية، ضمن اسْترسال ِيَّة متقدمة في العطاء ومُبادَلَة الأسّاليبُ التي تُكشف مُحطاتُ ومنْعَطفات تشي بُطبيعة طاقة الفنان الذاتية التي تَعْبُر «صور» الذاكرة، ذهابا وإيابا، وفِق ما تستدعيه تُعبيريةً المرحلة والحالة، والمحيط الذي يعنَّي

في كلية الفنون الجَّميلة بجامعة دمشق بين 1967 و1975)، مِتْسلحا بِقناعته في كون «اللوحة مشروعاً فكرياً، لا تُقنياً ولا تَسـُويقياً»، ليشرع قي التَّجـُديف والِحـَفر ِدون تِـُوقف ٍإلى حدود اليوم، ما يجعل الإِّحاطَة بكل نتاجه أو جـُله أمرا صعبا للغاية. غير أن ذلك لا يمنع من الوقوفَ عند بعض مَدارجه الإبداعية المُ ختارة، إذ تسمّح بقدر من الاطلاع، وهي التجارب التي سأحاول تناولها بع ُجالة في هذا المقامّ.

اختياره الفني الذي يعكس أسلوبه التعبيري في الاحتفاء بكوكب الشَّرقُّ، ونظرًّا لاهتَّماَّمه بالموسيَّقَى الشَّرقَيةُ التَّي سبق أن درسها خلالٌ عام كامل، كما درس عاما أخر مبادئ الموشيقي الغربية، بالإضافة الى سماعه للموسيقي يوميا بشكل جاد، وليس للمصاحبة كما يوضح، بل من باب المعرفة، م شيرا إلى أن سر تصويره، يكمن في ارتباطه العضوى بالإيقاعات والألحان، تشرقية

> وإن كان المعرض يتمحور حول هذه الأخيرة كشخصية لام ِعة ومؤثرة في حد ذاتها، فإن الأعمال تنزاح عن مُصَدَّفُ «البورتريه» لتستُّوعبُ حَشُد الموسيقيين فوق خشبة المسرح، في اتَّجِأَهُ تَجِسِيدُ زُبِـُد َّةُ الحساسية (Tempérament) التى يمكّن أن تثيرها الأعمال لدى المثلقي، بـ «غنائية» (Lyrisme)

> تجعل العازفين وطريقة إمساك آلاتهم الموسيقية الأصيلة والموحيَّة (العود، القانونّ، آلناي، الدّف وغيرها)ٌ كعناصر أساسية على درجة من البروز الذي يقوم على بديَة التخطيط الحيوي الخاطِف، وعلى دقة التلوين الم ُتكامل بسلم كروماتيكي قوي ّ وم َحْسوب، كأنها تحاكى «الوان» الصوت الموسيقي الشرقي، في عملية تخطي صُنور أمُ كَلثومً المُنْدَمُطة باللونينِ الأبيض والأسود كما اغتدنا مشاهدتها على شاشة التلفزيون، لتتخذ مَرْئِيَّتَـهَا والفرقة بأشراق أكثر بذخا، مع هيمنة الأخضر بأبعاده القَدُّسِيَّةُ،

باريس، متحفّ برشلونة للفن المعاصر في إسبانيا، متحف نيودّلهي الوطني في الهند، متحف كورياً Contrastes والم جاورات اللونية (من

في قطراً، مجموعة الشيخ راشد آل خليفة بالمنامة في البحرين، مؤسسة توران في باريس، الفِضَى والأصفر إلى الأزرق والأسود)، بينما الأبيض يتخذ رمزية خاصة عبر منديلها الحريري «الأسطوري» وهو يتْسَدِل من أصابع يدها الممدودة بقدر امتداد عنقها المشدود إلى الأعالى بِجُ فُونَ مُغُمْ صَهَةٍ، في تماه ٍ مع الرشاقة الرصيدَة التي

يعتبر أسعد عرابي من الأسماء العربية المرموقة، في حقل الفنون البصرية وأدبياتها، إذ حافظ على ديَّمومة الكتابة النقدية والجمالية، بقدر ما دأب على إنتاجيَّة إبداعيةِ منتظمةً منذَّ بداية سبعينياتُ القرُّنُ الفَارُّطَ. فقد أو ْجَد له التَّس ْوِيَّة الصارمة والمُّنَاسِبةُ التي تُبيِّحُ له المساهمُ الفعالة في إنتاج الخطاب التُّخُصُصُ سي المُوازي، دون أن يؤثر ذُلكٌ على زمن البحث المخَّبري، بحَيَّث يُشَاهُ دُ له بغزارة إبداعيتُة قُل نظيرها لَّدي الفنانين الذين

قرَّر ٌ أسعد عرابي التفرغ للفن (بعد أن مارس مهنة التدريس عرفٌ معرضه «حنين» (غاليري «أيام»، مركزدبي المالي/ القاهرة، 2011) حول أمّ كلثومّ بّألغ ٱلصُّدى والْاهْتُمام، نتيُّجة

وغربية، من زرياب وباخ إلى أم كلثوم. حركية لا تنتهج التشخيص الصِّرُف بقدر ما تتوخى ترسيم الم َشاهد وفق تعبيرية ثم حصل على دوكتوراه دولة في علوم الفن وعلم الجمال (وفق النظام الجديد) في رمزية تعمل على وضع «السِّتّ» في مركز موضوع «العلاقة المتبادلة بين الموسيقي والتصوير» بجامعة باريس الأولى- السوربون سنة المجموعة، ضمن تَـُ وافقات تكوَّينية 7891. دَرَّس في كلية الفنون بجامعة دمشق (7691- 5791) وفي مدرسة الدار البيضاء

وتَبايُن البرتقالي المُدَوْزُن بحسب مستوى التَّجَلَى، الوَثيق بالتَّضاد ّات

أسعد عاربي (1491-

5202): فنان تشكيلي وباحث، فرنسي من

أصل لبناني، ولد في دمشق عام 1491. حاز على دبلوم

الفنون التشكيلية: قسم تصوير بجامعة دمشق في 6691، ودبلوم

الفنون الجميلة: قسم تصوير بالمدرسة الوطنية العليا- باريس في 3891،

معروفة (مثل segarcnA و egamI -trA) ومجلات ثقافية بالعربية والفرنسية، فضلا عن

الكثير من النصوص التقديمية الخاصة بكاتالوغات المعارض. عضو مركز أبحاث «كريا» بجامعة

<u> في سيؤول ، متحف الفنون في لوس أنجلوس بكاليفورنيا- الولايات المتحدة الأمريكية ، وزارة الثقافة </u>

المصرية في القاهرة، مجموعة الشيخ حسن آل ثاني- متحف الفن العربي المعاصر بالدوحة

مجموعة المنصورية في جدة، مؤسسة مايت في باريس، متحف دانكرك للفن المعاصر

في فرنسا ، المتحف الوطني للفنون الجميلة في عمان ، المتحف الوطني في دمشق ،

الصندوق العربي للتطوير الاجتماعي والاقتصادي في الكويت، وزارة

الثقافة- أبو ظبى وكريستيز- دبى ومؤسسة بارجال- الشارقة

في الإمارات العربية المتحدة، فضلا عن الكثير من

الجموعات العالمية الخاصة.

وما ينجم عنه من هالات السَّلْطُنَّة وُس َطُواٰت الآهـات. ولذلك يصرح: «اللون عندي له صــوت، أزيــز، وفي الوقت ً نفسة له بـُعد صوفي مـُطربَ ومُ وُنْسَن. شَفَائي هو في التعرف لساعات طويلة تعلى الموسيقى الصوفية وفن المنمنمات، والعلاقة بين اللُّون والمقام. موضوع لوحاتي الْأُساسي هو اللقاء بين الموسيقيُّ الصوفية وفن المنمنماتــــــ».

هكذا، يستقيم الكورال اللوني ليضعنا مَى قلب تُجربته الشخصية التي تُفرج من تَمَثُلاته الباطنية

المقَّعمة ۗ بِّالخُيالي وَالحـُـلْـمـي والرّوحاني؛ تِـُجاه أيقونة جام ِعـَة مانعـَةٍ، لطالما شكلت ذاكرة طَر َبيـَة عربية تبعث بالسَّلام وما زالت، في تعالَق هائل مع فريقها النَّوْعيُّ مَن شعراء وم لحنين، وعازفين (محمد القصبجي، عبده صالح، سيد سالم، أحمد الحفناوي، أحمد عظمة، إبراهيم عفيفي وسواهم) ظلوا رهن قيادة «بُطوليَّة» أُخْذت بزمام اصرْط مُفاف حُمُيمي، كُما يتبَدَّىُ في إيقاع الكراسي المُ تَ جَاوِرة، المُ تَ عامدةُ، المقلوبة، والفارغة أيضا: كرسي «السِّتّ»، وكرسي القصبجي المطبوع بم َلم َح احتضانه الد َ نُون لعوده؛ وهي الصورة التي كَرَّستها تَـشُّـُكيلة أم كلثوم الَّتي تَـبقى «مثل نجيب محفوظُـ وزكريا تامر وجمال الغيطاني ويوسف إدريس وسعيد العدوي والسعدني والجزار، تتجه إلى جمهورها العريض الذي يعيش ما يشبه كفَّاف يومه، إذ يُشكل أمثال أم كلثوم غذاءه الروحي، وهنا ندرك توافق شتى الطبقات على الالتفافُ حول فُنها» بتعبير أسعد عرابي، وبالتالي كان عليه أن ينقل أم كلثُّوم من سلطنة العصر الجميل المُسال ِم والمتوازن روحياً، بما فيه من جَـُذُورَةُ النَّدِّيْضِ الوطني والقومي، إلى حداثَةُ التحريضُ والاستفزاز والعبث وْمُ ذُلَّفَاتُ أَصِداء الهُ زَائِمِ العَّوْلُمِيَّة، كما يوضح، ليخلص بِالقولِ: «ُلست بِعِ ثُرِيـًا، ولا ماركُسُياً، ولا أنتميَّ لأي فيصِلُ سُياسِي جاهُز أَخر، أَنا

أنتمى بالأحرى لعصر النهضة العربية آلذي تلألأت فيه أم كلثوم وانتهى

بهزّيمة عبد الناصر. إذن أنا أصور أم كلتّوم والسنباطي كرمز نهضوي،

بنيونس عميروش

فنان تشكيلي وناقد

باحثا عن العلاقة المشبوهة بين بحار الشعر، أو بالأحرى القصيد الصوفي والمقامات السبعة، ومقابلاتها اللونية». لعل مثل هذَّه القناعات والتصورات الشَّفيفَة التي وَاظَّبِ أسعدٌ عرابي على تقريبنا منها، تمنحنا الشُّفرات ٱلجِّمالية التي تُـزكُيُّ تعبيريتهُ الكثيفة في الكشف السَّلِس عِنْ أجواءً وحالات وعواطف «الزمن الجميل» الذي استُ ذيلص من خلاله نوستالجيا لمشاعر وانفعالات خاصة ومُشتَرَكة، سرعان ما تترجم إيقاع شطحاته وهو في حضرة

التنفيذ الموصول بتعبيريَّة تُغُمْرِيَّة

تستُدعيَّ مُقامَا*تٌ* موسيقيَّةٍ، شكلية ولونية، بكل الطواعية التي

د کیل الساط والمسكم للفنون الجميلة. له العديد من الإصدارات، والعديد من الدراسات المنشورة في دوريات متخصصة

أصوات الدواخل وما يكتنفها من ذاكرة السُّماع.

باريس الأولى- السوربون على مدار سنتين. عضو لجان تحكيم العديد من البينالات العربية (بينالي في مجموعته «السّاكيِّن والم َسْكون» (غاليري ﴿فِريديريك مـوازان»- باريس، القاهرة ، بينالي الشارقة ، الصالون السنوي في البحريْن). ألقى العديد من المحاضرات بمختلف الجامعات 2017]، يقلب أسعد عرابي م َواجع المكان والمعاهد والمؤسسات المتخصصة، وشارك في العديد من المؤتمرات والندوات العربية والدولية. انطلقت وما لحقّه من إخلاء قسري للسّاكِنة مسيرة معارضه منذ 1791 لتجوب مختلفً العواصم العربية والدولية بشكل منتظم إلى حدود اليوم. (أطفال، نساء، رجـال) التي توجهت نحو تندرج أعماله ضمن مقتنيات العديد من المؤسسات والمتاحف العربية والدولية: معهد العالم العربي في الم نافي، تاركة وراءها تهياكل حيطان وسقوف يتيمة، ترسم مدائن مهجورة مثقلة بانكسارات أرواحها. إنها أطـوار «اللجوء» الْماتْلِةِ بِاستِئْصال السَّاكِين من المسكون، وما ذَلَفتُه من آثار التراجيدية الدمشقية التي تستعيد صورها بغني الخيال، وبالمجاز التَّصُّويري الموسوم باستحضار الغوريلات والغربان والأشباح التي برعت في تفعيل الاختطاف والعنف والخراب. ها هناأً نقف أمامٌّ مُتوالية متحركة تقوم على ثنائية الوَجِيْد والوجِيْدان، الشَّهيقُ والزَّفْير،

المكان واللامكان، التَّع مير والتفريغ؛ التفريغ ليس بالمعنى

القائم بالقوة، إذ يجد له الفنان أكثر منّ صيغة لإنعاشه بالفعل،

في الحال الذي تتدخل فيه حيوية الفرشاة العريضة وما تحمله من

يـَفاءَة جسدية لدُّو ليف ام ُترِلاء لوني في غاية العنفوان الذي ينتصر

تُناجي ميزان النغم وتسامى الجسد، بشموخه وسكّناته،

للحياة، ويبعث على تذويب الشتات بدون هوادة.

ستتخذُّ هذه التجربة امتدادها في معرض (غاليري روي سفير Roy Sfeir، باريس، 2019)، بحي سان جيرمان، لترتسم من جديد عناوين «اَلغُربة» و»الاغَتِرَّاب» و»الْغُروب» كاستُجابةٌ تُعبيرية لصُّور «القيامة الدَضَرية»، بالاستناد إلى مفهوم التِّرْحال كقد َر شخصي أولا، ينعكس في اللوحة ضمِن مسلك غير مطروق كما يوضخ أسعد عرابي، مؤكدا على أن تحولات اللوحة عنده تبقى سابِّقة عن مشهدَّ النزوح والقياَّمةِ الشاَّمية، وتاريخه الشخصيّ يكشف اقتلاعه من ذَاكُّرةُ السِّكُن مَرَ ٱت عديدة. بينما يشيّر إلى أن القيامة السورية وصلِته مع أشياء أخرى، لكونه مجموع هذه الأشياء، بينما يبقى الإبداع هاجسا يومياً كما المأساة اليومية، ولذلك يمكن تُلْمُسُ ذلك التُّرْحال بين صَيْدا (لَبْنانَ) مدينة الأُصل، ودمشق مدينة المَوْلَرِد وَالْمَنْشَأَ، وِباريس (حي لاديفانس La Défence) مدينَةُ الإقامة منذ أواسُّطُ السبُّعينيات، بحيث يُقرِرُ بثبات فكرة المدينة التي لا تُغادره هناكُ «وهي بين صيدا ودمشق، فصرَيْدا مدينة والدي، ودمشق مدينة والدتي، والعلاقة بين الإثنيُّن موجُّودة في عَّملي الباريسي دائما، ويمَّكنني القول، إن المُدينة التي أقيم قُيها والَّتي تَظَهرُّ في عملي من خُلال مدرسة باريس، وهيّ الأكثر تأثيرا في ّ»، ويوجّز ذلكّ بالقول: «ثقافتي فْرنَّسيَّة، ومَّكان عائلتي فرنَّسي، لَا سَبِب لدينا لكي نكونّ مغُتربِين. اُلاغترّاب ليسٌّ موضوعٌي، موضوعي هو التولَّيف بينٌ ثقافة يـْن، العربيةٖ والفرنسية، أكثر من أن يكون موضوعي هو الدراماً اللبنانيةُ أو السوريةُ، لأن اللوحة تعتمدُ على المُعَّاشُ، وما ّ أعيشه هذا التَّلُوُّن فِي الأمكنة».

وسرية الله التجريدية التي يذهب بها إلى من ثمة، فحتى في أعماله التجريدية التي يذهب بها إلى احتريدية التي يذهب بها إلى احتريدية الأختزال واستدراك العلامة الطليقة وجَوْهَرَ الجوهري، يعود بنا أسعد عرابي إلى الديار التليدة (صيدا ودمشق)، كمنطلق للتَّدْييل والمُجادَلة الذاتية. ففي مدائنه الراسخة بنهارها وليلها، تهيّمن الألوان الباردة، الباعثة على التهمْوية والطمأنينة وامتداد الأفضية (الأزرق، الأخضر، البنفسجي، الأبيض) لتُحيلنا على البعد المتوسطي، كما دُلدَظ ذلك في أعمال معرضه «العودة إلى التجريد» (غاليري «أيام»، دبي،

2015)، ضمن عودة إلى تَشْكِيلَيدَّة تجزيئيَة،" تستدرج عناصر ومعالم حصَرية أثيرة، ليعيد بناءها وفق هندسية نابعة من نبْض وجداني، يُفكك ويُررَمِّم ويؤلف نسيج طبيعة معْمارية، وتَعْميريَّة (Urbanistique) أيضا، إذ لا تغفل خلفية السّاكِنة وما تثيره من مَصائر إنسانية وأفق عيْشها على المدى الزماني والمكاني، ضمن أواصر وطيدة باستَّقْهامات الوجود.

في حالة أسعد عرابي، لسنا بصدد وضع مقابلاًت متداولة بين التشخيص والتجريد، بحيث يجتمعان باستمرار في مُنْجَرَه بعامة، بدرجة من سيطرة هذا على ذاك، في الحين الذي نُعاين فيه قدرا واضحاً من التجّريد في مختلف تَالأوينه، حتى في أعماله «التشخيصية» برمتها؛ وإن َ كان يعتمد في ذلك مُناورات الأسلبَة Stylisation والتُكثيف والتحويل والم سنح والم سنخ Métamorphose وَّالقَلْب، فإنَّ عُناصر العمَّل الموضوعية تُبِنْقي عْلَى صِحَّةً بِنْيَتِها على مستوى التركيبَ والتوازن كما على صعيد التّوافقات اللونية والشَّكُلِّية والفضائية (المملوء والفارغ)، بحكم امتلاك المهارة الأكاديمية والاحتراف الطويل الأمـد، وفي هـذا السّياق يصرح: « لوحتّي غير مفهومة أحيانا بسبب طموحها الكِبير، إنها تنأى عن الإغراء البصري والمُدَسِّنات البديعة رغم ثبوت ِيَّة موهبتيّ في الرسم، أنا ضد موهبتي في الرسم، وهذاَّ الإلَّغَاء، المُحْو، هو عملية اعتراضية على موهبتي، على كل ما أعرفه وما هو محفوظ لدى»، كما يؤكد على أن هذا التناغُم بين اللون والخط غُريزة فيّ اللوحة التي ليست مجرد شاهد على ما يجري

من حروب، بل انعكاساً للحياة التي تبقى هي الأساس مهما كان الوضع مريرا.

آذنُ، لا يتُعَلَق الأمر باختيار هـذا النمط التعبيري أو ذلك بناءً على المُفاضَلَة، بقدر ما يرتبط بماهية الحظة والمزاج والمفهوم، بحيث يتولد الأسلوب من خصوصية التَّصَوَّر وسياقه وبالأخذ في الدُسْبان قَناعات جمالية بعيننها. بينما يمكن الزَّعْم بانتصاره للمرئيَّة التَّمْثيلية (Représentation)، لكن مع إمكانيَّة «ترْميزها» من خلال تحويلها، ونَرْع صَفائِها (الكلاسيكي) لتكثيف صُلب التشكيلية والمعالية بالتَّغْلُغُ في ثنيا التعبير ومرادفاته البصرية. وبكيفية مُعَرَّرْة تمُسُ مَيْله

الله شخيص في مقابل التجريد، يوضح أسعد عرابي: «قد وصلت الى التجريد الغنائي وبدلت، لأنني فنحن لا نرى في الأحلام مثلثات ومربعات ودوائر، فهي أشكال تناقض ديناميكي تنا البيولوجية، الذ نرى أشخاصا وعمارة ونستمع الى الموسيقى، فاللوحة هي وجود التي نشكلها في نـوتـات»، في طوبوغرافيا صحيحة، كالموسيقى التي نشكلها في نـوتـات»، في حين، لا يعتبر اللوحة خاضعة للجاذبية الأرضية، «فهي مفهوم، وأرســم الأشخـاص بالمقلوب أحيانا».

اِذا كــان أسعد عــرابــي، قد قــدم لنا تعبيرية «احتفالية» ذات الرئين اللوني في «حنين» حول أم كلثوم بخلفيات رصينة وهادئة، بينما وضعنا أمام تعبيرية

«درامية» ذات الشَّدَنُ اللوتي في ملام سة جراح «القيامة السورية»، فإن أسلوبه ظل يعكس ملام سة جراح «القيامة السورية»، فإن أسلوبه ظل يعكس طابع تعبيرية ضاريًة خاصًة، تشي بحوشيئة الوفاق مع سجيئة عارفة وجَسورَة، مثلما تضاءَ فت في تجليات «الساكرن والمَسْكون» (وفي تجارب أخرى) عبر لوحات موسومَة بعناوين «السّاكرن خارج السَّكن»، «رؤوس الأطفال»، «ثانية واحدة قبل القصف»، «القصف الأعمى»، «المدينة المهجورة»، «الرحلة الحزينة» وغيرها، حيث باتت ضربات الفرشاة مرتعدة وخاطفة بتوابعها الخطية، سريعة الجرّ والنَّدُر باستمرار، تُفَرِّج السُّعَة الروحانيَّة في اللمسة المُتَّدَرَرُة والنَّفورَة في نفس الآن، مثلما نستشفُّ ذلك في التَّلوينيَّة المَاهولة، الفاقِعة كما مثلما نستشفُّ ذلك في التَّلوينيَّة المَاهولة، الفاقِعة كما مثلما نستشفُّ ذلك في التَّلوينيَّة المَاهولة، الفاقِعة كما مثلما نستشفُّ ذلك في التَّلوينيَّة المَاهولة، الفاقِعة كما



 $\overline{2019}$ من اعمال غاليري سفير باريس

تتناسل من تلقاء نفسها، تتجاذب بين نارية ورمادية (Les gris colorés) ورَطيبَة دُد يِئَة، تَثْيَر بِلاغَة كروماتيكية تَقْتَسِم صور الهَّلَاِكُ والنجاة، فيما تُوسُع ناحيَّة الشُّفَائِيِّة والأملَ.

استناداً إلى ما سبق، يتضع بشكل جلي أن أسعد عرابي مُتَدَدِّتُ جيد عن عمله وهواجسه الفكرية، بل يستطيع الغوص في تفاصيل التفاصيل، لكونه لا يمارس الفن بمعزل عن نظريتة وعلومه التي ثابرَ على اكتساب مفاهيمها ومعارفها. ففي كتاباته المُواظبة بدورها، أنجز العديد من الدراسات في علم جمال الفن العربي الإسلامي القديم والمعاصر، بقدر ما تناول الكثير من القضايا والإشكالات الكبرى والدقيقة، المتعلقة بالمحترف العربي وبالحداثة والعلوم المعاصرة والفن والصورة

أم كلثوم تغنى أمام السنباطي والقصبجي، أكريايك على قماش،

عموما. وإذا كان هذا الجانب الحفري، التحليلي، الاستقصائي، يمنحه صفة الباحث المتخصص، فإن نصوصه التقديمية للمعارض، وكتاباته السُّخيَّة حول أعمال الفنانين ومقاربة أهم التجارب العربية الرائدة على وجه الخصوص، تدفع به في دائرة النقد، باعتباره من أرفع الأقلام النقدية في الوطن العربي.

في حال حديثنا عن الفنانين الذّين جمعوا بين المتمارسة التشكيلية والكتابة، نحن أمام أصناف ومستويات وطبائع في الكتابة، بحيث تتوزع الكتابة لديهم بين الكتابة الديدية، شُغْرِية وسُرِدِية: نموذُج السوري فاتح المُدرْسُ (-1922 9991) في «عُود الْنَّعَنْءَ» (1986) مُثَلَّا، والْكتابة التَّأملية حول الفن: نموذج المصري جسن سليمان (-1928 2008) في «حرية الفنَّانِّ» (1980] مثلا، والكتابَة النقدية بالمعنى البَيِّن: نموذج رائد النقد الفني المصري رمسيس يُونان (-1913 1966) فيّ «ِغاية الرسام العصري» ۗ (1937). على غُرار هذا الأخير، يتخدُّ أُسعد عرابي صفة النّاقد الذي يـُؤلّف بين احترافه الفني والألترفات بقلمه ودرتكته إلى أعمال الآخرين الفنية بأريحية، ضمن سيَرُورِة دَهِ جهِ في بَرِدث وتَفَدُّصَ مَسَائَلُ إجَّرائَية ونظِرية في الفن، كما هوَّ الأمر بالنسبة لِنخبة من الْفنانين النُّقادٍ، من جيله الرائد، ومن الأجيال اللاح ِقة، الذين لم يدخروا جهداً في استنبات خطاب نقدي مواز، نابع من محترافتهم التي يطِلُون منها عِلى تجارب الآخرين في العَّالم، وهو الخطابُ المدَّكُم الذي يُفكك ويَدرُرس ويُقوِّم وَيُورَجِّهُ بِـُورُصلة الفن في مختلف الأقطار العربية.

قي حين، لم يتردد أسعد عرابي في تناو ل هذه العلاقة الصَّمْيَة والمسؤولة لدى الفنان التشكيلي الناقد في مقاله «هل يحق للفنان ممارسة الكتابة النقدية؟» (2011)، وفي مقال ثان «عن أحقية الفنان في الكتابة عن مهنته» (2022)، باعتبار ذلك سؤالا شرعيا حول جدارة الفنان التشكيلي في الكتابة عن عمله الذي يَخْتَبره علميناً كل يوم، إذ يرى أن الكتابة في الفن جديرة بالناقد الذي تكون يداه مُلُو تُتَيْن باللوْن، في الفن جديرة بالناقد الذي تكون يداه مُلُو تُتَيْن باللوْن، وذلك بالنظر إلى عناء الفنانين المحترفين الدائم من الأخطاء النقدية المتراكمة التي يقترفها الوافدون من مادة نقيضة على حد تعبيره. بل سبق أن دفعت به هذه العلاقة المُلازم له لإنجاز كتاب «المُصور في مرآة الناقد»، (عن دائرة الثقافة والإعلام بالشارقة، 1997)، انطلاقا من مُساءَلة ذاتي له، تقوم على حوار بالئي ذاتي بصفته مصورًا وناقدا معا.

إضافة إلى هذا الأخير، صدر له عدة كتب مرجعية: «صدمة الحداثة في اللوحة العربية» (كتاب ضخم موثق بالنص والصورة، عَن دار نينوي، 2009)، «معنى الحُداثة في اللوحة العربية» (دار نينوي، 2006)، «شهادة اللوحة» وهو الإصدار الذي رافق المعرض البانورامى الأول (غاليري أيّام، 2006)، «وجّوه الحداثة في اللوحة العربية» الحاصل على جأئزة النقد في بينالي الشارقةَ الدولى الرابعَ (1999)، كُتاب ﴿ Vasarely et L'art de l'arabesque» (La Sorbonne- CREAM, 1978)، فضلا عن الكثير من البحوث والدراسات المنشورة في دوريات متخصصة ومجلات ثقافية، جازما في كون «الكتابة الجمَّالية أو الفكرية توازي أو تقارب قول ما لا يُقال إلا بالخط واللون ولا تحل محله». ومن ثمة، أبنقت الكتابة في الفن على إيقاعها المتناغم مع طقوس الاستغراق في المحترف لدى الفنان والباحث أسعد غرابى الذي باتت اللوحة بالنسبة إليه مشروعا فكريا، بينما يوجز زُمَّنيَّةً هذه المُزاوَجِنَّة السَّرُمُديَّة بِّين فِعْلُ التَصويرُ وفِعْلُ الكِتَابِةُ بِالقَولِ: «أَصورُ نِهَارًا، وأَكتب فجرا، وأتـرك مسافة كافية بين هذيـْن النشاطيـْن حتى لإ تَخْتُلُطُ الْأُمُورِ». لعله بهذا الّحسمُ يقيمُ مُ وازَ يُنَه الشّخصيةَ في اذْتُ بِـَارِ الذَّاتُ واشْتُ بِأَكُ هَا بِالْعَالُمُ.

الخميس 13 من نونبر 2025

أضع نفسي في وضع من ينجز شيئا، وليس في وضع من يتكلّم عن شيء: لا أدرس منتوجا؛ وإنّما أنخرط في عملية إنتاجه؛ فأبطل الخطاب عن الخطاب؛ ولذلك لم يعد العالم يحضر عندي فَى شكل مُوضوَّع؛ ولكنَ في شكلُ كتابة؛ أي في شكل ممارسة؛ وهكذُا أنتقل إلىُ نُوع آخر منَّ المعرفة (معرفة القاوي)...

«Incidents» ب

نادل، في مطعم محطة، يخرج ليقطف زهرة جيرانيوم حمراء ثم يضعها في كأس من الماء بين آلَّة القهوة وحوضُ ممَّتليُّ بأكواب وأطبَّاق مُتُّسخة. في ساحة قبالة سوق صغير، ولدُّ يقميص أزرق تتطاير أطرافه، علامة على اختلال (ما

يعني في هذا البلد اتَّصَاف الشَّابُ بكلُّ سَماتُ الْجَنُونِ) يَوْمَىٰ لأحد الأوروبِيينُ ويصرخُ في وجهه: «عُدُ إَلَى بلدك!». ثمّ يتوارى. بعد هنيهة،

تدل تراتيل على اقتراب جنازة؛ يظهر الموكّب. بينُ حاملي النعش (بالتناوب) الوَّلدُ نفسه، وقد صار طيّعا، هادئا لبعض الوقت.

اضطهاد الحلاقة: يجزم رفائيليتو أنّ والده قص له شعره أثناء نومه. أولاد آخرون يؤكّدون أنّ الشرطة تجزّ شعرهم حين تقبض عليهم بشكل مباغت في الشارع: تمرُّد وقمع على صعيد شعر الأولاد الأشود.

أمريكيتان مسنتان تمسكان بمرفقي رجل أعمى، طويل القامة أكبر منهما سنًّا وتعبرانُّ بِهُ الطُّريقُ وهُو بينهما. لكن ما كان يبتغيه، هذا الأوديب، هي النقود: النقود، النقود، وليس المساعدة.

ولد حسّاس، لطيف شيئا ما، بيدين تبدوان خشنتين قليلا، يقوم فجأة بعملَ إشارة منَّ أصَّبعه تبينُ أَنَّهُ فَتَى بِانْكَىَ puńk أَ: ينفض بِلمسة خَفْيفة مَن ظهر ظفره رماد سیجارته.

ليتطمّ ربها عقب ممارسة الجنس.

حاج موقر، ذو لحية قصيرة مشذبة بحرص شديد، وبيدين مقلِّمتين بعناية، مسدلة عليه، بفن ومهارة، جلابة بيضاء مثل الثلج ذات قْماش رهيفُ للغايةُ، يشْرَب كأس حليب.

ومع ذلك هذا ما وقع: لطخَّة، أثر خفيف لشيء ما، ربِّما براز حمامة على غطاء للرأس

أمرأة أوروبية ما عادت شابّة، مثقلة بالمساحيق، متسخة، ملفوفة بشكل مضحك بكل ما يثير الحركة وتنسلٌ خيوطه، شعر بُجِدائل، أُهُـدابِ تتدلَّى من فوق المعطف، حقيبة وحواشي ثوب بعضه فوق بعض، تمرّ عبر السوق. هده التحفة المتأرجحة كالبندول بحسب صبي لا تطرف عُينه) «ساحرة

الطَّفَلُ الذي وجدته في الممر ّ كان نائما في كرتون قديم، الرأس بارز كما لو كان مفصولا عنّ

بالقرب من السوق، استقر ٌ زوجان أوروبيان يبيعان الطعام الخفيف للهبيّين. لافتة تقوّل: حفظ الصحة اختصاصنا. وتفرغ المرأة منفضة السجائر في الشارع، الأمر الذّي ليس سلوكا بريطانياً.

فتاة تعاقبها أمّها على الملأ، أم فلأحة. البنت تصيح والأم " هادئة، مصر "ة على العقاب؛ أُمْسكت بشُّعر الفُتاة كما لو أنَّه قطُّعة ثوب، وشرعت توجّه لها سلسلة ضربات عنيفة مُّنتظَّمة علِّي رأسها. تتشكّل حلقةً على الفّور.

حـُكم المدلِّكُ ۗ:ُ المرأة على حَّق ّ ــ لماذّا ۚ ؟ ــ لَأَنّ الفتاة عاهرة (في الواقع، هو لا يعرف عنها شيئا). الطُّفل ــ لا يمكن أن يكون تجاوز الخامسة من العمر ــ يرتديّ بنطلوّنا قصيراً وقبِّعة: يدقُّ على

أحد الأبواب، يبصق، يسوّي ما بين فخديه.

متسوّل مُسن ً أعْمى، تلحيةً بيضاء، يلبس جلابة: ذو هيبة، بوجِه جامد، ذو ملمح كلاسيكي، مسرحي، سوفوكلي. بينما وجه المراهق الَّذي يستجدي له يتحمَّل كلَّ الشَّحنة التَّعيريةُّ التي تسَّمُّح بها مثلُّ هذه الوضَّعية: قسمات محتضر يزيَّدها تجهُّم مهدِّد تشويها تعلن عن المكابَّدة، عن الفقر، عن الظلم، عن الخراب: انظروا ! انظروا ! يقول وجُه الفتى إلى هَذا الرجل الذي لا يرى شيئا. فتيات صغيرات يبعن، بصورة غير مشروعة، النعناع والليمون (فرجيل³). شرطي دّني في لباس مدنى يبدو غليظ القلب للغاية؛ يعاملهن ّ بقسوة، بخَّشونة، لكنّه يتركهن ّ يلذن ّبالفرّار

فتُطَازيا لذيَّذة: محمَّد ذو اليدين النَّاعمتين، والذَّى يشتغل في مُصنع النَّسيج، يُصرُّ أنَّ مسجد اليهود يغِرق في الظلمة يوم السبت؛ يشير لي إليه: إنَّـه كنيسة الكبوشِّين 4 الْإنَّسبَّان؛ يستخدمها اليَّهُود ( أُقُرَّضَتُّ لَهِم) لأجْلُ أَن يقيْمُوا فَيَهَّا صَّلُواتُهُمَ.

مراهق أسود اللُّون، في معطَّفُ حافظُ من المطرُ زهيد وقبِّعة مكسيكية زرقاء زاهية، وفتاة هيبيّة، بقدمين عاريتين علّي رصيف قذر ـ

أن تسير، أن تمرِّ أمام أبناء البلد في مقهى (السنترال): فتى تغرَّل بفتاة، سوى أنَّه يضدَّى بنفسه على رِؤوس الأشهاد من أجل نزعة غربية طائشة.

المسؤولة في شركة إيبريا لا تبتسم. لها صوت حازم، مكياجها كثير (لكنّه جاف)، أظافرجد ّ

طويلة حمراء كالدم ــ هذه الأظافر تجمّع التذاكر الطّوال، تطويها بحركة خبيرة وسلطوية...

عُبِد السَّلَام، الْمُقْيِمُ بِالقَسَّمُ الداخلي بِتطوان، جاء هذا الصباح إلى طنُجة ( لقَاؤُنا جرى بُمحض ّالصدفّة تماما) من أجل شراء مرهم مضاد للروماتيزم وسدادة تصدر صفيرا لغلابة الماء.

شَّاب أسود يلبس قميصا فاتحا بلوِن النعناع، بنطلونا أخضر لوزيا، جوارب برتقالية وحذاء أحمر يبدو في غاية

وأنا أشاهد رجلا ملتحيا يرقص، أخبرني أحدهم أنّه فيلسوف، لكي تكون فيلسوفا، قال، لا بدّ

من أربعة أمور: (1) أن

تكون حاصلا على شهادة في اللغة العربية؛ (2) أن تسافر كثيرا؛ (3) أَن تكونِ على تواصل مع فلاسفة آخْرين؛ (4) أن تبتعد عن الواقع مثلاً، أن ترتاد شاطئ البحر.

ترجمة: إسماعيل أزبات

شَابٌ أسود يبدو كمن تم وشيه باللّون الأبيض، يرتدي سترة طويلة من نوع Day- Glo

شهر يوليوز، في السّاحة الغاصّة بالنّاس. جماعة من الهيبيّين تُجلّسُ إلى طاولة، من بينهم زوجان؛ الزوّج أشْقر، ممتليُّ الجسم لا يرتدي تُحت السالوبيت أي شيء؛ المرأة تلبس قميص نوم طُويلاً من نوع فاغنر؛ تُمْسك يَد طُّقلة صغَيرة بيضاء، ذاتُّ طراُوة تشجُّعها على التغوُّط فوق الرَّصيف بين سيقان رفقائها الذين لا يبالون.

مُحاولة عبَّثية للعثور على جلابة زرقاء. تعليق سيري Siri : لا توجد خراف زرقاء.

مصطفى مغرم بقبّ عته الرياضية. لا يخلعها حتى أثناء ممارسة الحنس.

مي بلحة فندق المنزه، امرأة ذاهلة بعض الشيء، تلبس فستانا طويلا أحمر اللون، ترمقني بنظرة قاسية وتسألني عن «المراحيض». مثال على المطابقة الصوتية: بائع شاب في

أحد البازاراتُ (ذو نظرة ودودة)ُ: ﴿ tu/ti (you yuh : غير مطابق) veux tapis / taper (تريد

سجّ ادة / تريد الجنس : مطابق)؟ ُ حليوة (هَذا الْاسَمِ الذي يَتكر ّر بلا انقطاع) يحب ً البنطولات البيضاء الدّاصعة (عند نهاية الموسم)، لكن بما أنَّ المراحيض هي ما هي عليه، فهناك عُلى الدُّوام لطخة فوق هذه الملابش ذات

البياض الحليبي. فوق شاطئ طنجة (عائلات، مثليون، فتيان) أصحاب حرف مستون، مثل حشرات بطيئة للغاية،

قديمة للغاية، ينبشون الرّمل. سلاُّم أحد المُحاربين القدامي في طنجة، ينفجر من الضُّحك لأنَّهُ التقى بثلاثة إيطاليين لم

يفيدوه في شئ: «حِسبوني امرأةٍ ! » فَلاَح عُجوز بجلابة رمادّية (اللّون الغامق للفقر المدقع) يحمل على كتفه جديلة ضخمة من البصل الإسباني ذي اللُّونَ الوردي القديم.

ِ بِاباً Papa ۗ » عَجُوزَ إُنجليزي جذّاب ومخبول، يتخلَّى عن وجبة غذائه في رمَّضان تعاطفا (شفقة

على الصبية الصّغار الذينّ يُختنون). في التَّاسعة صباحا، يجتَّاز شاب هيَّاب ساحة السوقُّ، وعلى كتفيه شاة حيَّةً رُبطت حوافرها إلى الأمام ( وضع رعوي وتوراتي). تمر بنت صغيرة تداعبُ دجاجّة بين دراعيها.

من نافذة الفندق، وكان الكورنيش مقفرا (لازالُ الوقت مبكّراً من صباّح الأحدّ: في الأفقُ البعيد أطفال ذاهبون إلى الشاطئ للعب الكرة)،

أبصر خروفا وكلبا صغيرا له ذيل على شكل مروحة؛ الخروف يتبع الكلب عن كثب؛ يحاول في آخر المطاف أن يعتليه.

من القَّطَّار الَّذي غادره للتوِّ في محطَّة مهجورة ( أصيلة )، رأيته يركض على الطريق، وحيدا تحت المطر، ضّام البين ذّراعيه علبة السيجار الفارغة التي طلب منتّى أنّ أعطيه إيـّاها «لكّي يصوّن فيها أوراقه». (يتبع) (1969)

هوامش (من وضع المترجم):

punk ـ 1 ، سلوك اجتماعي متمرّد ظهر في السبعينيات (موسيقي punk ، أزياء ممزّقة، شعر ملو ّن...)

2 ـ مفارقة ساخرة: المدلِّك الذي يلامس الجسد برفق ويحرر ّه من الألم، يتحوَّل إلى فجأة إلى شاهد يبر ّر القسوة.

virgile ـ 3 مده اللفظة تحتمل تأويلات مختلفة، لكن إذا راعينا سياقها في النص، ربِّما تشير إلى الليمون كرمز للاحتجاج، كما فعّل رائد الفضاء الأمريكي Virg̃il Grissom

حَيْنَ وضَّع عَلَى مُركبته ليمُّونة ضخمة احتجاجا على أعطابها المتكرّرة. الليمون رمز الاحتجاج وإلا لماذا تطارده الشرطة؟43 ـ capucins ، رهبان كاثوليك يتميّزون لباسهم البني ذي القبِّ (capuche) الطويل.

.Roland Barthes, Incidents, Paris, Seuil, 1987



