المدير: عبد الله البقائي سنة: 56 سنة التأسيس: 1969/2/7 الخميس 28 من جمادى الأولى 1447 الموافق 20 نونبر 2025

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط

Bach1969med@gmail.com

أفرح حين يسقط المطر، ليس فقط لأنه يغسل الأنفس ويبعث على الصّفاء، بل لأنفس ويبعث على الصّفاء، بل كيف تتجرف في بداية كل موسم شتوي شوارع مدننا الهشّة، كيف تداهم أبنية السكان المغشوشة، سيول الخطر، فأين يا ترى يكمن الخلل، هل في ضعف الميزانية بعد تصريفها عبر أكثر من جيب، يا إلهي إني أحب المطر، فساعدني بقطراته الرحيمة لكي أحتفظ ببعض فساعدني بقطراته الرحيمة لكي أحتفظ ببعض فساعدني المرايا مع السّواك في الأسواق الأسبوعية أن أبيع المرايا مع السّواك في الأسواق الأسبوعية للسياسية، أرفض أن أعتبر عامية الناس لا تنفع شيئا اللاستئناس، ولو حدث واشتقت لوجهي بدافع من النرجس، لا أنظر لبرك الماء الراكدة في حـمُر!

أحب المطر رغم سوء تدبير البشر، هو الفاضح للمتلاعبين بالوطن، القائلين بخطاب الجفاف، وما ذلك إلا ليؤجِّجوا في المعيشة النار بأغلى الأسعار، البائعين للقرد الضاحكين على من اشتراه بمؤشِّر السراب، كيف لا نُحب المطر ولو انقلب الأعلى إلى وحل، هو الخير والنماء فلا تفقد الأمل!

المرابير الم

فض وعية شيئا من صحيح أن المطريبعث على الأمل، ولكن لا بأس من بعض التشاؤم ما دام فيه صحة الوطن، بل إن حتى منظمة الصحة العالمية، تعتبر أن التفاؤل عملية نفسية المضح ارادية تولد أفكار الرِّضى والتحمُّل والأمل والثقة، ذلك ومن مضاعفات الإفراط في التفاؤل، على الميؤوس يُعين من حساسيتهم الشديدة، بعض الاضطراب في الحركة كيف والفم المحلول، أما التفكير فهو شريد مع كل ضَبُع،

لذلكُ أفضًا للرفض والشك وعدم الرضي، على أنَّ

أعيش بمثل هذا التفاؤل البليد مهزوما لعلك ترَّضي !

أحب المطر خصوصا حين يُحاكي برعده صراخي المكتوم، وينقشع ببرقه الظلام ليطلع النهار في منتصف الليل، كيف لا وقد أصبح الوقت ُ خائبا، والسلطة عادت ُ إلى ليلها البهيم، تحيك الدسائس تحت أجنحة الخفافيش، تمتص الـدم وتكمم ُ الأفواه وتزيد الأقفاص الصدرية قضبانا، فلا تسأل لرم َ الغابة قلقةً، حذار وأنت تتحسس عظامك تُكمدُها في أقرب حمام بلدي، أن تجزع من اختلال ترتيبها الفقري ً، أعلم أن شللا في الجيب ده ورك بحضيض هذا الإقتصاد، فأنت الأمل أيها المواطن والعمود الفقرى للبلاد، فلا تفقد الأمل!

نحب المطر إذا ما وجدت سيول خيراته إلى جيوبنا سبيلا، وإذا ما تشاءم الفرد، فليس لأنه لا يريد مثلا أن يكون متشائلاً في الوسط بين اليأس والأمل، تماما كسعيد أبي النَّحس في الرواية الشهيرة للكاتب الفلسطيني إميل حبيبي، بل يفضً ل أن يكون في التفكير مزعجا، بمقدار يجعله غير مستقر ً في أوضاع مُصم مة على مقاس الريع، نحب المطر وإذا خالفنا الطبيعة في بعض فصولها المفبركة، فلإننا أجدر بأول زهرة تُبشرًر بالربيع!

أحب المطر معه تهيج السنابل وتعبق رياح الصّبا بالأريج، معه تكلًا في رَغَد بهيمة الأنعام، لكنِ لا أحد يستطيع مع كل قطرة أن يخفي الحسرة، ألَــم ترَ كِيف انتشرت في المطاعم البلديّة

لمُ دننا، ظُاهرةٌ أَكْلِّ الأَمْ خَاخٌ م مَا أَعْنموا بكثرُة الْكلاّم، فتجده ُمْ يُراوغونَ بالألسنة في روعة لاعبي منتخبنا الوطني، ولكن دون أهداف ٍ تـُ ذكر ُ!

أحب المطر كِأيِّ شاعر يستطيع أن يجعل للماء لِونا ورائحة، وإذا مال لونه في أعيني أحياناً للسّواد بالظّلم الإجتماعي، فأنا في تشاؤمي أتـُخذ الأسود منبعا لانبثاق أجمل الألوان، ولك

أَنْ تُضَعَ الأحمر إلى جبوار الأسبود خُذه قسطرةً من دمي، أو اقطفه عيداً من تنادي، ولست ألح على تشاؤمي ممن غلستون للوطن، إذا قلت المطر الأبيض، من فستان زفاف إلى كفن !



محمد بشكار

ولد أنطوان سانت إيكزوبيري سنة 1900م بمدينة ليون الفرنسية من أسرة ذات أصول أرستقراطية. وفد وهو في بداية العشرينيات من عمره على أرض المغرب، وبالضبط على مدينة الدار البيضاء، حيث قضى الخدمة العسكرية وتعلم قيادة الطائرات، ثم عاد إلى بلده. ولم تكد تمضى خمس سنوات حتى شغلته شركة لاتيكوير، التي ستغير اسمها لاحقا إلى شركة البريد الجوي، طيارا ينقل البريد بين مدينة تولوز الفرنسية ومدينة دكار السينغالية. ونظرا لطول المسافة بين المدينتين ، كان يحط في المغرب للتزود بالوقود، وإصلاح الأعطاب التي قد تحصل في الطائرة، وذلك في محطتين اثنتين: الدار البيضاء ثم طرفاية التي كانت تسمى حينذاك كاب جوبى. ولم تلبث تلك الشركة أن عيّنته مشرفا على مدرج الطائرات في طرفاية حيث قضى سنتين ، توطدت خلائهما علاقته بالمغرب وصحرائه. وهناك سيؤلف أولى رواياته «بريد الجنوب» (Courrier du sud)، وهناك أيضا سيلهم حكاية «الأمير الصغير»، وإن كان تأليفها ونشرها سيكون في الولايات المتحدة الأمريكية سنة 1943. فهذه الحكاية تحمل إذن المغرب وصحراءه في جيناتها.

وقد أقام أنطوان سانت إيكزوبيري مرة ثالثة في المفرب، وتحديدا في مدينة الدار البيضاء، بصحبة زوجته في الثلاثينيات من القرن الماضى ، وهو ما يشهد على هذا الرابط المتين الذي توثّق بينه وبين هذا البلد. ويذهب أحد أقربائه إلى أنّ هذا الكاتب كان له «قلب مغربي»، لأنّ « المغرب لعب دورا مهما في حياته وتكوينه، بوصفه طيارا وكاتبا. فقد عرف فيه العزلة والصحراء اللذين ساعداه على فهم البعد الإنساني.»1

لقد ساهمت الصحراء المغربية في تشكيل رؤية هذا الكاتب للعالم، وفي بلورة حسه الجمالي وفلسفته الإنسية، ووسمت مخياله وأسلوبه في الكتابة. وإذا كانت هذه الصحراء حاضرة في كل أعمالة الأدبية («بريد الجنوب» تحكى عن موت طيار في الصحرآء، و»أرض الرجال» تتحدث عن الصحراء في مواضع متعددة، ق»رسالة إلى رهينة» تشكل الصحراءُ فضاء من فضاءًاتها...)، فإنّ حضورها في الأمير الصغير حضور لافت، إذ فيها تلتقي الشخصيتان الرئيسيتان في الحكاية: الطيار والأمير الصغير. ورغم أن النص يخلو من أي إشارةٌ إلى مكان جغرافي محدد على نحو دقيق، فإننا نستطيع بفضل بعض القرائن البيوغرافية (من قبيل أن الكاتب دجن ثعلبًا صحراويا خلال إقامته بمدينة طرفاية،

> وهذا الحيوان شخصية من الحكاية) والاشكارات الجُغرافية (الشبه بين الصحراء التى يصفها النص وصحراء الــمــغــرب، ثـم الإشارة الصريحة فُـى الـنـص إلـى أن "هــذه الصحراء تقع في إفريقيا2) أن نتلمّس حضور الصحراء المغربية فى متخيل «الأمير

الصّغير». على أن هذا الحضور يتجاوز بعض المكونات السردية، من قبيل الفضاء والشخصيات، إلى ما تزخر به الحكاية من حكمة مستمدّة من الحكمة الصحراوية الحسانية التي تمجّد الإنسان بما هو إنسانّ، وتهتم بالجواهر لا بالأعراض والمظاهر، وتحتفى بالبساطة والـبـراءة والعفوية والقناعة والغنى الروحي... كل هذا ساهم في إبعاد الكاتب عن قيم المجتّمع الـذي نشأ فيه: تلكُ القيم المادية القائمة على الاستغلال والفردانية والأنانية... التي قادت الإنسانية إلى حربين عالمّيتين مدمرتين. وقد اشتهر أنطوان سانت إيكزوبيرى بنزعته الإنسية (ħumanisme)، وهي

الكاتب لهذا النوع الفنى الذي هو الحكاية (le conte) شكلا للتعبير عن أفكاره ورؤيته. ومعلوم أنه إن كان ثمة مكان على وجه البسيطة ازدهرت فيه الحكاية الشعبية وتطورت على مر الأزمنة، فهو الصحراء. وتتميز هذه الحكاية بأنها مستودع خبرة الإنسان الصحراوي الإنسانية والوجودية، ومستقر حكمته وفلسفته، ومسرحَ انطلاق مخياله وتجلى طاقاته الإبداعية. وكثيرا ما تستقى هذه الحكايات شخوصها وفضاءاتها ورموزها من البيئة الايكولوجية المباشرة، إذ نجدها زاخرة بشخصيات حيوانية من قبيل الثعلب والثعبان... وهما شخصيتان حاضرتان في «الأمير الصغير»، كما نجدها حافلة بأمكنة متخيلة مستمدة من الصحراء مثل الكثبان الرملية القاحلة والواحات وغيرها.

نزعة استمد الكثير من

مقوماتها من ثقافة الصحراءً،

ومن من حياة البدو الرحل

النسيطة المتسمة بالحرية

والإباء والحب والصداقة

والتّضامن والتسامح... وهي

قيم حاضرة بـوضـوح فيّ

والحقيقة أن أثر الثقافة

المغربية الحسانية

حاضر أيضا على

مستوى اختيار

«الأمير الصغير».

ومن أوجه تأثر الكتابة الإبداعية لدى كاتبنا، ولاسيما حكاية «الأمير الصغير»، بالثقافة الصحراوية الحسانية المغربية، نجد محاكاة بعض العبارات والصيغ التعبيرية المستعملة في صياغة الأمثال الشعبية الحسانية، وهي أمثال تتميز بالدقة والإيجاز والوضوح والبساطة والرمزية وعمق الدلالة مع اعتماد أسلوب

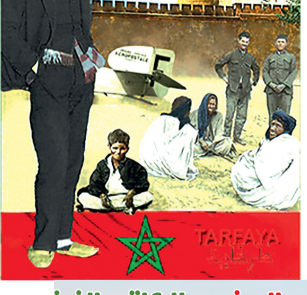
محمد التهامي العماري

elammarimohamed3@gmail.com

والحقيقة أن حكاية «الأمير الصغير» تعد من درر الأدب العالمي إذ قلما عرف عمل النجاح الذي ناله هذآ الكتاب، سواء على مستوى التقراءة والنقد، أو على مستوى النشر والترجمة. فقد ترجم إلى ما يزيد عن 645 لغة ولهجة، مع تعدد ترجماته في اللغة الواحدة أحيانا. وقد أحصى الموقع الإلكتروني التابع لمؤسسة مارك بروبست3 ما يزيد عن 2319 شخص ومؤسسة ساهموا في نقله إلى مختلف لغات العالم، ونشرته أكثّر من 7659 دار نشر. وهو يعد بذلك ثاني كتاب من حيث عدد اللغات واللهجات التي ترجم إليها بعد الإنجيل، وأول كتاب غير ديني في التاريخ، إذ بيع منه ما يزيد عن ثلاثمّائة مليون نسخة.

أما عن ترجمته في العالم العربى، فقد أحصى الموقع المذّكور 24 ترجمّة عربية فصيحة، وإن كان عددها يربو على الثلاثين، صدرت في مختلف أقطار العالم العربي، بحيث يبدو الأمر كما لو أن كل قطر شعى لأن تكون له ترجمته الخاصة

لهذا الكتاب، بل أكثر من ترجمة واحدة. وقد كان المغاربة سباقين إلى ترجمة «الأمير الصغير»، إذ نقله الأستاذ مصطفى القصري إلى اللغة العربية الفصيحة سنة 1955، أي قبل سبع سنوات من صدور ترجمة اللبناني يوسف غَصوب سنة 1962. ثم تلت تلك الترجمة العربية المغربية ترجمات أخرى منُها ترجمة محمد المزديوي التي صدرت عن دار الجمل سنة 2004، وترجمة عبد ربه التي صدرت سنة 2011 عن المركز الثقافي العربي ثم ترجمة عبد الحميد الغرباوي الصادرة سنة 2024. وعلى غرار ما وقع في العديد من الأقطار العربية حيث نقل الأمير الصغيرُ إلى لهجات ولغات محلية، ترجم في المغرب



بصدد ترجمة حكاية «الأمير الصغير» للكاتب الفرنسي أنطوان سانت دي إكزوبيري إلى اللغة العربية\*

Autoin to Saint Exupory

إلى العامية المغربية وإلى الأمازيغية، بصيغتيها تاشلحيت وتامزيغت، وكذا إلى اللهجة الحسانية4.

إن السؤال الذي يطرح نفسه بإلحاح هو: ما دلالة هذا التعدد في ترجمة هذه الحكاية؟ هل ثمّة حاجة حقا لإعادة ترجمته المرة تلو الأخرى إلى نفس اللغة وفي نفس القطر؟ ما الفائدة من هذه الترجمات المتكررة والمتقاربة زمينا في كثير من الأحيان؟

إن الأمر يتعلق إذن بإعادة الترجمة (la retraduction)، والمقصود بها «ترجمة نفس النص إلى نفس اللغة الهدف رغم وجود ترجمة أو ترجمات سابقة.»5 ورغم أنها تبدو في ظاهرها عملية مكرورة، فإنها «...تثرى الموروث، وتشهد على إبداعية اللغة ومرونتها، وعلى ديناميتها أيضا. فهي تظهر حركة نحو الذات ونحو الآخر الأجنبي ونحو متكلمي اللغة المترجم إليها.»6

وقد أحصى علماء الترجمة العديد من المقاصد التي قد تتوخاها إعادة الترجمة. فوولتر بينيامين مثلا يذهب إلى أنها ترمي إلى بلوغ المعادل المثالى للنص المترجم، ويذهب هنري ميشونيك إلى أنها تروم إنصاف الأصل وإعادة الاعتبار اليه، بينما يرى أندري بيرمان أن الروائع يعاد اكتشافها عند كل ترجمة، وأن الترجّمة الأولى ما هيّ سوى مقدمة ينبغي تجاوزها للوصول إلى ترجمة حقيقية توفى الأصل حقه.

والحقيقة أن تعدد الترجمات ما هو إلا تجسيد لقراءات متباينة لنفس النص، لاسيما إذا كان هذا النص مفتوحا وبعيدا عن النمطية والسطحية والمباشرة مثلما هو شأن «الأمير الصغير».

وغالبا ما يُقدّ م الزمن ذريعة لإعادة الترجمة بدعوى أن اللغات تتطور، وأن ذوق الجمهور وتمثلاته وقيمه الفنية والجمالية وحاجاته تتغير باستمرار، مما يجعل الترجمة تتقادم، فتدعو الحاجة إلى ترجمة أخرى محينة تجارى دينامية اللغة والذوق وشفرات الثقافة والفن. فهل كانت ترجمتي لهذا الكتاب استجابة لهذا العامل؟

في آلواقع لا يمكنني أن أزعم ذلك، إذ لا تكاد تخلو سنة من صدور ترجمة للأمير الصغير في قطر من الأقطار العربية.7 على أن ثُمة عاملاً آخر كانَ ورآَّء إقدامي على إعادة ترجَّمة الكتاب وهو عامل المكان، أي أن الأمر لاّ يتعلق بتطور اللغة العربية بقدر ما يتصل بتنوعها الداخلي، أي بتلقي النص في رقعة جغرافية محددة، لأهلها خصوصيتُهمُّ اللغويَّة والثقافيةُ دَّاخل وُحدةُ اللغة والثقافة العربيتين، لاسيما وأن هذه الرقعة الجغرافية وهذه الخصوصية الثقافية حاصرتان في جينات هذا العمل الفني.

إن مثال الأمير الصغير لخير دليل على أن إعادة الترجمة لا تتغيى دائما تحيين نص من النصوص بسبب تقادم الترجمة السابقة، بل تتوخى أحيانا ترسيخ ذلك النص، وتوطينه في إقليم محدد. فعامل الزمن لم يكن إذن الدافع الأساسيّ لْإقْدَامُى على إعادة ترجمة هذا النص، وتجاوز الترجمات الأخرى لم يكن غاية من غاياتي.

إن الأمير الصغير ليس تحفة فنية «فرنسية» أو «كونية» مجردة، بل هو عمل تشده إلى الأرض والإقليم روابط وثيقة حقيقية، تجعله قريبا من الجمهور المغربي. وإذا كان هذا البعد الإقليمي واضحا في الترجمات المغربية إلى اللغات الوطنية غير اللغة العربيةُ الفصيحة، فإن الأمر أبهم في الترجمة العربية الفصيحة، وذلك بسبب صعوبة إجلاء الخصوصية الإقليمية لهذه اللغة لأن مستعمليها يحرصون على استعمالها استعمالا معياريا يحترم معجمها وقواعد تركيبها ومحدداتها الأسلوبية بشكل يجعل من الصعب استجلاء السمات المحلية فيها. وتنبغى الإشارة إلى أن المقصود بالبعد الإقليمي لاستعمال اللغة ليس توظيف خصوصيات إقليمية صارخة، بل المراد فقط بحث المترجم عن معادلات تحترم المعيار، أي تراعي قواعد اللغة وأصولها، لكنها تميل عندما تكون أمام اختيارات متعددة توظيف أشيعها استعمالا في الإقليم.

إن القراءة العابرة للأمير الصغير قد توهم بأن ترجمته يسيرة لا تطرح أي صعوبة. على أن إنعام النظر يكشف أن خلف هذه السهولة الظاهرة تكمن صعوبات جمة لعل أهمها ازدواجية بنائه. فهو في الظاهر حكاية عجيبة موجهة للأطفال والفتيان، لكنه في الباطن كتاب حافل بدلالات ومعان فلسفية عميقة يحتاج الغوص فيها إلى خبرة وخلفية معرفية وفنية لا تتوفر إلا للكبار. ويواجه القارئ هذه الازدواجية منذ

أنطوان دو سانت - إكزوبيري

# الأمير الصغير

ترجمة عبد الحميد الغرباوى



مفتتح الكتاب، إذ يهديه صاحبه لشخص راشد، ويعتذر عن ذلك للأطفال، ثم نراه يرفق النص برسومات ملونة رسمها بنفسه، تعرض بشكل تقريبي بعض شخصيات النص وفضاءاته. وقد حافظت معظم الترجمات على هذه الرسوم، مثلما حافظت على شكل الغلاف كما هو في الأصل، وهو ما يؤكد أن هذا المكون الأيقوني -أي الرسوّم- يحتل نفس أهمية المكون اللفظي، وأنه يشّكل جزءا من صميم العمل، يساهم في بناء معناه.

ومن المؤشرات التي تدعم هذا الانتماء إلى أدب الأطفال والفتيان بساطة الحبكة وسهولة اللغة ووضوحها مقارنة بلغة الأدب المكتوب للكبار. على أن الأمير الصغير يختلف في أكثر من وجه عن الحكايات الموجهة للأطفال، وهو أمر يلمحّ له الكاتب نفسه في النص إذ يقول: «كان بودي أن أبدأ هذه الحكاية على شاكلةُ الحكايات الخرافية. كان بوَّدي أن أقول: «كان يا ما كان في قديم الزمان أمير يسكن كوكّبا...»8 إلا أنه لا يريد أن يقرأ كتابه بـ»استخفاف»9 كما يؤكد، والرسالة واضحة هنا: إن هذه الحكاية بخلاف الظاهر، موجهة للأطفال، لكن على الكبار أن يأخذوها على محمل الجد. ذلك أن قراءة متفحصة للكتاب تكشف عن بنية دلالية وفلسفية وفنية عميقة فتنت حتى كبار الفلاسفة أمثال الفيلسوف الألماني مارتن هايدغر الذي كان يعتبره كتابه المفضل.

وخلاصة القول إن «الأمير الصغير» يحتمل تأويلات عديدة تبعا للإطار المعتمد في قراءته: إما كحكاية للأطفال، ذات مغزی تربوی وبیداغوجی، أو کروایة رمزیة ذات دلالات فلسفية، عالج فيها صاحبها قضايا بالغة التعقيد والتجريد تتصل بالإنسان وعلاقته بالأسئلة الوجودية الكبرى. وربما تكون هذه الإزدواجية سر نجاحه، وأسـاس غناه الدلالي والجمالي، وسر هذا الإقبال المنقطع النظير على ترجمته، معّ أنها تشكُّل تحديا بالنسبة للمترجم، إذ تضعه في مأزق: كيف له أن يحافظ على هذه الإزدواجية في اللغة الهدّف؟ كيف له أن يمحو، أو أن يطمس على الأقل، الحدود بين لغة الكبار ولغة الصغار؟ أن يجمع بين البساطة والعمق؟ كيف له أن ينقل بساطة أقوال الشَّخصيات القريبة من اللغة الشفوية العادية من دون أن يفقدها طابعها الأدبي الرفيع؟

وإذا كانت هذه الصعوبات تواجه ترجمة الكتاب لأى لغة أو لهجة، فإن حضورها في الترجمة العربية الفصيحة أحدً وأعمق. ذلك أن وضع اللغة العربية الفصيحة يختلف عن وضع كثير من اللغات الحية. فهى تظل لغة الفكر والأدب والتعليم والصحافة من دون أن تكون لغة التخاطب اليومى،

وهذا يجعل من المتعذر أداء الاختلافات الدقيقة القائمة بين مستويّات اللغة كما هي قائمة في الفرنسية مثلا (العامي familier والدارج courant والرفيع soutenu). فالتمييز الذي نعثر عليه في اللغة العربية هو بين اللغة العربية المغيارية التي نصادّفها في الصحافة والإدارة مثلا، ثم اللغة الأدبية، الحديثة منها والقديمة التراثية، ثم هناك اللغة الوسطى التي هي مزيج بين الفصيحة والعامية أو العاميات المتداولة في العالم العربي، وهي مستويات لا تتطابق مع ما يوجد في اللغات الأُوروبية الحية، ومنها الفرنسية.

إنّ الترجمات إلى العربية الفصيحة تتباين من حيث تعاملها مع هذه القضية، تبعا للمتلقى الذي تتوجه إليه، إذ منها من أختار التوجه للأطفال والفتيان، قُغلب عليها من ثمة البساطة واليسر، وجاءت لغتها أقرب إلى العامية، بينما اختارت ترجمات أخرى التوجه إلى الكبار أساسا، فحرصت على استعمال لغة أدبية رفيعة، مركزة على فصاحة اللفظ، ورونق

والحقيقة أن هذا الاختيار ليس وقفا على المترجم وحده، بل يلعب فيه الناشر دورا حاسما. فدار نشر متخصصة في أدب الأطفال ستدفع المترجم إلى تغليب الخصائص والمميزات المتعلقة بهذا النوع من الكتابة، من بساطة في التعبير ووضوح في الأسلوب... في حين ستوجه دار نشر معروفة بطبع الأعمال الأدبية الرفيعة مترجمها إلى تغليب أبعاد النص الأدبية والفلسفية. ولعل هذا ما جعل ترجمتي للأمير الصغير، وهي صادرة عن دار نشر غير متخصصة فّي أدب الطفل، مشهورة بنشر أعمال كبار الكتاب العالميين، ونصوص أشهر أدباء العربية في العصر الحديث، تحاول التوفيق بين الاختيارين: البساطة وآليسر، لكن مع الحفاظ على صحة اللغة وقوتها ورونقها. فهل ترانى توفقت في تحقيق التوازن بين الاختيارين مثلما توفق صاحب «الأمير الصغير»؟ القارئ وحده من يستطيع أن يجيب عن هذا السؤال.

### الهوامش:

\*)- ألقيت هذه المداخلة مساء يوم السبت 08 نونبر خلال ندوة نظمت على هامش المعرض الدولي لكتاب الطفل والشباب في دورته الثالثة، المقامه في مدينة الدار البيضاء بين الثامن والسادس عِشر من نونبر الجاري. وقد تمحورت هذه الندوة حول موضوع: الأمير الصغير: الصيغَّة المغربية، شارك فيها الأستاذ محمد التهامي العماري والأستاذ العربي مموش والأستاذ لحبيب

عيديد، وقد سُيِّر الجلسَّة اَلأستاذ أحمدُ زُنَّيبر. -1فرانسوا داغاي (حفيد أخت أالكاتب)، رئيس مؤسسة سانت

François d?Agay, d?après Mustapha Amal: Le (2025/11/petit prince de Tarfaya, URL (consulté le 06 le-/09/06/https://premiumtravelnews.com/2023 /petit-prince-de-tarfaya

-2جاء في آخر النص: «انظروا إلى هذا المنظر بانتباه، حتى إذا ما سافرتم يُّوما إلى الصحراء بْإفْرَيقْيا، كنتم واثْقَيْن من التَّعْرُف عليه»، الأُميرَ الصغير، المركز الثَقَافي ٱلعربي، بيروتُ/ الدار البيضاء

3-Le site électronique de La fondation Jean Marc Probst pour le petit prince

https://petit-prince-collection.com/lang/fon\_ buts.php?lang=fr

-4ترجم الكتاب إلى الدارجة المغربية الأستاذ عبد الرحيم يوسا، صدرت ترجمته في طبعتين إحداهما عن دار النشر عينى بناي سنة 2009، والثانية عن دار النشر «كلمة» سنة 2011. أما الترجمة إلى الأمازيغيّة «تالشلحيّت» ُفقام بِها الأستاذ العربي موموش، وظُهرت ُفيّ طبعتين إحداهما سِنة 2007، والثانية سنة 2023، بينما ترجم الكتاب إلى «تامزيغت» الأستاذ لحبيب فؤاد، وظهر في ثلاث طبعات عن المركز الملكي للتقافة الأمازيغية، الأولى سُنة 2005 والثانية سنة 2016 والثالثة سنة 2022. كما ترجمت الأمير الصغير إلى اللهجة الحسانية الأستاذة عزيزة البرناوي، وصدر سنة 2017 عن دار ملتقى الطرق.

Virginie Douglas et Florence Cabaret: La 5retraduction dans la littérature de jeunesse, ed .Monographie 2024, p 23

6-Robert Cahn et Catarina Seth, Avant-propos, in La Retraduction, Publications des Universités de .Rouen et du Havre, 2010, p 9

7 -فقد صدرت ترجمة لمحمد عبد الولى في مصر سنة 2008، وأخري لانطونيت القص في سوريا سنة 2010، أي سنّة قبل صدور ترجمتي سنة 2011.

-8انطوان سانت إكزوبيري: الأمير الصغير، ترجمة محمد التهامي العماري، المركز الثقافي العربي 2011، ص 22. -ونفسه، ص 22. يقول «ذلك أنني لا اريد أن يقرأ كتابي

باستخفاف».

«فَإنكَ لَا تُسمعُ الْموتى» الروم، 52

### يهْدُون فوق الأنقاض ... يُصَفُّون المرأى في بلورة ملح

تماديْ أيتها الدواهي ، تعاظمي واشتدّي واستفحلي واستشري وانتشري كحريق تلقفه بأذيالها سَمومُ لاهبة وتلهو به في السهب المعشب كي تبلغ غيضة النَّشَا التي أنهكتها ودائق الصيف الطويل. اكتملي أهوالُ في فلاتنا. اشمليها كظلمة يضاعفها سحاب واطئ في فج جبلي. دمدمي علينا. زعزعي ما تبقى من الحي فينا. نحن موتى قدامى؛ قبورنا شفيفة بخملها ويُشبّه لنا أننا أحياء، فنزعم أننا لم نمت بعد. امتحني في كياننا عزق الحياة الذي أوْهَنَتْ نبضه خدع الدجالين بيننا، يحرسون الفلاة مبشرين بوعود أفكة يوحى بها إليهم دجالون عالُون نبضه خدع الدجالين بيننا، يحرسون الفلاة مبشرين بوعود أفكة يوحى بها إليهم دجالون عالُون

أقوى يبتدعون ليَّ اللسان بالكلمات والألغاز، والأوهامَ والرغبات والمعنى والبهجة في مقاصير سفلي في الشمال؛ وأبْلته الآمال التي أسنت فيه كمثل جذامير كما وزعفران صعقها خَريف صارٌّ، والهزائمُ التي أبدَت في فلاتنا حتى أفاضت قلوب كثيرين منا بالحسرة، وملأت أفواههم بالرمل. فارتدوا إلى الخراب يقيسونه بأرواحهم. ولم يستطيعوا بعدً أن يتكلموا. وآخرون شعشعوا وعود الدجالين جميعا ببرنيق مستحلب من شجر في هذيانهم، فأحرزوا طلاءً ذهباً ، وانقلبوا بهلوانات ومهرجين في الطرق والساحات والمحافل. وكانوا بلونون به الشاشات المنصوبة للناس، ويطلون جذوع أ الأشجار القاتمة، وأرهاصَ التماثيل المرفوعة كى يلبث عندها ويرعاها الشعراءُ. لكن الطلاء كان ينصل ويتفلع ويتطاير قشرأ لامعا في





من أعمال النحات والرسام الكويتي سامي محمد

إليك ما تبقى، ولسنا نملكه، ولا ندّعي أنه لنا؛ هذه الفلاة وأوثانها التي ظلها من زفيرك، وكتلتها من شناعة الحجر الذي أعلاه بطش ليعزله ويرفعه فوق الحجارة ويحني هامَ الناس. وخامُها المصقول يكدارُ في الشمس ماثلا في جهامة الفزاعات والنواطير. إليك هذه الأصقاع التي نرعاها عذابا مزمنا يقرض أرواحنا كذباب لجوج يقرض نوم الخيل. نحن الإسماعيلين، تهيأنا لقيامات كثيرة أخطأناها مثل طَرائد باهرة يخطئها سرب الذئاب، وتعن له مرارا فيخطئها، لأنها ينقذها الضوء الذي في عيونها، وينقذها الدم الذي، إذ يعدو، يستنفر في أجسامها قوة الحياة، وصحو الحيوان وبداهته، ورحابة المدى الذي يتلقاها وعدا من الأرض.

إليك بلادنا المتحاذية التي يلمها ويجذبها حتى تقضقض حدودها أكورديون قدري واحد تتنازعه وتشده في زفرته القصوى أكف المحن والنكبات والفواجع؛ أراضي أسلافنا التي خاطها بعضها إلى بعض خياطون حمقى بابر الصواعق، والتي هي أوسع من خلاء تهيم به حتى تتلاشى، ولا تحده، الرياح والسراب، وأدهى من مجال تطوقه عينا الصقر خارجا في صيد، يعلو حائما، واثقا بانضراج جناحيه وبالحفيف فيهما. يشحذ حديد مخالبه على منحنى تحويمه وهُويّه، ويشتت صرخته.

نحن. قبائل الخسران العظيم في اليابسة التي يترنح على حُوفها بحران يرصدهما، من مَداهُما، ومن بحور أخرى ومن السماء، قرن من البوارج والأقمار والرادارات والجواسيس والصيارفة المرابين، ويتربص بهما خبراء الكوارث ومهندسو الحروب والآفات. قُدفنا من لغة مهيبة هي بيت آخر للشمس، نفخت فيها الصحارى أنفاسَها وصحوها وقوتها. وتَحدَرنا من أنساب مشوشة، وسرد

غامض بربك التواريخ والنسايين، بالرغم من أن بعض الشعراء، إذا لمست حناجرهم بإصبعها الحرب وهم خاشعون لدى التماثيل، يلينونه برحيق الأساطير واللغز، ويصبّونه مروّقا في الأناشيد. وأفضت بنا، معزولين في الفلاة ، دهور الأحتراب والهيجان تحت راتات القبائل ، والتمسح بالحجارة المنصوبة ، ومجاورة الرحابة والموت والهذبان بالشعر؛ إلى ضوء كوكبي باهر قدر لنا في زبر قديمة ولم نقدر عليه. تقدمًنا ساريا في سبل بكر ليجعلنا موكبا يستهل العالم بخطوة واحدة وضوء حيِّ ولم نتبعه في الفلاة، إذ لم نصدق أننا ، مرهونين إلى فلاتنا ، اصطفانا بين الناس شأنا عاليا من شؤون النور كي نعمر به الأرض ونقيم بين الناس، ونكون مصطفیْه، ویکون حجتنا. وبقینا هنا، فی خلائنا القديم الذي تعهدته الرياح بالملح، والبطارق بأيد غالبة ضمّخوها بطيوب ونقمة وكيد وثاراتُ. وأوقدوا بها نيران أحلاف نكثوها قبل أن تترنح النيران تحت دخانها بنشيش، حينما أمروا الخدم أن يصبوا عليها الماء، وقبل أن يتداعى الشعراء ويعكفوا على الرماد الساخن ينكشون الجمر، ويمجّدون الأيدي القديمة والمعجزة. بينما ترتد شراذم إلى الأنقاض. ترى وتهذي خفية بما تراه مصفىً في بلورة ملح. هؤلاء لا يتكلمون. برغبة عارمة تكبحها سطوة الليل ، وجبروت العين التي تعمر السماء، ينظرون إلى الحجارة المنصوبة ولا يتكلمون. صمتهم أقوى من برهان يفغر أفواه الشهود.

ونحن . إسماعيلي القرون الأخيرة . عشنا

رعاة السراب في فلواتنا التي استودعها إيانا أسلاف آفلون، غامضون، تمادوا في النأي والنسيان، وغاروا في تلافيف شجر السلالات وفي أساطيرَ يغشاها ليل لا ينجابُ. ولم يزل يرقى بنا إليهم رواة بشبكون الألغاز ويحفظونها في الكتب، سمُّوها تاريخنا. آه... كم فاضت على فلاتنا جحافل الهمج خارجة من ظلمات الشمال! غُصت بهم سبل نشأت من ترحال الوحش ، وأحياها من بعد زحف الجنود واللصوص والقتلة. وكم رفرفت راياتهم مركوزة فوق خرابنا، ونفشت عصائبهم بالحديد

> في الناس، وبنيت السراديب كي يُعلَن فيها كمال الليل! وطيلة خسوفنا، منذ فتحتّ خطى الأدلاء منا للفزاة الأغراب فلاتنا، كم نُحتت الدواليب والعيدان وعقدت المشانق ، لتتدلَّى فيها أو تصلب أو تدور، في بوايات المدن، جثامن المتمردين صُناعا وفلاحين، وفقهاء غاضبين، وحالمين كانوا يهذون بشمس أخرى يرونها! ومنذ أشار الراهب الأكبر أوريان الثاني بكف إلى جهة في النار، وبالأخرى إلى جهة في الدم، وطارت إثرهما جحافل رعاع محتريين جُنوا بالنداء المقدس المرسل من فوق كرسيّ مموه بالذهب ، فاتبعوا هذيانَ أمير من غير سقف ، شردت به مسالك الأنساب وراء آباء وأمهات عديدين ، ونذير قس تائه تمنى مرة أن يجثو في الشرق ، بلباس مغطوس في دم بشري ، تحت التمثال ذي الكفين المصلوبتين في خشبة؛ تمثال المقدس الذي أحب الناس؛ عشنا قرونا لدى حُوف العالم، وحُبسنا تحت العين الكبرى التي ترصد من تحت الشمس موج القبائل في الفلاة.

> وبين موت خاسف وموت عات يخفرهما انحطاط وحطام، كانُ نفر متلاحقونَ مناً، معزولون وحانقون على الفلاة وأصنامها ، يتذكرون في منعرجات الحلم المرير أسلافا لنا ركبوا الخيل حاسرة من غير ألجمة ولا سروج، ورموا بأجسامهم أعداءنا، فينادونهم بأسمائهم، ويلحقون أطيافهم في السبل العسيرة مهتدين بنجمة العصيان. كانوا يتقرَّوْن الأمداء، ماسحين عن جباههم لمسة اليأس الخشنة، قابضين

على العتاد الشقيق الحيّ. يتربصون بالذي تجيء به الأيام ، مرتقبين عبورَها المتزن كنهر أسراب القطا والقمرى يقرأن خرائط السماء آيبات إلى المناجع. ومتوقين ، في الأن المرتج ذاته ، فجأتها كالفنادير يطرحها عن أكتافه الجبل. هم في البداهة القاتلة (قد لا يَعُون هذا)، حيث الموت والحياة، بظل واحد تعقدهما به الشمس ، يسيران متحاذييْن في طريق متعرج يغشي أقصاه الضبابُ ، وهم يعْلمون حينئذ أنهم لا يحيون الحياة بكل دمهم وأسنانهم وإغماض أعينهم ، بل يعانونها محنة؛ فهم يقاتلون أندادا جاؤوا من السديم وخاضوا بالمعاول في المجرى ليُحْرفوه ويسرقوا النهر، وأربكوا دورة العقارب في الساعات. وعليهم أن يلبثوا واقفين بصلابة الأعمدة ، كي لا تنهد فوقهم السماء وتحجب الأنقاض عنهم المدى. دمُهم مستنفر صاح، وفي أقدامهم فسفور. بخطيَّ مجازفة كانوا يحاذون المصائر. لكنهم، بحذر الصياد وحنكة الطريدة في أرضها ، مُوكئين المفارقة إلى زانتُها ، يتوسمون الجهات التي يسهل فيها الصيد، كي يتخذوا المراصد. لو أضاءت خطى سعت في ليل موقنة بالحق، لاشتعلت من سيرهم الطرق. فريق من تول، حَرَساً ومحاربين وعَمَلة ومنقبين، يهجرون القفير ويستبقون لأجل أمة النحل إلى الموسم. الوعْد. أرواحهم وتر في قوس ، وهم الرماة (علموا هذا) ، وهم الرميَّة التي تنبري لقوس خاتلة يشدها الغيب ، فيخرق جلدها السهم. سلكوا طرقا مشى معهم فيها راقصا وتنفس الموت (أيقنوا هذا) ، لعل صباحا يلاقيهم سائرين ، تخفره شمس سعيدة أخرى ، وتعلن وجهُه ظلمة أشف.

ثم أسلمنا عصر الزحف والجملات إلى عصر الانكسار المهين، فدهمت أقوام أخرى فلاتنا من شمال الأرض، حتى من بلاد سقفها الثلجَ والصقيع، تابعة ريحَ الأندلسي المروّع وموادقه الطفيفة التي دَثرت في إيابه إلى نخلة تذكرها في الفلاة ، حينما فرَّ من الوشاة والمحققين والأغلال والمحارق. وفاضت على القرى والمدن بكتائب الجند مشاة وركبانا ، وبالعربات والمدافع والبنود والصلبان والمؤن. وكان فيهم لاقطو أخبار وتَحَفُّ ولقيَّ ونيازِكُ ساقطة وغنائمَ، ولصوصُ كنوز وكتب ومخطوطات ومستحاثات وحلى ربتهم في حجرها الريبة، ومبشرون بعهد الذي لم يزالوا ينشدون أنه حُمل يوما لأجل الناس جميعا على خشبة نصبت في تل، وصيارفة مرابون بأقساط جائرة منهكة، ومهندسون مسّاحو بقاع ومبتدعو خرائط وبناة حصون ومدن ، وجواسيسُ وضباط متنكرون في مسوح الرهبان ولباس الأطباء والرَّحَالة والجغرافيين والعطارين ، وكتابَ ورسامون مأجورون عملاء؛ منهم من تظاهروا بأنهم ، في صحوة لم يُجَلها برهان ولا شهود ، لاقوا الضوء الذي تقدمنا ، فوثبوا من كومة جليد تراكمت في روحهم إلى رقعة في الشمس، فأعلنوا أنهم مسهم بريشه ملك ما وسقاهم من ماء الأبدية ، وصاروا إخوتنا في الفلاة وفي الضوء. لكنهم عاشوا بيننا؛ عيونهم تسد الكوى ، وآذِانهم على الجدّر، وأيديهم تتحسس في الهواء نبض فلاتنا. وكان يتبع كل هؤلاء قتلة وسفاحونٌ فطرة، وسجناءُ سُرِّحوا من دونها شرط ليَعمُروا سباسب تتعثر فيها الزوابع ويحتلوا الحقول، وبغايا يطلبن أسرة

تنقلوا بمعسكراتهم في الأرجاء كلها وطوّفوا في الأرض. وعلى ظهور الخيل ، كان دهاقنة ملتاثون بشمسنا وما يستره التراب وصخر الجبل وأغوار اليِّمُ ، ينشرون خرائط الفلاة ويطوُونها ويتقرّون فيها

من أعمال النحات والرسام الكويتي سامي محمد

الآبارَ والأنهارَ والينابيع، ومواقع العمران والمناجم والحرث، والسبل الحية والمندثرة ، والتي ستنشأ من هذيانهم من بعدُ ، حينما يحشرون لشقها في المسالك ، وأيدى أعوانهم على الأسلحة، آلاف الزنود المقهورة، من دونما أجر. وبإيماء من أبديهم التي تشر فتنفجر الألغام، وتنهد أبنية، ويهمي الليل، دكوا قرى ودساكر وصروحا وأسوارا قديمة في المدن والمداشر. وصبُّوا جموعا هارية مذعورة في طرق مُضلة أجُّلتهم ونثرتهم على ملاجئ ومناف نابذة. وخلطوا العَّدودُ بألحدودُ ، والقبائل بالأنصار والأعداء. وأزاحوا الأصقاع وعزلوها ليمهَروها بأسماء منحولة. وتفرقوا عساكر وعيونا وتجارا في الأسواق والميادين والطرق. ولكي يتقدموا ، كانوا أحيانا يبيدون قرى كاملة ، يفرغون عليها جحيما من القنابل والغاز والضرام. هم ، ورثة المقاصل وآلات قياس الأعراق والسلالات ، أتباعُ الصليبي المحدّث ولطير وحواريوه العتاة ، الذين زعموا أن الضوء الذي هدانا فخرجْنا إلى العالم ، أعشى أبصارنا عن فجر آخر طالع في الشمال، وريقنا بجبال الأسلاف، وسعّر في دمنا نعرة الهمج. وهم مُسْتنو الشرائع العليا التي جعلوها توزع الأقدار على الناس ، فاحتكموا إلى جلودهم كي بقُسّموا الأعراق ويرتبوها في سلم الخلق. وكانوا إذا وطئوا بلدا أخذوه قهرا. ومن الفلاة ناداهم بطارق مالت بهم الأرائك والأراجيح كي يفتحوا مظلات فوق رؤوسهم ، ويدرؤوا حجارة الحانقين التي كانت تسقط في عرصات بيوتهم. استغاثوهم علانيَة وسرا بمواثيق مختومة ، وأوقعونا في دوامة من نظرة

المراسن الكونس ومهيجي الحيوش والمساغب والهجرات،

الذين كانوا يسددون عنهم ديونا وغرامات طفيفة أو ثقيلة

حمقاء بصندوق مال مُدخر، ويأخذون عن هذا بلدا كاملا

بأهله وسمائه، فصرْنا غرباء ومعوزين ومترحلين في فلاتنا. ثبتوا صَواهم في الأرجاء، واتخذوا مراقب لتتبع الحي. لم يكن ذلك نزوة ، ولا مصادفة نشأت من رمية نرد لاهية على رقعة؛ ففي شمال الأرض، حيث تشاد المدائن من صفائح الجليد، جاشت أسواق بظهائرها ألحارقة في رؤوس التجار والصيارفة المرايين، فأرسلوا من يسلبون الأصقاع عنوة ويعمرونها، ويُسخرون الناس في المناجم والحقول ، وينشئون الموانئ والأهراء كي يستفحل النهب ، وينصبون أعلاما لهم تنكس سطوتها ما كان يَشهر حتى ينصل صبغه ، أو يرث في أعواده. هكذا هدتهم « أنوارهم « إلى الجبروت. هكذا دشنوا حضارة الألة والعلم البيضاءَ في فلاتنا بالمذابح والليل.

تسقط فيها الشمس ، وقوّادون دَغاميرُ يبيعون كل شيءٍ ، وصُنّاعٌ ضاقت بأيديهم الحرف والمواد الخام

والأسواق، ومتبطلون أكلت كعويهم الطرق، وضواطرة دهاة، وحفارو قبور تقوست ظهورهم فوق

المساحي والنعوش، وفلاحون كانوا سُخَرَة من دونما أرض. وبنادرة بقدَرون الأرياح قبل ملء الأهراء.

وحتى اليوم، نحسُ حضورهم بجلودنا فتقشعر، كما تتوسم البلابل وطيور الدوري في ارتجاج الجو والظل سُنوح الصقر عابرا في شكته ، فتتنادى بالنذير. ونعثر عليهم في رائحة الأرض تسعى بها الأمطار، فنتذكرهم طائفين على الحقول، وكامنين في جوف المناجم. ونجدهم في اللغات التي تختم الأفواه والوثائق والسجلات، وفي السلع والصنائع والبنوك والألات. هم هنا، ويستفِحلون. رائحتهم نعرفها في الهواء وفي كرور شمس النهار وظلمة الليل. هم هنا بأسا على بأس ، وصدأ يشيعه الورس الذي يسري في بنيان المدن. وما زلنا في ريح القبائل ، واصطفاق بنودها الذي يشتد ، ورهَج عداواتها التي لم تفتر قط ولم تخمدها الهدن والأحلاف. وما انفك يثيرها كالضباع من الأوجرة مدَّبروا انهياراتنا وأنقاضنا من شمال الأرض. هوياتنا ضارية وتفتك بنا. هوياتنا جدام ناريَ الأكالُ ، ويعوزنا ترياق آخر كي نشفي من الأطلال وريح القبائل والأناشيد التي تذكي الأهواء والرّهاب، وتعلى شأن الحرب. لكن كتبة عَمهين أشاحوا من شرفاتهم عن الأدخنة والحطام، لحقوا فلول الصباغين ذوى الطلاء الزائف ، فانكبوا بلوكون ما اقتبسوه من أفواه متنبئين في الشمال؛ نظروا مثلهم بيقين الأباء، واثبين بغمائم على الأعين من عصرنا إلى ما بعد الاستعمار. وبشروا بما بعد التاريخ والأمم والإنسان. هكذا دُبَر لنا. وهزائمنا تلك كانت بيض التنانين. رباه وارثو الأنصاب بيننا غدرا تحت الأسرة. ولم تكن قط من نفخة بوق على الأسوار، كما زعم الرواة ودسوه في الكتب كي يُعلوا شأن أعدائنا ، ولا من بأس هؤلاء الأعداء حين تداعَوْا من شمال العالم ، وعسكروا لدى الحدود ليشدوا قبائل الفلاة كلها بمقطرة واحدة.

إنهم هنا. هولوغراماتهم تتنفس بيننا. ونحن محصورون في أرض تهب بها رياح شمسية. تحيق بنا بحار من الأعداء، ومن السماء ترصدنا عين ترى. تركز من سمتها بؤبؤ السديم، وتشعل في أرجاء فلاتنا شهب الحرب.

<sup>\*)</sup> ـ من ديوان: «ليل الأنصاب» ـ سيرة الفيافي المطوقة.

اسمي عبد السلام، وأضافوا إليه «الهبيل"، وافتتني المنيةُ حين بلغتُ من الكبر ءُتيا، عشتُ الاستعمار، وعشتُ الاستقلال، لم أسكن ْ في مسكن، ولم تكن ْ لـي وظيفة، ولا بطاقة تعريف، لم أكــــن ْ أمــلـك

سوى طنجرة صغيرة صدئة، وبراد شاي قديم، وكأس، و"سبسي"، وثياب بالية، وغطاء رث، كنت أحمل أمتعتي معي حيثما بث، وكان مبيتي إما قريبا من النهر، أو محاذيا لسور المقبرة، أو في حديقة وسط المدينة، وكنت ُ أحتمي بالأضرحة، أو بواجهات الدكاكين، أو المقاهي حين يشتد ُ البرد. لم تكن ْ لي زوجة، ولا أهل، ولا أصدقاء. عشت ُ وحيدا، ومت شريدا.

و المسروس و الم أهاجر ها قط، ولم أسافر أبدا، ولم أبدا، ولم أغب عن وجهها ولو لحظة. داومت على الحضور، وتابعت التفاصيل عن بعد، وأحيانا عن قرب، كنت شاهدا على كل شيء، أذكر فيضانات النهر، والسنوات العجاف، وأحفظ، عن ظهر قلب، سطور الأيام، وأعرف الأسرار. كنت أراقب تفاصيل النهار، وخفايا الليل، شاهدت كيف هرب الهاربون، ومتى تسلل المتسللون، وأين دخل

الداخلون، ومنى تسم المسلمون، وبين دخل الداخلون، وماذا سرق السارقون، كنتُ الشاهدَ على كل شيء، وأخلصتُ كلَّ الإخـلاصِ للبلدة، وأحببتُها كثيرا لكنها لم تبادلني الحبُ نفسَه، لم تمنحني تاريخ ميلاد صحيح، ولا عقلا سليما، ولا مسكنا، ولا أهلا، ولا ذرية..

ظللتُ أجوبُ الأزقةَ نهارا، أمدُ يدي، فأحصل على قوت ضئيل، لأبقى على قيد الحياة. أضحكُ قليلا، وأبكى كثيرا، أهدأ

سيح، واجتي حيراً، اسم. حينا، وأهيج 'أحيانا، أفرح' نادرا، وأحزن مديدا.

وفي اللييل، كنت وفي البيدل، كنت البيدل، وأحط الردال المكنة المعلومة، أهي وطعامي على مهل، وتحت نار هادئة من حطب، وأكلم نفسي، وأكلم نفسي، أو أشتول عشائي متأخرا، وأسهر طويلا، يسافر بي الليل بعيدا، ويحلق بي الجنون في أرجائه العالية، والواسعة.

هكذا كنت أمضي أيامي، تدثرني غربتي، ويحميني جنوني، وتتقاذفني احزاني. ولا أستطيع الابتعاد قيد أنملة عن البلدة، فيها أفنيت حياتي، وعانيت وصنعت انتصاراتي وسنعيرة، وخططت بصماتي الغزيرة.

الأيت أم ط ويلة الأيت أم ط ويلة الأيت كن والأحداث كثيرة لكن جبين البلدة، وموشوما اللية البعيدة من شتاء ممطر بارد حيث لذت من القر الشديد، ولأذي كنت متعبا، ومريضا الباردة، سقطت كجذع البس، وغبت في نوم عميق، تخللته كوابيس مرعبة. وفي منتصف مرعبة.

عبد

السارم

عبد السلام الهبيل أو مازال حيا؟
وفي ليلة أخرى، قصدتُ النهر، وقرَّرتُ المبيتَ بجانبه، كنّا في وفي ليلة أخرى، قصدتُ النهر، وقرَّرتُ المبيتَ بجانبه، كنّا في عزِّ الصيف، وعدتُ منشرحَ الصدر من الفيلاج بعدما حصلتُ على قطعة لحم، وخبز، وخضر، وفواكه. كعادتي طبختُ طعامي على نار هادئة، أشعلتُ ها في أعواد يابسة. وقبل أن أتناول عَ شائي، فضلتُ المشي لأن الجوَّ كان دافئاً، والقمر صار بدرا. وما إن ابتعدتُ بضع خطوات حتى استولى فتية على «الگاميلا"، جريتُ لاهثا خلفهم لكنهم اختفوا في دروب الحي المجاور، كسَّرتُ، بصراخي، سكونَ الليل بعدما علا قلقى، وهاج عضبى. وفي هذه المرة أيصا، نهض

الليل، كان شاب ٌ ثمل يمر ٌ قرب الدكان، فرآني

نائما، اقترب مني، ورفع حجرة كبيرة، وهوي بهاً على رأسى، ثم لاذ بالفرار، وتركني أصرخ، وأسبح ُ

في الدِّماءِ. نهضَّ بعضٌ الناس

من نومهم، التحقوا بي،

أسعفوني، وضِم ًدوا جراحي.

قضيت ُ بقية الليل تحتّ

رحمة المرض، والألم الفظيع،

وفي الصباح عجزتُ عن النهوض، بينما كان الجاني

يتلصُّص، ويتجسُّس، ويسألُّ

شَّاهدا على الواقعة: هلَّ ماتُ

الناسُ من نومهم، يتُساءلون: من أغضبَ عبد السلام الهبيل؟ عدت إلى مكاني خاوي الوفاض، فنمتُ مهموما، وبات الجوعُ يعوي في أمعائي، وحين استيقظتُ صباحا، وجدتُ «الگاميلا" بجانبي فارغة.

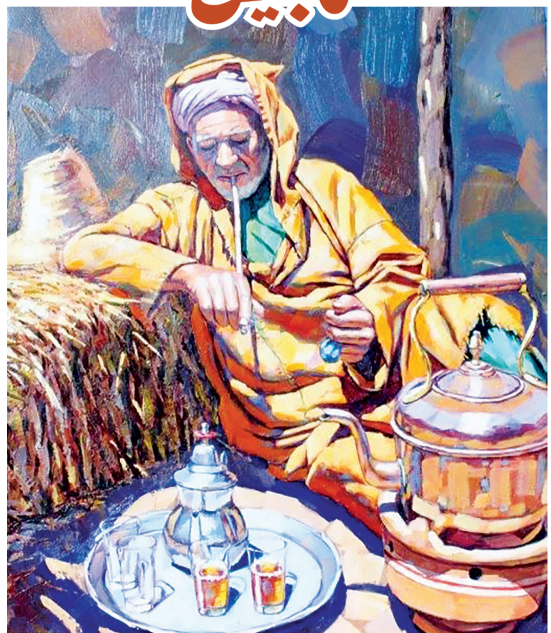
وفي يوم آخر، كانت المدينة تستعدً لاستقبال سباق دولي للدراجات، فقر روا تزيين الشارع الرئيس، ومن بين ما قرروا، إزالة حديقة كبيرة، كانت ذات عشب أخضر، وبها نخلة سامقة، وأشجار.. وكنت أجلس، وأنام فيها أحيانا.

محمد الشاب

وبينما كنت مستلقيا على العشب، أدخـن، وأشـرب الشاي، وأنظر إلى الحافلات، ليس شوقا إلى السفر، ولكن تمضية للوقت، وصل العمال بالمعاول، وشرعوا في تخريب الحديقة تخصص لجلوس الوفد الرسمي، وللمشرفين على السباق. وما هي إلا تخصص لحبوت حتى حضرت جرافة كبيرة، وبـدأت في اقتلاع النخلة السامقة، فصرخت لكن لم يسمع أحـد صراخـي، فجمعت أغـراضـي، السامقة، فصرخت لكن لم يسمع وغـادت أبكي النخلة التي عشت وغـادت أبكي النخلة التي عشت طوال، ونمت تحت طالاها، وكانت شاهدة على الفرح والحزن، وعلى الري والجفاف، وعلى المد والجزر..

قصدتُ النهر، ولم أعد ثانية إلى الساحة التي تحولت، من حديقة مزهرة، إلى مكان أجرد، بعدما حل الحجر، والإسفلت، والحديد محل النبات...

العبد...
هـذا فيض من غيض، عشت ولكثير، وسردت القليل، لم أعش كما عاش الناس، وبد دت السنوات وجدت السنوات وجدت نفسي أيضا أعزل. في أيامي الأخيرة، اشتد ألمي أكثر، وغزت وكما واجهت الحياة وحيدا، واجهت الموت وحيدا، واجهت والعراء فريدا، وفي صباح بارد وجدوني والعراء فريدا، وفي صباح بارد وجدوني حبة هامدة. ولان إكرام الميت دفن ألى الناس إلى حفني دون موكب جنازة، ولا مجلس مناء



بريشة الرسام المغربي عبد الحق سليم

یشکل دیــوان «قلق الریش» للشاعر المغربي محمد عرش تجربة شعرية متفرّدة في بنائها الجمالي والفكري، لأنه لا ً يكتفى بتصويرٌ

الانفعال الإنساني أوّ رصد العاطفَة فيُّ تجلياتهاً، بل ينفتح على أفق فلسفى واسع يجعل من الشعر فضاءً للتأمل الميتافيزيقي في الوجود والمعنى والموت. في هذا النصّ ، تُتحوَّ ل اللغة من أداةٌ للتعبير إلى كينونة ِ قائمة بذاتها، ومن وسيلة ِ للتواصل إلى شكل من أشكال الوجود، كما لو أنُ الشاعر يكتب لا ليصف العالم، بل ليعيد خلقه من جديد عبر الكلمة. إنّ «قلق الريش» ليس مجرد دیوان شعری، بل هو مشروع معرفی وجمالی يسعى إلى مُساءِلة الكينونة من خلاًّل الشعرَّ، وإلى تحويل القلق إلى طاقة خلاقة تفتح أمام

الذات آفاقا من الكشف والتطمّر. منذ الجملة الأولى، يعلن النص عن انحيازه للقلق بوصِفه جوهرًا للكينونة يقول الشاعر: «انتظار، كتابة، اكتئاب... في صورة قبر تُـغَـلفهِ أشجار الصمّت.. كَقطار لا تحدُّه المسافات»، في هذاٍ المُقطع القصّير يتكثف وعي ُ وجودي عميقً، فالكائن الإنساني يبدو معلقا بين الانتظار والفعل، بين الكتابة والاكتئاب، بين الرغبة في الحياة والإحساس بالفناء. هذا التوتر الذي يسكن الوجود هو ما وصفه سورين كيكرغارد بأنه «دوار الحرية»، أى ذُلك الشعور العميق الذي يصيب الإنسان حين يواجه

> هنا ليس ضعفا، بل وعيًّا متقُدًا بالحرّية وبإمكانات الوجود. إن محمد عرش يجعل من هذا القلق نواة للتجربة الشعرية، فيحوّله إلى شكل من أشكال الخلق، لا إلى عارض نفسي عَابِر. الكتِّابة لديه ليست هروبًا منَّ الموتِّ، بل إقامة مؤقتة في جـواره، وحين يسأل: «كيف هي حياةَ الـمُــوتُ؟»، فإنَّه لا بِحث عن إجابة ٍ معرفية، بل يفتح فضاءً تَأْمَلِيًا في صميمُ الكينونَة، كما لُو أنَّه يعيد ترجمة مقولة هايدغر في الوجود والزمان عن الإنسان بوصفه «الكانّن الذي يكون نحو

في هذا الأفق الفلسفي، يتحوّل الموت إلى لحظة وعيَّ كاشِف، والكتابة إلى شكل مُنَّ أَشْكَالَ النجَّاةَ، لأَنَّ الكلمة عند عرش هيَّ الجسر الوحيد الممكن بين الوجود والعدم. هذه العلاقة الميتافيزيقية بالكتابة تتجلى في حواره مع فرانز كافكا، حيث يقول: «ياً كاقكا، دعني أسألك، ماذٍا لو رأيت طفلا يموت؟ وماذاً لو رأيت طفلة اخترق الرصاص د ُميتَها؟» هنا يصبح كافكا أكثر من مجرد رمز أدبي، إنه كينونة توازي الشاعر في قلقه وتناقضة، وشاهد ٌ على المأساة الإنسانية التي لم تنته بعد. استحضار كافكا ليس

تزييَّدًا ثَقَافِيًا، بل اعترافُ وحي بقرابة ٍ وجودية: كِلاهما يكتب من قلب العزلة، ويجعل من الألم طريقا إلى التطهر، ومن اللغة وسيلة للنجاة في عالم فقد المعنى.

بهذه المقاربة، يلتقى محمد غرش ً مع ألبير كامو في رؤيته للعبث والتمر ّد. فكما يرى كامو في أسطورة يّزيف أن الإنسان المتمرّد هو الذي يواصل دفّع صخرته رغُم عبثُ العُالم، كذلك الشاعر في «قلق الريشّ» يكتب رُغمُ عبثية الواقع. حين يقول: «الدّم في كل شيء... في المسرحيات، الروّايات، الشعر، التاريخُ. .. دم فيَّ الشوارعُ ودم في الجامعات... وهذا هو العَصِر.»، فَإِنَّهُ لا يَصِفُ المشُهدُ بِقدر ما يدينِه. لكنه، بدل أن يستسلم للياس، يفتح ثغرة صغيرة للأمل: «سيخضر الأمل من جديد، وَتكتشف بأنّ كافكا زارع الأمل.» الأمل هنا ليس شعورًا عاطفيًا، بِل فعل مقاومة ميتافيزيقي يشبه ما يسميه كامو «الأمـل دون وهـم»، ذلك الأمّل الذي يجعل من الوعى بالعبث مصدرًا للحُياة لا للفناء.

هدًّا البعد الأخلاقي في التجربة الشعرية يتجاور مع بعد ٍ معرفي وجمالي، يظهر بوضوح في صورة الريش التي تحمل تناقضًا دلاليًا ثريًا. الريش رمز ٌ للخفة، لكنه أيضًا عرضة للريح والاضطراب، وهو في هذا المعنى استعارة دقيقة للوجود الإنساني في هشاشته وقلقه. هنا





إلى جانب الرموز الكبرى كالريش والباب والنافذة والضوء والحبر، يبنى الديوان شبكة من

العلامات التَّى تعمل بوصفها نظامًا فلسفيًا متكاملًا. الباب هو العتبة بين الوجودين، والنافذة هي الرؤية، والضوء هو الكشف، والحبر هو أثر الوجود في اللغة. هذه الرموز لا تُستخدم لغايات الزخرفة الشعرية، بل تتُحول إلى أدوات للفكر، إلى ما عبر عنه بول ريكور حين قال إن «الرمز يمنحنا ما نُفكر فيه». بهذا المعني، يصبح الشعر في «قلق الريش» فلسفة بلغة الصور، والتفكير ُ فعلًّا جَمَالِيًا يُمار َس عبر الكلمة.

في هذا السياق، تتقاطع تجربة محمد عـرش مع التصوف الإسلامي، خصوصًا في بعدها المعرفي، إذ تبدو الكتابة عنده نوءًا مُن الفُّنَاءِ الصَّوفَى، لَّا الغاءُ للذات بَّل عبورًا بها نحو الحقيقة. فحين يكتب: «وما هذه السطور إلا نزيفٌ يتعقب المرور مَنْ رَكَنْ إِلَى رُكَنْ.»، فإنه يشَبُّه الكَتابة بالنزيف، أي بِالفَعَلُّ الَّذِي يِطَهُّرِ الْجِسِدُ وَالروحِ مَعَّا. إِنَهَا كَتَابِةٌ تشبه ما قاله راينر ماريا ريلكه: «اكتب كأنك تموت بعد قليل»، لأن الكتابة هنا آخر أشكال البقاء، وآخر محاولات الإنسان للقبض على المعنى قبل أن يبتلعه الصمت.

الجمال عند محمد عرش عن المسؤوليةٍ. حين يقول في خاتمة الـديـوان: «كِل شيءٍ ضروري ۗ للطعام كالملح، للُغةُ والتَّشُعر، للرواية والحوار، للطابع البريدي للرسالة، للتحليق والريش لكن أي ملح يليق لبني أدم؟»، فإنه لا يسأل عنّ الشّعر فحسبّ، بل عن معنى الإنسان نفسه، عن القيم التي يمكن أن تحفظ بقاءه في عالم يتآكل بالدم والخراب. السؤال هنا يشبه سـؤال هايدغر عن مصِير الإنسان في عصر التقنية، حين حذر من أن الإنسان نسى جوهره حين فقد صلته بالكينونة. الشَّاعر يستعيد هـذا القلق الهايدغرى، ولكن بلغةً شعرية شِفافة، تجعل منّ الشعر مقاومةً

للزوال، ومن الجمال طريقا إلى الأخلاق.

إُنَّ «قُلقَ الريْشُ» لا يُنْتمَى إلى الشَّعر الغنائي التقليدي، بل إلى شعر الفكر، حيث تتحوَّل القصيدة إلى مختبر للوعيّ الإنساني. فكل صورة في الديوان تُنصَت إلى سؤالَّ وجودي، وكل استعارة تـُحيّل إلى تجربة ِ في الوعي. ومنّ هنا يمكن القول إن محمد عرش يحقق في هذا العمل ما عبّر عنه هولدرلن حين قال إنّ «الشّعر هو تّحفظ المقدّس في زمن غياب الآلهة». فحين يغيب المعنى، ينهض الشعر ليَّعيد بناءَه، وحين ينهار العالم، تصبح اللغة هي الملجأ

بهذا المعنى، يمكن اعتبار ديوان «قلق الريش» نصًّا تأسيسيًا في الميتافيزيقيا الشعرية العربية المعاصرة، لأنه يمزج بين الفلسفة والجمال، بين الفكر والحدس، بين القلق والإَمل. إنه عمل يُذكر بأنَّ الشعر ليس ترفا لغويًا، بل شكل من أشكال التفكير ٍ في الوجود. فالقلق الذي ينهض منه الشاعر ليس ضعفا بَّل يقظة، والريش الذيّ يرتجف في مهب ِّ الريح ليس رمز ًا للسقوط، بل إرادة خفيةٌ للتحليق رغم كل سقوط محتمل. هكذا يتجسد في هذا الديوان معنى الإنسان في أبهي صور هشاشته: مخلوقُ من قلق ونور، يتحدّى الفناء بالشعر، ويصنع من اللغة بيتـًا



## تأمل في أنطولوجيا القلق والكتابة في ديوان «ثقلق الريش» للشاعر محمد عرش



قـد يكـون النصّ مّال أوجـه، غير أنه وء تحت أحـمـال لا

عائشة العلوى لمراني

يعيش العالم في هذه المرحلة من التاريخُ حدثين عظيمين، كلاهما مرتبط بالمقاومة، وكبلاهيميا شيد ٌ أحيرار العالم، الذين ناصروا الحق بمواقفهم، وتخلف المعوقون والـذيــن في قلوبهم مرض.

العظيمان هما: طوفان الأقصى، والقرار الأممى، في 31 أكتوبر 2025، المتعلق بالحكم الذاتي في الصحراء المغربية.

فالأول ترتب عنه كسر غطرسة إسرائيل، وبداية التحرير الشامل لفلسطين، والثاني ترتب عنه تحقيق وحدة المغرب يصفة شاملة، واقعا، وحقيقة، وقانونا.

إن هـذيـن الحدثين لا يمكن أن يمرًّا دون أن يستلهم منهما الأدب والفن أعمالا، إذ الأدب والفن أمينان على التاريخ، وعلى واقع الناس ومصيرهم.

وقـد استجاب الأدب والفن لذلك، كل قضية على حدة.

فأما الجمع بين القضيتين على صعيد واحد فقليل.

ومن ذلك القليل رواية عائشة العلوي لمراني (دروب كازابلانكا)، فهي تجمع بين القضيتين، في أسلوب فني، يجمع بين التخييل، الــُذي هو سمة الفن، والحقيقة التي هي سمة المؤرخ. قد يقال: إن الـروايـة صـدرت عام 2002، فكيف نزعم أنها حققت ما تقول؟ والجواب هـو أن الفن استشراف للمستقبل. وهذه الرواية، بمواقفها، ونصوصها، وشواهدها، هي القول الفصل.

أول ما يلفت الانتباه في الرواية هو الإهداء: (إلى كل من علمني حرفا فحررني). والمثل يقول: مَّن علمني حرَّفًا كنت له عبدا.

هذا التُحُويرُ يدلُ، لا علَّى استقلالية في التفكير فقط، بِل على ولوع بالحُرية، وكأنها عتبة تهدينا إلى داخِلَ البيت،

وتدل على هندسته، وأشكاله، ووظّيفته أيضا. فالبيت إنما سمى بيتا لأنه يباتُ فيه، ولكن ليس كل بيت سكنا. فالبيت الذي يكون سكنا هو البيتُ الذي يشعر فيه سَاكنُوه بَقيمَة الحريةُ الجماعية. كلُّ يسكنُّ إلى من معه: (لتسكنوا إلَّيهَا). هكذا يقول القرآنّ الكريم. وهذا ما تُومئ إليه هذه العُتبة الأولى.

ُوتَتمةٌ الْإهداءُ هُي: (إلى معلّميٌّ الْأُول، أبي). ولكن من هو المعلم الأول؟ إنه الأب.

ُفالأُبِ الْمَثَالَي هو الذي يرتقي إلى مرتبة المعلم الأول. ولنا في شخصية لقمان، القرآنية، الصورة المثالية للأب الذي يسعى إلى أن يزوّد ابنه بالوصايا التي تنفعه في الدنيا والآخرة.

من هذا الإهدّاء تبدأ التحكاية. حكاية أسرة تنطلق من جهة ما، ربما من قرية، أو من مدينة صغيرة، لتستقر في مدينة هائلة الاتساع، مليئة بالأسرار، كأنها وحش طيبة المصرية. وضمنها تبرز من جديد قيمة الحرية: «أمرتنا بالسير فسرنا، لا نُعلم من أين وإلى أين، لا نُنحنى لالتقاط ما يسقط ُ منا، أشْيَاوُناً، أُجْزاؤُناً، وإذا التفتُّنا تحولنا إلى حجر ترصف به المدينة دروبها. ونسير ومثل ذلك الصوفي نحلم بصنع سفينة».

إِنَّ هَـذا النَّنصَّ نـصٍ منفتح على عـدد من النصوص، ومن النظريات أيضا.

تتحسد صورة امرأة لوط أمامنا، ويحضر ذلك المشهد الرهيب. صورة ينطق بها القرآن الكريم، وهي نفسها موجودة في التوراة أيضا. يقول القرآنُ الْعظَّيم: (ولا يلتفت منكم أحد إلَّا امرأتك إنَّه مصيبها ما أصاباهم) هود:81. ما مصير امرأة لوط؟ لقد مسخت حجراً، أو إلى عمودِ ملح كما في سفر التكوين، بعد خروجها من «سدوم»، «ونظرَتُ امرأتَهُ مِن ورائه فصارت عمود ملح.». (تكوين 26:19). تماما كما يتحول القادم إلى المدينة الهائلة، كأزابلانكا، إلى حجر «ترصف به المدينة دروبها»، وهي لا شك عاقبة رهيبة.

> على النّص، من خلال كتابة: (الشعر والصوفية). ففّى آخر الإهداء نقرأ: «ونسير،

ومثل تُذلك الصُوفي نحلم بصنعً

لكن عائشة العلوى المراني، في هذا العروج الفني، لا تشتعير الـروح من الغرب لتصوير الغربة، كمًا نجد في ديـوان: «مدينة بلاً قلب»، مثلاً، فالقاهرة ليست

هي مدينة إليوت الاتسمنتية، بل النُقاهرة، رغم كل شيء، تظل

المدينة المحافظة، بحاراتها، وقبابها، وقبورها، ومقاهيها. فالسيدة زينب، وسيدنا الحسين، وقلعة صلاح الدين، لا يمكن أن تشعر المرء القادم من الصعيد بغربة

أما عائشة المرانى، فحالها كحال المغاربة القادمين إلى الدار البيضاء من الأرياف والبوادى. يعيشون غرباء عن مدينة الماريشال ليوطى، يبحثون لأنفسهم عن ملاذ، ليجدوه في حي الأحباس، أو يبنون الدواوير، مثلٌ «ݣَاريْان سُنترال»، ومأ

فالكاتبة تصنع عالمها الخاص، الذي لا هو شرق «مدينة بلا قلب»، ولا هو غرب «الأرض اليباب». هّذا ما يوحي به الإهداء.

فماذا عن المتن بعده؟

إن رواية «دروب كازابلانكا»، عمل فني، ولذلك فهو يتعامل مع النصوص المستحضرة وكأنها منه، ثم لأنها نصوص تُشكل جزءا من المتن. ومنذ الصفحة

> من أعين ساحرة الاحورار فامش الهويني إن هذا الثري

> > وهو ما يستدعي رباعيات الخيام، وبعده:

وطاف في الأنجم هذا المدار فكم توالى الليل بعد النهار

وذلك مناسب للمقام، لأن الرواية، هنا، تتحدث عن تلك الفتاة الصينية،

التي كانت تمشي (بقدميها الصغيرتين المحشورتين في صندل مراكش)، وصغر القدمينُ هُناً، أُمَّر طبيعي، لَا لأنها (هكذا خلقت)، بتعبير محمد حسين هيكل، بل لأنها من بلد آسيوي، مقياس الجمال فيه هو صغر حجم الأُقدّام. وتلك صورة من الصور الثقافية التي تفرض علينا الكاتبة معرفتها، على مذهب العقاد، فهو لا يحب القارئ الكسول، الـذي يتحول الكاتب عنده إلى مروحة، يرورّح بها عن نفسه

في فصل الحر. في الـروايــة، ساق الحديث عن مقاييس

الجمال إلى الحديث عن الحمام، باعتباره وسيلة من وسائل المحافظة على الجمال. فهذه ألفتاة الصينية «ترتدى جلبابا أسود، وتلف شُعرها بمنديل سميك، آثار الاستحمام بادية عليها، للحمام عطر مختلف، ولون وردى يحيط المستحمات بهالة نورانية بعد أن يقضين وقتا في هذا الرحم المائي، وبعد فرك الأُجِسَاد بِالكِيسَ «المَحَكَةُ» والتَّخْلص من كلُ الأدران الْتي تعلَق بِالْأَجِسامْ، تَخْضّيبِ الجسد بالحناء الممزوجة بزهرات الإخزامي والـورد الندى، وغسل الشعر بالغاسول، المنسم بالأعشاب البرية، وصبُّ الماء الساخن بعناية على الجسد واستعمال كيس خاص لفركه مجددا بالصابون الفرنسي ذي العطر الأخاذ، يلفظنا الرحم المائي وكأننا ولدنا من جدّيد».

حسن الأمراني

ربما يأخذ هذا الوصف الشاعري بمجامع القلوب، وربما رآه بعضهم تفصيلا لا حاجة إليه، إلا أنه ليس غير مدخل إلى صورة أخرى، وهي صورة مقاومة المغاربة. مقاومتهم الباسلة للأتراك الذي وضّعوا أيديهم على العالم العربي منُ مُشرقه إلى مُغربه، إلَّا أن سيوفُهم تكُسّرتُ على صُلابةٌ الْهمةُ المغربية، ومدافعهم كلُّت دون صُمود المغرب.

ولم يكن الانتقال في السرد اعتباطيا، بل كان عبر الحديث عن الحمام. الحمام التركي الذي تركّ بصماته على

الحمام المغربي. «ألحمام الْتركي ثَقَافة ّاكتَشَافُ الجسد». ومعلوم أن الأتراك بسِطوا سلطانهم على المنطقة العربية قُرونا طويلةً، باستثناء المغرب، فإنهُم حاولوا بسط سلطانهم عليه، إلا أنهم ووجهوا بسد كسد ذي القرنين، «فما استطاعوا له نقبا».

إخواننا في سائر الأقطار العربية، إن ووجهوا بهذه الحقيقة، أنكروا أن يكون المغرب بقي بعيدا عن سيطرة الأتراك. إنهم يجهلون، أو يتجاهلون، أن المغرب ظل دولة مستقلة متماسكة على مدى اثني عشر قرنا أو يزيد. لا، بل إن المغرب هو من حَّمى العالم الإسلامي من الصليبيين لقرون، بسبب فتوحاته

المشهودة في الأندلس. وقد ظل المشارقة يسمون المغرَّب «مـراكـش»، في حين ظل الأتراك يسمونه «فاس»، لأن سلطّان المغرب، عبرُ دولُه المُتلاحقة، كان في فاس، في كثير من الفترات.

وهناً تتنازل عائشة المراني العلوي عن ريشة الفنان، لتتناول قلم المؤرخ، ولكن المؤرخ لا ينسى أنه فنانُ.

ولنقرأ الفقرة التالية: «غزا الأتراك المغرب عدة مرات، غزا حسن باشا شمال شرق المغرب في أوائل 1558، إلا أنه تم

سحق الجيش العثماني من قبل الجيش المغربي في معركة وادي اللبن». هكذا تحدثت القصاصات التآريخية، وانسحب الأتراك من المغرب طوعا أو كراهية وتركوا لنا الحمام والسداري والقفطان والمنصورية، وأصبح المغرب الوارث الشرعي لجزء من الإمبراطورية القثمانية».

ثم تعود ريشة الفنانة لترسم لوحة جديدة: «الحمام التركي تـراث يؤرخ للعبودُية، اخترعُ من أجل النساء، أو بُالأحرى السَّبايا اللواتي يسُقن إليَّ فراش الأُميرُ أو السلطان، أو آلسيد، في ليلة اغتصاب قد لا تتكرر لتسقطاً السبية مُدَّثرة بالنسيان، مُشبوهة فَّى كُل الْأحيانُّ، عَليها أن تَفْقد حواسها لا ترى، لا تَسْمع، لا تُحس دبِّيبَ الرغبة في جسدها، يطول ليلها في انتظار ليلة الرضى». ص.6

إن تُحن استحضرنا نصوصا فلسفلية، أو تاريخية، في مقاطع أخرى، فنحن هنا نستحضُّر نصًّا روائيا فرنسيا، يعنى بالتفاُّصيلُ التَّى ٱلمعتُّ إليها عَائشَةً. إنها رواية ميشيل دو غريس: ليلة السراي-La Nuit Du Sérail : Michel-De Grèce

حين نستحضر عند القراءة تصا أدبيا أو فنيا، فليس معنى ذلك أن الرواية اقتبست منه، وقد تكون الكاتبة لم تطلع عليه أصلا، وقد يكون ذلك دليلا على تقارب في التجربة، إن لم يكن تشابهًا.

«دروب كازابلانكا» نص مكتنز ثقافيا. نصوص مكثفة تأتي إلينا من حضارات كثيرة. وألوان من الثقافة قد تصل إلى حد التباين.

فمن الشعر، إلى الرواية، إلى الفلسفة، إلى التاريخ، إلى الموسيقي، إلى التشكيل الفني، بضروبه المختلفة.

تُجدُ الخيام، يجاوره السياب، ومحمود درويش، ونزار، ومظفر النواب، وعبد الرحمن منيفً، هذا الذي ساعد الكاتبة على أستعارة «مدن الملح، التيه»، لتصب







همومها، وإلى جـواره بيكاسو، وغيره من أعلام الغرب في الفن والفلسفة، مثل جون لوك، ومكيافيلي، ومونسكيو في (روح القوانين)، وروسو في (العقد الاجتماعي)، وتقتبس من فكتور هيغو شعرا تورده بلغته الأصلية، ثم تترجمه، ص. 60.

كل الأسماء التي تِدعوها الكاتبة، من شعراء وروائيين وفلاسفة، عربا ومسلمين كانوًا أو غربيين، لهم صلة بالمقاومة.

هذا بيكاسو، مثلا، وهو زعيم المدرسة التكعيبية، تقوم أشهر لوحاته، وهي «غيرنيكا»، مثَالاً عَلَىٰ المقاومة بالفنّ. إنها لوحُه يريدُ منها مقاومةً الفاشيست، الذين قتلوا الشاعر لوركا، فيمن قتلوا.

تدين الكاتبة الحضارة الغربية باستحضار أشرطة رعاة البقر، (الفارشُ الذي لا يقهر، والفرسُ الذي لا يتعبُ، والمُسدسُ الذي لا يفرغ). وأفلام أخرى تمثل السقوط الأخلاقي، كَشْرِيط بريجيت بأرَّدو «هكُّذا خلقتُ» علَّى سبيل المثال، الذي تظُّهر فيه بجسد عار تماماً، ص. 16، في مقابلٌ أفلامٌ غربية أخرى جَّادة، مثّل الحي الغربي، وذهب

مع الريح، وتُسائق التكسيٰ. كل ما سبق هو مدخل إلى الحديث عن المقاومة المغربية، بجميعٌ صورها، ومنها خدمةُ الفُنَّ للمقاوَّمة، حتَّى فن العمارة، بجُمَّيع تجلياتُها. العمارة فن ّ ناطق.

(اختصر اسم الحي في درب، وهو دروب مستقيمة متوسطة الاتساع لا اعوجاج فيها، ُولا زُوَّايا مُعتَّمَةً. ...ثَم تُنبسط الأَرض التِّي أقيم عليهاً حيان، حَىّ السبانيول «الإسبان»، وحيّ «بوشنتوف» والمعرّوف بشارعه العتيد، «تشارع الفداء») ص.8

من هنا اختارت الكاتبة «دروب كازابلانكا» عنوانا، بدلا من «أحياء كازابلانكا». تماما كما اختار المصريون لفظة «زقاق»... «زقاق المُّدْق» مثلاً.. وكما اختار الأتراك اللفَّظ العربي «الجادة» ليطلقوه على الدرب، بعد تتريكه: «جاديسي». Čaddesi

بل إن اختيار اسم «كازابلانكًا»، بدلا من «الدار البيضاء»، كان للدلالة على هذه المدينة العظيمة، لا بحجمها فقط، بل بمقاومتها،و هو اختيار يقوى ظاهرة المقاومة. إنه يذكرنا بتلك الحقبة الاستعمارية، التي أُطْلَقُ فيهَا المستعمر هذا الاسم CASABLANCAعلى هذه المدينة العظيمة.

وَلَيس صدَّفة أن يطلق المغاربة اسم «شارع الفداء»، على شارع من أهم ّ شوارع الدار البيضاء، فالفداء هو لبُّ المقاومة. ولذَّلك يقول النشيد الوطنيُّ:

ما مليك المغرب

يا ابن عدنان الأبي

نحن جند للفدا

نحمى هذا الملك

(نحنّ جند للفدا)،

هكذا يقول النشيد. وهو نشيد كان يتلقاه المحضرة في الكتاتيب. وللأغنية الشعبية نصيب وافر، مما له صلة بالمقاومة، فالمغرب لا ينسى (ضربة ميريكان) مع الحسين السلّاوي الّذي يوقّظُ الناسُ على وقع أغنية: «ما تسمع غير أوكي، أوكي، بأي، بأي»، والحاجة الحمداوية، هي صاّحبة: «خوتنا، يا لسلاِم، هزو بنا لعلام، زيدو بنا لقدام». وناس الّغيوان، أصحاب «الصينية»، وتِقْتبس الرواية أيضا من الأهازيج الشعبية ما يعيّن على مد النُصُّ بما يغنيه ويُحقق المراد، مثلّ هذه الأغنية التي تقول، في ما تقول:

### كواتني بين العينين.ص: 118 غريبودارالغربة

والمغرب «ينتشى بالأهازيج، فيرقص من طنجة حتى لكويرة». ص64.

هكذا صار المغاربة، إن أرادوا قياس المسافات للدلالة على شساعتها، يقولون: «من طنجة إلى لكويرة». وهذه صورة من صور التعبير عن الوحدة المغربية.

وتصر الكاتبة على نطق شخصيات خرافية، مثل هاينة، «الكتومة إلى حد الغموض» ص. 18، هاينة تصبح في بعض مقاطع الرواية هي المحور.

وُلَّذِلكٌ فَإِن أَهم ّ ما ّيَأخُذُ بتَلابيبّ القارئُ في كل ما تقدمه الرواية، هو المقاومة. المقاومة في الصحراء المغربية، والمقاومة في فلسطين.

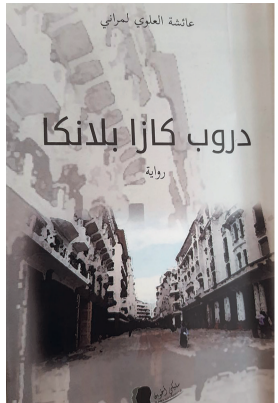
لن نتحدث عن صور المقاومة المتعددة، مثل المقاومة ضد الفقر، واستغلال الأطفال، والنساء، فالرواية حافلة بكل ذلك. إلا أن جوهر حديثنا، هنا، هو المقاومة التي أدّت إلى استقلال المغرب، انطلاقا من خطاب الملك محمد الخامس من طنجة، في 7 أبريل 1947، وما تلا ذلك من صور المقاومة، التي كانّ من فْصولها ثورة الملك والشّعبّ، في 20غشَّت 1953، ثم إعلان الاستقلال في 2مارس 1956، حِتىّ التحرير الشامل للصحراء المغربية، وإقرار الحكم الذاتي سبيلا وحيدا لاستكمال الوحدة الترابية، كما أقره قرار الأمم المتحدة في 31 أكتوبر. (للجسر أمجًاد يتذّكرها، فيتنهد متحسرا، عبرته رموز المقومة ضد الاستعمارُ، متجهين نحو البيوت التي تستقبل اجتماعاتهم السرية في درب البلدية، ولم تكن القرارات تطبخ على نار هادئة، بل على فرن، فالاجتماعات كانت للتخطيطات للعَّمليات الفدائية). صُ.10

إن (دروب كازابلانكا) عمل روائي، أي إنها فن يكون فيه للخيال نصيب وافر. إلا أنها في الوقت ذاته تستند إلى وقائع حقيقية، لم تُعشَّها بطلة الرواية فحسب، بل عاشتها الكاتبة، بحيث يمّكن أن يتناول الرواية قلم ناقد ليرسم خطوط سيرة ذاتية لعائشة لمراني، التي كانت طالبة بكلية الآداب في ظهر المهراز بفاس، في فترة هي من أكثر فترات المغرب خصوبة من حيث العمل النضالي من جهة، والتحولات البانية التي كان البلد مقبلا عليها من جهة أخرى.

«كنت أنتظر الطلّ بشغف لتحدثني «هاينة» عن أخبار «طهر المهراز». ص. 38

«تدحرجنا من هضبة ظهر المهرارُّ حتى سينما أستور في قلب مدينة فاس الكولونيالي» ص.58 لقد كان ظهر المهراز، وهو كناية عن كلية الآداب بفاس فيه، مركزا للنضال الوطني، والنضال القومي الذي كانت قضية فسطين هي جوهره وعمقه.

ّمنٌّ أراد أَن يعرف كيف نشأت الدار ّالبيضاء، التي تقول عنها الأغنية الشعبية: «الدار بلا حيوط آسيدي بليوطُّ»، والدَّار البيضاء التي صارت مدينةً ناطحات السَّحَاب، التي دشَّنتها عمَّارة في شَارَع الحرية بسبعةٌ عشر طابقا، فإن الرواية تسلّمه مفاتيح تلك المدينة، التي ما تزالٌ شوارعها تحمل أسماء المقاومين، من



أمثال الزرقطوني، وعلال بنعبد الله، والرحالي المسكيني، رغم أن الحاكم المستبد في بلدة، ساحل العاج، «فيليكس هوڤييت بوانية» حاول أن يزحزحُ بعض تلك الأسماء، فحلُّ محلُّ المقاوم الَّحنصاليُّ، كُمَّا فَعَل أحمَّد سُوكَّارِنُوْ ببعض شوارع الرباط. المقاومُونَ و الشهداء يدعو بعضهم بعضا... يؤنس بعضهم بعضا..

يشد بعضهم بعضا...

« يؤنس مُحمد الزرقطوني في غربته المقاوم مصطفى المعاني، إبراهيم الروداني، محمد الزيراوي، عبد اللطيف بن قدور، غير أن أحاديثهم وسمرهم تضيع وتُسط أبواق السيّاراتُ واحتكَّاكُ عجلاتها بالإسمنت. تتذكُّرهم يومُ 18 يونيو في الذكري السنوية لاستشهاد محمد الزرقطوني، نحتفل برموز المقاومة وجَّيش التَحرير، بَضع دقائق في نشرة اللَّخباُر، وتجرفنا هُمُومُ المدينة المسرعة في خيلاء، سعيدة بكونها العاصمة الاقتصادية، معتزة بكونها قاطرة الاقتصاد. ولأن بها مشاريع ناطحات السحاب، وتقيس بورصتها نبض الاقتصاد. ولكونها لا تريد أن تتذكر أحزمة الفقر والزوايا المعتمة حيث يتوالد أبناء فرانكنشتاين، لا تريد أن تتذكر. فلنتركها تمارس لعبة النسيان في ليالي السهر والسمر والسكر على شاطئ تحرسه عيون الذئاب». واقع لا يدرك كنهه إلا من كان على بينة من أمر المدينة التي كانت في يوم ما.. «بلا حيوط»..

ليس عبثاً، ولا زينة، ورود تواريخ بعينها، مثل تاريخ 18 يونيو. فهذه التواريخ لها حضور وعبرة، لمن كان له قلب. ولذلك ذَّكَّرت الكَّاتَّبَّةُ يوم 2 مارس، وهي في قلب باريس. تذكره ربما بلا مناسبة، أو بمناسبة اخترقت مسامها، فلم يلحظها أحد ممن معها. «أصبحنا وأصبح يوم الأحد، مجللا بِشَحُوبِ يَتِحْرُكُ زِمِنه ببطاء سلحفاتي، يوم ليس كالأيام هو البداية وهو النهاية، الأول والأخير، هو أحد.. أحد... من الشرفة المطلة على «شارع 2مارس»، لا أحد يسير، ولا طيرا يطير، يبدو برج كنيسة Notre -Dames de Lourdes فيّ نهاية الشارع...»

ما معنى أن نُتَذكر شارع 2 مارس، ونحن في قلب باريس؟ إنه التعلق

بالمقاومة، نعم، هو التَّذكير بتاريخ نسي كثير منَّ الناس دَّلالتَّه. ُ ذات يوم، خُرِجنا ـ أنا وبعض الأساتذة ـ من كلية الآداب عين الشق، وشققنا طَرِيْق كَمارس. قَالَ أحدنا: «لماذا سمَّى هَذا الشارْع 2ُمَّارس؟»

حسبته يمزح، فإذا بالصمت يطبق على من بالسيارة. قلت: إنه يوم الاستقلالُّ. كيف نجهلُّ يوما كهذا

لكأن الروائية تذكرنا بما لا ينبغي أن يُنسى. إنه اليوم الذي من أجله قدم المغاربة التضحيات، ملكا وشعبا. ملك يقف شامخا في وجه مستعمر متغطرس يطلب منة أن يوقع التنازل عن العرش، فيجيبه بأن فَى عنقه بيعة المغاربة، ولا يمكنه أن يخضع لقرار كهذا، لأنه نقضٌ لَّهذه البيعة، ولعهد شُعْبُ قاومُ الأُستعمار وَعملاءه بكُل ما يملّك: «فمنهُم منّ قضي نحبه ومنهم من ينتظر وماّ بدلوا تبديلا».

والمغاّربّة الذي قاوموا الاستعمار في بُلدهم، قاوموه أيضا في فلسطين. وسالت دماؤهم في سيناء والجولان. و»دروبّ كازابلانكا» لا تنسى ّهذا.

ُوفي باريس تشرع الكاتبة/ البطلة في استحضار فلسطين، رغم أن هذا الحضور العابر هناك، سيحملها إلى حضّور فلسطين المتواصل في المغرّب.

صوت المغنية إيديت بياف يحمّلها على الجمع بين باريس وكازابلانكا:

«آه يا باريس ، تتشابك دروبك مع دروب كازابلانكا ، تتقاطع . تنفصل ، تسير في خطوط متوازية وأنا بينها لا أدري أيها

كنا ثلاثة وفلسطين رابعنا... فلسطين في القلب.. القدس قبلتنا.. المقاومة هي الحل.. بالحجارة.. بالبندقية.. بالصورة.. بالقصيدة.. بالرواية.. بالأغّنية.. بنا.. بكم.. بالعالم الحرّ.. وثوّرة حتى النصر. »ص. 51

«مع المخرج الفلسطيني ركزنا على الأحداث التي يعيشها العالم العربي في عقده الثمانيني» ص. 54 « حَضرت حَفل أم كلثوّم في مسرح محمد الخامس، عندما كنتُ في المغرب، كان ذلك ربيع 1968، جاءت أم كلثوم لتلملم جراحات النكسة وتدعم الجيش المصري». ص. 64

منِ الكوارثُ دعم الجيش المهزوم بما يحقّق حفل فني من مال. وليت الحفل الفني اشتمل على أغان من شأنها تقوية العزائم. لقد كانت تلك الأغاني نوعا منَّ التخدير، كماَّ صور ذلك الشَّاعر يوسف العظم، في قصيدته الخالدة: «خُدريهم يا كوكب الشرقّ».

وما حدث في مسرح محمد الخامس، حدث في باريس، في مسرحها الشهير. «قبل اخر مقطع من أغنية فيروز توقف الرقص، فوقف شخص متهدج الصوت يلقى قصيدة لمظفر

ما كاد يكمل السطر الأول:

القدس عروس عروبتكم

أسلك لأصل إلى ذاتي.

حتى تقدم منه مدير المطعم يطلب منه الهدوء. فالزبائن جاءوا للترفيه عن أنفسهم وهم يفضلون الموسيقي، جلس الرجل مغتاظاً، انطلقت من مكبر الصوت موسيقي راقصة تمايلت على أنْغامها أم كلثوم على خشبة مسرح الأولمبيا بباريس ذات نكسة:

خليني جنبك ، خليني في حضن قلبك.

صادرت الأغنية قصيدة مظفر النواب. ص. 67

إِنَّ الكتابةَ الأدبية فن يعتُمد اللَّمج، ويكتفي بالإشارة، وينبغي للقارئ أن يلقي نظرة من الأفق المفتوح الذي فتحته الكاتبة ليستكمل جوانب المسكوت عنه من اللوحة، فما ينبغي للفنان أن يقول كل شيء. فّي هذا الحفلُ الذي تشير إليه الكاتبة، والذي أقيم في مسرح الأولمبيّا بباريس، في نونبر منّ عام النكسة، عام 67، غنت سيدة الطرب العربي:

### يا فؤادي لا تسل أين الهوى كان صرحا من خيال فهوى

ولكن الذي هوى، في الحقيقة، ليس صرح الهوى، بل صرح من كانوا يلوحون بإلقاء إسرائيل فى البحر، فإذا الكارثة هي أكبر منَّ كل تُوقع، وَللتَخفيفُ سماها الْإعلام «نكسة»، بدلًا من «الْنكبة الثانية».

يوجد فرق فني بين النص الدرامي والعرض المسرحي. ذلك أنه في النص الدرامي لا تُوجد َّفي ۗ الْإرشادات المُسرَّحيّة أي إَشارة إلَى الكوريغرافيا، وَّالإضاءة المسرحية، والملابس .أما في العرض المسرحي فالكوريغرافيا، والإضاءة المسرحية، والملابس أجزاء مكونة للبنّية المسرحية مع مكونات أخرى مثلُ الحركة، وطرق التلفظُ المسرحَى، وتقسيم الخشبةَ، وهي كلها تنتمّي إلى الكتابة الركحية وليس الكتابة الدرامية النصية. فضلا عُنُ ذلك، يوجد تُغيير لاسميُّ شُخصيتي النوخذَّة والنَّهام. ذلك أِن النهام في النص الدرامي هو النوخذة في العرض المسرحي، والنوخذة هو النهام فيه أيضا. وبسبب هذا القلب الأسمي تغير مضمون الصرخة وسببها في العرض المسرحي بالمقارنة مع مضمونها في النصَّ الدِّرامي. الصِرخة في النصُّ سببهًا مشاكل اجتماعيةً تُخص شخصّية النَّهام فيَّ علاقته بأسرته. ولأن العرضّ المسرحي حافظ على العنوان ذاته الموجودُ في النصُ الْمطبوع «صِرحَةِ النّهام»، فَإنّ الصرحَة فّي العرض المسرحيَ

> بلُّ سببها مهنة النهام المتمثلة في الغناء في زمن ما قبل التحديث والحداثة. هكذا تَدُّولُتُ الصرخة من مَشكُل أسري إلى مشكل فني. لذا، فإن هناك اختلافا نُسبيا بين الكتابة الدرامية والكتابة الركحية. لكن هذه الأخيرة حافظت على جوهر الصراع، باستثناء مضمون الصرخة، وعلى أسماء الشخصيات مع التغيير المشار إليه. وهو اجتماعي له وقع نفسي داخل نفسية شخصية النوخذة ب مشاكلً أسرية تتعلق بهذه الشخصية ذَاتَهُا في العرض المسرحيّ وليس في النصّ الدرامي. لهذا كانت معظم شخصيات العرض المسرحي ذات قرابة أسرية: أب (النوَّخذة) وابناه

وبنته، فضّلا عن استحضار شخصية الأم/الزوجة،

التي هي أم الأبناء وزوجة النوخَّذة، في سياق

ليس سببها المشاكل الاجتماعية الأسرية،

العرض المسرحي عنوان العرضَّ المسرحي هو «صرخة النهام». هذه المفردةُ الأخيرة تُطلّق في سلطنة عمان، وطن الكاتب الدرامي عماد بن محسن الشنفري على مؤدي الغناء الذي يكون مرافقا للصِيادين والباحثين عن اللؤلؤ في البحر، إذ كان صوته يـُحفز هؤلاء ويحمِّسهم من أجل القّيام بعملهِم في البحر: الصيدِ والبحث عن اللُّؤلؤَ. أداهّ المغني هي آلتُه وصوته وليس أي صوت. إنه صوت غنائي جودتةٌ تؤثّر إيجاباً في السامعين. هذه الكلمة موجودة في «لسان العرب» لأبن منظور، لكن ً معناها ليس هو المعنى المشار إليه المستعمل ليس في سلطنة عمان فقط بل في بلدان ٌ الْخَليج العربي ّكافَة. ۖ ذلك أن معنى الَّذَهَام يَتَعلقُّ بِ»الأُسِـد لصوته» (لسان العرب، ج12، ص 594). رغم اختلاف المعنيينُ فإنهما يشتركانُ فيُّ الصوت، صوت النهامُ المغني من جهة، وصوت الأسد من جَّهة أخرى. ولَكل صوتُ

منهماً مجاله الخاص ووظيفته الخاصة. والنَّاهم في ذلك اللسان أيضا هو الصارخ. وعنوان العرض المسرحي هو «صرخة النهام». الصرخةَ في اللغة هي «الصيحة الشَّديدةّ عند الفزع أو المصيبة، وقيل الصراخ الشديد ما كان...» (لسان العرب، ج 3 ص 33). لذا، فَإِن «صرَّحَة النهام»، في العنوان لا تُحيل على الغناء من أجل تحميس وتحفيز صيادي اللؤلؤ، حيث يكون النشاط والفرح والحبور، وإنما تحيل على النقيض من ذلك. تحيل، وفقّ المعنى اللغوي للصرخة، على المصيبة والفزع. لذا، فإن علاقة الإضافةٌ النحوية بين الكلمتين حولت صوت النّهام العنائي الباعثُ على النشاط والحيوية في نفوس السامُعين إلى تعبير عن الحزن.

النهام إذن شخصية تتعلق بالبحر، وكذلك شخصية النوخذة ألذى هو ربان السفينة التي يوجد علي متنها الصيادون والباحثون عن اللؤلؤ في البحر. لذا، فهما شخصيتان بحريتان. وهما شخصيتان تمثلان أصالة وروح «المنطقةُ ما قبل النفط»2 أي منطقةُ الخليج العربي. لكن توجد في العرض المسرحي شخصيات لا علاقة لها بالبحر. وجود هذه الشخصيات الأخيرة مع من كانت مهنته بحرية يدل على أن الأحداث المسرحية لم تجر في البحر بل في اليابسة.

وعليه، فإنه رغم وجود كلمة «النَّهام» في العنوان، ووجود شخصيتي النهام والنوخذة في المسرّحية، فإن الاحداث المسرحيّة لم تكن في البحر، بل كانت في فضاء بري مفتوح، وفضاء أسري معّلق فيه نافذة يـُفتّح جزء منها أحياناً على فضاء خارجي. لكن يُوجد في الملفوظات المسرحيَّة ما يُحيل على الْبِحُّر مثل كَلَمَة الْلَّآلَىٰ وكذلك الشخصيتين المذكورتين.

البنية المسرحية للعرض المسرحي تتكون من مِشاهد حوارية، الحوار فيها كان بالملفوظآت المسرحية أساسا (اللفظ والتلفظ)، ومشاهد كوريغرافية تخللت تلك المشاهد. وفي احد المشاهد المسرّحية تّم توظيف رقصة أحيدوس المغربية في تناغم مع السياق المسرحي

الـذى و ُظفت فيه. الكوريغرافيا ورقصة أحيدوس المغربية، وهي رقصة تعبيرية أيضاً، لم تستعملا من أجل هدف جمّالي فقط، وإنما كان تُوظيفهما في إنسجام مع السياقات المسرحية التي و طفت فيها. ذلك أنه كَانُ هَناك ربط بنيوي بين الرقصات، في سياقات مسرحية مختلفةً، والمشاهد الحوارية.

أضفى الغناء الحي لشخصية النهام وعزفه على العود، والكوريغرافيا، ومُّنها رقصَّة أحيدوُس، مسحةٌ فرجُّوية على العرض المسرحي رغم موضوعه الحزين. من عُلامات هذا الحزن سقوطً شخَصية النوخذة (في النُّص الدرامي سقوطً النُّهام) في تهايةً العرضُّ

القسرحي بسبب الـصـراع أالنفسي

الــذي ُعـّـانــى منةٌ جراء تنكر أبنائه له بعد شيخوخته. لذ، توجد علاقة جدلية بين الصراع الاجتماعي والصراع النفسي في المسرحية. الصراع الاجتماعي جماعي، وهو صراعان، صراع النوخذة مع أبْنَأْنُه، وُصراعٌ الأبناء قَيما بينهم. أما الصراع النفسي العرضّ المسرّحي ولّيس في النص الدرامي.

كان افتتاح العرض المسرّحي بالكوريغرآفيا التي مهدت

زمنيا محددا. فبعد المشُهد الكوريغرافي الافتتاحي والغناءُ الحي المصحوبُ

الثلاثة، الشيخوخة، والبيت، ووفاة الزوجة، فجرت صراعا اجتماعيا بين أبناء النوخذة الثلَّاثة. ولكل شُخصية مسارها المسرحي الخاص الذيُّ تنَّفُرد به.

فمسار شخصية دانة، حسب ملفوظاتها المسرحية، تتعلّق بحياتها شخصية جمعة /جميل.

يوجد إذن تباين في مسارات الشخصيات الثلاث أبناء النوخذة على مستوى الحياة الشخصية لكل واحدة منهن. تعزز التباين على مستوى المسارات الشخصية بسبب الصراع على بيت الأب: النوخذة. صراع عكسه التموقع على الخشبة المسرحية إذ كان جمعة/جميل في يمين الخشبة وأخواه، مرجان ودانة، في يسارها، والمواجهة بينّ الطرفين، والملفوظات المسرحية المتصّلة بهذا السياق المسرحي. إن جمعة/جميل يريد بيع البيت، والآخران لا

ومثلما اختلف جمعة/جميل مع أخويه، فإن علاقته بأبيه كانت علاقة جفاء. هذا الجفاء تجلى من خِلال ملفوظات مسرحية وأيضِا



شاهدت يوم الجمعة 7 نونبر 2025 عرضا مسرحيا بمدينة

مراكش عنوانه «صرخة النهام». كتب النص الدرامي عماد بن

محسن الشنفري (سلطنة عمان)1، أما الإخراج المسرحي فهو

لإدريس اجري وعبد اللطيف فردوس. يصعب من خلال مشاهدة

واحدة إنجاز تحليل شامل ودقيق لأى عرض مسرحي، ذلك أن

العرض المسرحي معروف بأنه زائل عكس النص الدرّامي. لكن

هذا لا يمنع، رغم ذلك، من تقديم عناصر أولية تصلح لكي تكون

قاعدة لتحليل شامل. ه قُدم هذا العرض المسرحي في مدرسة

العراقي الدولية النخيل الموجود في مراكش.



من المسرح العماني

صرخة في غرفة حجر

تأليف عماد بن محسن الشنفري





الأساسي ففردي تحديدا. هذه الفردية يجسدها سقوطٌّ الشخصيَّة الرئيسية في النهاية. هذا الصرَّاع أساسي لأنه يتعلق بالشخصية الرئيسية شخصية النوخَّذة. لكنُّه، أي الصراع النفسي، ليس هو الوحيد المُوجود في المسرحيةً، ذلك أنه توجدً صراعاتً نفسية أخرّي لشخّصيات مثّل الصراع النفسى الذي عانت شخصية دانة ابنة النوَّخذة في

للحوار المسرّحي الذي أعقِبها، والذي شكلُ تقطة البداية للصراع المسرحي. قدم أول حوار مسرحي بين النوخذة والنهام ، لا سيما الحركات الجسدية التي صَّاحبته، معطى

بِالعزف على العود، والجدل بين النوخذة والنهام حُول نوعية الطَّائر، انطلق أول حوار مسرحي تلفظي في العرض المسرحي، وقد كان بين الشخصيتين اللتين اشتغلتا في البحر سابقا: النوخذة والنهام. هذا الحوار المسرحي التلفظي كان مصحوباً بحركات تتمثل في محاولة النهام وضع قطرات معاماً كليمنان مصحوباً بدركات تتمثل في محاولة النهام وضع قطرات محلول كيميائي في عيني النوخذة حيث كان هذا الأخير فاغرا فاه، وعوض أن تكون قطرة المحلول الكيميائي في العين كانت في الفم فم النوخذة. إن الفاه الفاغر ومعالجة العينين تقدمان، في السياق المسرحي، معطى زمنيا يتعلق بشخصية النوخذة، إنها في زمن الشيخوخة. هذا الزمّن له دور

أَساسي فيما سياتي من أحداث مسرحية وفي تحريكها وتطورها. يضاف إلى الشيخوخة بيت ُ النوخذة كذلك ووفاة زوجته. هذه العوامل

الزوجيّة بعد وّلادتها عدد من الأبناء، وهي حياة زوجية غير سعيدة. ومسار شخصية مرجان مسار تحدده حركات التمايل الجسدي التي تدل على أنه سكران. حركة التمايل هذه كانت مصحوبة بقنينة طويلة من أجل المبالغة وتبئير الحدث المسرحي. الهدف من القنينة يتحدد بحركات التمايل. إنها قنينة خمر تحديدا. حركات التمايل، وطريقة التلفظ، وحمل القنينة في اليد كلها تقدم مِا يمكنَّ تسميتُهُ بالجملة المسرحيَّة. الجَّملة فتَّى اللَّغة تتكون منُ أو مفردات لغوية يجمعها تركيب لغوى واحد. والجملة المسرحية هنا تتكون من حركات التمايل، وطريقة التلفظ وحمل القنينة. زيادة على الثمالة فإن مرجان، وهذا هو اسم الشخصية، أعزب. ويختلف مسَّار شخصيةً جمعة/جميل عن مساري الشخصيتين الأخريين. جمعةً هو اسم الشخصية الأصلى لكن تم استبداله بجميل. هذا الاستبدال يدل على وجود صراع نفسي لهذه الشخصية على مستوى الهُوية الشَّخصية من حيث الاشَّم تحديداً. اسمَّ جمعةً اسم ديني، أما اسم جميل فمشتق من الجمال. هذا الاستبدال يمكُن تَفْسيره بأنُ الجمال،بالنسبة لهذه الشخصية، أولى من الدين. زيادة على الصراع النفسي على مستوى الاسم الشخصي، فجمعة/جميل متزوج من ٓامرأة لهآ مكانة اقتصادية ومالية، كانتُّ نتيجتها بسط نفودها وهيمنتها عليه. الخضوع لنفوذ وهيمنة الزوجة هو رأي أخويه تجاهه. هكذا قدمت الأحداث المسرحية

من خلال طريقة المواجهة بين الأب وابنه على الركح، ومنها أن

الأب أشاح بوجهه عن الابن. وهي حركة دالـة على الجفاء والاختلاف الجوهري بينهما. وقد ازداد الصراع المسرحي توترا بسبب رغبة جمهة/جميل في بيع البيت رغم أن مالكه، الذي هو أبوه أي النوخذة، حي يرزق. مقابل بيع البيت كان التوالم وضع الأب في فضاء خاص بالعجزة والمسنين. هذا الاقتراح زاد من حدة توتر شخصية النوخذة الذي تمثل في ملفوظات مسرحية، وحركات جسدية، وطريقة النبر، وملامح الوجه. دوال مختلفة لها دلالة واحدة هي صدمة الأب ورفضه للاقتراح.

في هـذا الـعـرض المسرحي كان «إحياء» موتى وإنطاقهم تبعا لسيرورة الأحـداث المسرحية. من الشخصيات المسرحية التي تم إخراجها من القبر وإحياؤها شخصية الأم. هذه الشخصية الأخيرة جلست في مشهد مسرحي أمام الباب المؤدي إلى داخل المنزل مع ابنها مرجان. بروكسيميا كانت المسافة بينهما قريبة جدا، وبالتالي فهي مسافة حميمية، لهذا كان البوح، من خلال الحوار المسرحي بينهما، لاسيما بوح الابن مرجان.

في مشهد البوح هذا كان الجمع بين أم متوفاة وابنها مرجان في إطار زمن الاسترجاع. وقد كان ذلك وسط الخشبة على مصطبة تفضي إلى داخل المنزل. في ذات اللحظة كان ابنها جمعة/جميل يتحرك، جيئة وذهابا، في الجانب الايمن للخشبة المسرحية. وعليه، فإنه يوجد في هذا المشهد المسرحي زمنان مسرحيان مختلفان، هما زمن الاسترجاع المشار إليه، والزمن المسرحي الراهن «الآن» الذي تجري فيه الأحداث المسرحية. مع

ملاتَّظةُ أُنَّ شَخصية جمعة/جميل اقتصَّرت في هذا المشهد على الحركة دون تلفظ لإفساح المجال للتلفظ المسرحي الخاص بزمن الاسترجاع. إنه تداخل زمنين مسرحيين في مشهد مسرحي واحد.

ورغم الطابع الخزين لموضوع المسرحية، فقد تم توظيف رقصة أحيدوس، وهي رقصة مغربية، لكن توظيفها كان منسجما مع السياق المسرحي الذي و ظفت فيه. طابع حزين دلت عليه أيضا الدائرة، قبل نهاية العرض، التي توسطتها شخصية النوخذة. هنا بلغ التوتر المسرحي ذروته فكان سقوط النوخذة وتعدده على الركح. اعقب هذا السقوط والتمدد وضع الكفن الأبيض على هذه الشخصية المسرحية. إنها نهاية النوخذة وموته الـذي يمكن تفسيره بكونه ناتجا عن تعامل أبنائه معه بعد وفاة زوجته وفي زمن شخوخته وخربف عمره.

لم يكن الكَفن الأبيض خاصا بالنوخذة وحده وهو ممددُ على الركح علامة على موته، بل كان الكفن الأبيض، وهو مؤشّر Indice على الموت، هو «لباسَ شخْصيتين مسرحيتين تم إحياؤهما مسرحياً. المُتخيَّل المسرحي جعل هاتين الشخصيتين الميتين/الحيتين، مسرحيا،" واقفتين غير ممدتين، خلافا للطبيعة، وكل منهما داخل كفن ناصع البياض. وقد قدمت علامة ربط الكفن في الأعلى مؤشرا على أنه كفن وليس غيره. لقد تم إحياؤهما من القبر. زيادة على الوقوف الخارق للطبيعة، جرى حوار بينهما وهو أيضا لا يحدث إلا في المتذَّل المسرحي وفي الفنَّ. حَملٌ هذا ٱلحوار المسرّحي بينهما ، من ّخلالُ الملفوظات المسرحية، عدة رساتُّل يَمكن تأويلها تأويلا يتجاوز السياق الداخلَي للعرض المسرحي ليشمل السياق الخارجي. وفي إطارً ثنائية الحياة والمَّوتَ كان التساؤل عن الميت والحي فعلا: من هو الحي ومن هو الميت؟. وهو تساؤل وسؤالُّ يتجاوز فيه هذان الدالان Signifiants ، الميت والحي، المعنين المعجميين لهما.

من الناحية القنية كذلك، كان استغلال كل مناطق الخشبة المسرحية، وكانت الإضاءة المسرحية عادية، وحمراء، وزرقاء تبعا للمواقف المسرحية وتطور الأحداث. وكان الفضاء المسرحي حيث جرت الأحداث المسرحية فضاءا داخليا دل عليه بابا المنزل. الباب الموجود على يمين الخشبة فيه نافذة تنفتح أحيانا على الفضاء الخارجي وقد طلت منها إحدى الشخصيات المسرحية لأداء دورها المسرحي. أما الفضاء الداخلي الثاني فدل



مشهد من المسرحية

عليه الباب الموجود على يسار الخشبة المسرحية حيث توجد أمامه المصطبة التي جلست عليها الأم ومرجان في زمن الاسترجاع، في أعلى باب هذا الفضاء الداخلي الثاني يوجد في أبواب بعض المنازل. هذا الباب كان أبيص؛ بياضه وشكله المستطيل جعله يؤدي وظيفتين مختلفتين. فهو تارة باب منزل وتارة أخرى كان وسيلة لاستعمال تقنية خيال الطال.

سبقت الإشارة إلى أن الصراع المسرحي في هذا العرض المسرحي «صرخة التهام» هو أساسا صراع اجتماعي يتعلق بأسرة، صراع اجتماعي له انعكاسات نفسية. هذا الصراع هو من جملة «مشكلات ما يصاحب مواسم الغوص على اللؤلؤ، والصراع بين الجديد والقديم، وما نشأ عن التحول النفطي للمجتمع من تنامي الشعور بوتيرة صعود التفكك الاجتماعي وصراع القيم، وهذه من أكثر المضامين الاجتماعية التي عالجها أغلب كتاب المسرح الخليجي منذ ما يزيد عن ربع قرن» 3.

وُلْخَذَا بعين الاعتبار أن العرض المسرحي «صرخة النهام» هو تحويل للنص الدرامي، الذي يحمل العنوان ذاتـه، لعماد بن محسن الشنفري من لغة الكتابة النصية إلى لغة أو بالأحرى لغات الكتابة الركحية من خلال الإخراج المسرحي، فإن ما دونته الدكتورة آمنة الربيع في كتابها «مغامرة النص المسرحي في عُمان مسرحيات النادي الأهلي أنموذجا» يبدو جليا في العرض المسرحي، حيث كان موضوعه هو الصراع بين القديم والجديد، والتفكك الأسري، وصراع القيم، وما طرأ على المجتمع العُماني من تحول وفق ما ذهبت إليه الباحثة المسرحية الدكتورة آمنة الربيع.

### الهوامش:

-اعماد بن محسن الشنفري، صرخة في غرفة حجر، الهيئة العربية المتحدة، الهيئة العربية المتحدة، ط1، 2023. كتاب فيه نصان دراميان عنوانهما هما "غرفة الحَجر" و "صرخة النهام". للكاتب المسرحي عدة نصوص مسرحية منها «حمران عيون» و»المزار». وحصل على عدة حوائد.

-2نفسه، ص 41.

-2د. آمنة الربيع، مغامرة النص المسرحي في عُمان مسرحيات النادي الأهلي أنموذجا"، مسعى للنشر والتوزيع، المنامة، البحرين، ط 1، 2014، ص 44.



جديد يتحمل عنوان « الأديب السلاوي محمد بن أحمد اشماعو ...جامعا وشارحا وناشرا للأمثال»، صدر ضمن منشورات مؤسسة سلا للثقافة والفنون، ويتناول هذا المؤلف سيرة الأستاذ محمد بن اشماعو وجهوده في جمع الأمثال، وتتصدر الكتاب إحالة للكاتب أحمد شراك يقول فيها: « إذا كان الموت كونيا بالنسبة لكل الناس، فإن الكتاب المغاربة يموتون مرتين يموتون في الكتابة ويموتون من أجلها، وإذا كان الموت الأول ينظر فيه القراء، فإن الموت الثاني ينبغي أن ينظر في أحوالهم وأوضاعهم قبل الفاجعة وبعدها، في نفض الغبار عن مخطوطاتهم وقبع أعمالهم «وتحفيظ» ذاكرتهم - ذاكرتنا، فالعزاء يبدأ من هنا.»

ُ وَجَاء في تقُديم الكَاتب والمُسرحٰي عبد المجيد فنَيشُ، أنه ۗ «تتعدد تمظهرات نزول السعيد بنفرحي» الدكتور الباحث المحقق المنسق، في رحاب «سلا»، وذلك عبر حضورها - بنسب وسياقات مختلفة في جل إصداراته التي تنوعت، لكن ظلت وفية للثقافة المغربية عامة، ولما هو تراثي فيها على وجه الحُصوِص.

ُ وضفاف مسيرةُ الأستاذ «بنفرحي» في هذا الفسيفُساء التراثي، ممتدة ولها منارات من أكثرها دلالات وآثارا وناثيرات، إصداراته التي تمت ما بين 1998 و 2023».

الأديب السلاوي محدين احد أشعاه

جامعا وشارها وناشرا للأمثال

اعداد وتقديم

وأضاف فنيش أن كتابة هذا التقديم جاء بدافعين اثنين: «أولهما أن صاحب الوثيقة التي تم الاشتغال

عليها الأستاذ محمد بن أحمد اشماعو، هو أحد رموز الأدب في مدينة «سلا»، أما الدافع الثاني فإنه مركب من ثلاثة أشطر: أولها هو اشتغال الأديب «اشماعو» على الأمثال الأمثال بقاموس «الملحون»، أما الثالث فهو أن «اشماعو» و» فنيش» صنعا معا (بضم الصاد) في المحروسة سلا».

" بعد هذا التشجيع الضمني تحررت - يقول فنيش- «من بعض الارتباك، بل ذهبت إلى أبعد حين اقترحت على الباذخ المانع الاستاذ «بنفرجي» شبه التزام بالسعي إلى أن تتولى إحدى والجهات المغنية بالشأن الثقافي في «سلا» مهام طبع ونشر هذا المجهود البحثي التحقيقي .

لقد سقت هاته اللحظة التي

جمعتني بالأخ»بنفرحي» لأبـرّز قلته في البداية حول تمظهرات «سلا» في إصداراته السابقة، في محاولة لمد جسر الوشائج الجامعة بين «بنفرحي» والأمكنة».

بعد هذه الشهادة البليغة من الأستاذ فنيش، أشار بنفرحي في مقدمة الكتاب، وهي تحت عنوان «سيرة محمد بن أحمد اشماعو 2001-2003»، إلى أن الأستاذ عباس الجراري وصف «شماعو « بـ النبيل المجتهد «. ووسمته نجاة المريني بـ « الأستاذ المربي «. وهو فعلا جمع بين الحسنيين فالرجل مرب ومعلم كفء، وأول مفتش بقدينة سلا، ومدير ناجحا لمدرسة المعلمين بالرباط، مأرس عمله التربوي والتعليمي في مختلف هذه المواقع حوالي بالرباط، مأرس عمله التربوي والتعليمي في مختلف هذه المواقع حوالي خمسين سنة. وتابع منذ إحالته على التقاعد سنة 1985 إلى يوم وفاته يوم الخميس 20 شعبان 1427هـ 13 شتنبر 2003م عمله التربوي بإنشاء مدرسة خاصة للتربية والتعليم، تحمل اسمه «مؤسسة محمد بن أحمد اشماعو للتربية والتعليم» اجتزأ بنايتها من بيته بحى التقدم بالرباط.

لقد كان نبيلاً مُجتهداً في كل مُّجال اقتُحم شُعابه، لا تخيفه صعاب، ولا تعوزه وسائل، فهو المربي المعلم» منذ 1362هـ / 1943م إلى أن توفي رحمه تعوزه وسائل، فهو المربي المعلم» منذ 1362هـ / 1943م إلى أن توفي رحمه الله. وهو المؤلف النشيط فمنذ أن كتب موضوعا عن الحجاب، كما جاء في ترجمته الذاتية والمسمى فليسقط الحجاب، نشر في مجلة المشاهد سنة 1375هـ / 1956م، ثم قصة بعنوان «خذها يا عدو الله»، نشرها بنفس المجلة، وهو يكتب حتى أصبحت مؤلفاته، كما تقول الأستاذة نجاة المريني، تزيد على الأربعين مؤلفا في القصة والرواية والمثل والتراجم والإسلام والأخلاق.



بقلم: آن بیارت جیسلین beyaert gesline anne

ترىكيف تتصور الصورة ، المكان

المقتنص؟ تنبغي الإشارة أولا ، إلى وظيفة

تعيين noitasitcied العالم،

وتصنيفه. فجميع الصور تقول : «ها

هو» . فهي تشد الإنتباه، وتأسره،

وتوجهه صوب سمة، من سمات العالم

المقتنص، وتظهر هذه المسألة بوضوح

أكثر، في بعض الصور القديمة،

النادرة وتجد شهادة عليها، عند aL

(11) euqeterb مثلا أثناء العديث

عن بدايات الفن السابع: «إنها شجرة،

إنه رجل مسن ، إنه منزل.... ». وتربط

gatnus enasus السألة بالتصوير

الفوتوغرافي قائلة: « ... العالم برمته

داخل رأسنا، على شكل مقتطفات من

الصور»(21). فما من شيء هناك

شيء في العالم لم يتم تصويره،

تضيف الباحثة. هذا التعيين من الواجب

تعميمه، على جميع الصور المرافقة

لحدث اكتشاف العالم.. اكتشاف بمفهومه

العلمي ، أو بمعنى آخر ، أن نمنح ولادة

لهذه المظاهر الجديدة ، وتحديد علاقتنا

بالعالم، حيث السيلفي يمثل استثناءً

في هذا الباب. فهو يمدد الإكتشاف،

ويتقاسمه ، يبين العالم وفي نفس الوقت

يصنفه: «هذه غرفتی، هذه بذلتی

الجديدة، هذا برج إيفل ..إلخ». وإذا

كان هذا الإكتشاف يبدو تافها وسخيفا،

فإنه يتم تعديله عبر رجع الصدي، إذ

في نفس الوقت الذي يشير فيه إلى

(عقاره أو سيارته أو ملكيته عموما )،

فهو يصور امتلاكه له قائلا: «ها أنذا

في هذا العالم ... « و «هذا عالمي ...

« ، فالتعيين هنا انتقاء يرافق اكتشافات

الحياة، كما يرافق سيلانها. السيلفي

يشير فقط إلى الوقائع الجديدة؛ (بذلة

جديدة أو سفرية جديدة أو لقاء مهم

...) ، إننا أمام ألف غزو.. وغزو صغير ،

اعتبر كأسمى ، وأهم الوقائع اليومية.

# أية قيمة زمنية نصورة «السيلفي»؟



الجزء الثانى

تقتنص صورة السيلفي اللحظة، حيث الذات تدرج وتقحم هذا الشيء، في عالمها: «هذه بذلتي، وهذا البرج، وهذه النافورة يحوزها فضائي، فيؤلف كاتالوغه، وتصوره الخاص. لنكون أمام ضرب من الخوصصة،

تحول المكّان إلّى مساحةً مسيّجة، عبرُ التَّركيز على حدودها. فالأنا تحافظ على مساحة ازاء النحن». (13)

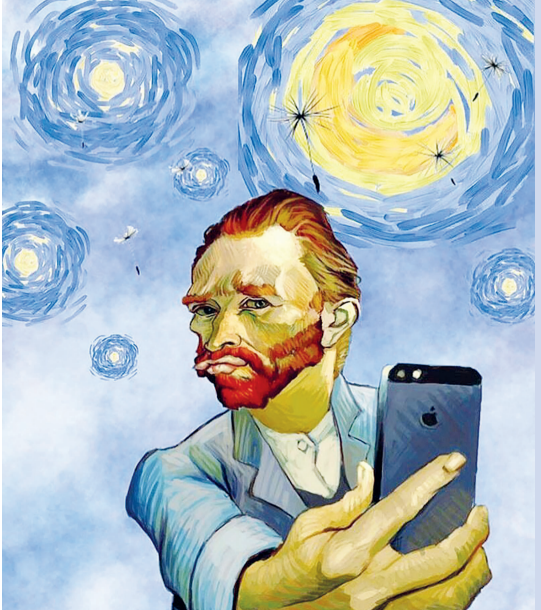
تنشىء الـذات بذلك، مجالها الترابي الخاص، تزامنا مع إظهاره وعرضه أمام الآخر . علاقة بالمجال الترابي، فإنه من الواجب الإشارة إلى إيقاعي التخلي والحيازة، النفي ونفي النفي (déterritorialisation et territorialisation اللذين يسايران ويواكبان الضوابط، التي كان الفضاء موضوعا لها. إنني ألغي مجالا أكثر انسجاما لأستقبل آخر... حيث يلتقط السيلفي بذلك، حضورا عابرا، مقترنا بمرور الصور، مانحا للعالم معنى، على الرغم من هذا المرور العابر ؛ «إننى أعبر، أنا وهنا، معنى، على الرغم من هذا المرور العابر ؛ «إننى أعبر، أنا وهنا،

وصورتي شاهدة على ذلك»؛ «هنا ثم هنا ثم هنا مرة أخرى»، غالبا ما تكشف السيلفيات المقدمة، كبروفايل على مواقع التواصل الاجتماعي، الذات أو الأنا في فضائها الحميمي الخاص، حيث تعمل انظلاقا منه، على غزو العالم . فإذا كان كل واحد يعرض مجالا ترابيا ما، فذلك يتم على حساب فضاءات، تم المرور بها والأماكن «المغزوة» سلفا، إذ لا يتم الإحتفاظ إلا بلحظة وهنيهة الإلتقاط، (جرعة بمعنيين).

إن اقتناص الفضاء وتحويله إلى مكان وخوصصته إلى مجال ترابي، أصبح مقترنا بطبيعة وجود (بالقوة)، تكشف عن الزمن البيني «بين هنا وهنا.. وهنا فضاء، وكذلك زمن حياة ... «، ينشىء الفعل والحركة، وعيا بمكون الزمن، و يجعلانا نعيشه (أطروحة جيل دولوز)، والمؤكد أن الحركة، ضرورية لبلورة هذا الوعي (15) . وعلى خلاف السينما، فوقع الزمن هنا، ليس وليد الحركة، بل جراء تكثيف الزمن الموجود بالقوة عبر حدة الجسد .

فوق الفضاء: تعيين العالم وتصنيفه وإحصاؤه وامتلاكه، وبناء أثر الزمن، عبر إبراز حدة ما . وسيكون من الضروري أن ندقق أكثر في مسألة العُلَاقة بكل ما له حضور في الفضاء spatialite. لقد أشارَّ spatialite إلى أهمية تحديد المجال الترابى بالنسبة للصورة الـفـوتـوغـرافـيـة فـي جنس الإستطلاع، والتيّ تقول: «احــذروا وأنـظـروا ما يحدث هناك»، فهذا الرجل هو الذي یکون هناك حیث یکون» (16)، إنها حدة في التفضية، تذكرنا، بالصورة ألفتوغرافية السياحية، التي تموقع موضوعها داخل موقع ما. فما الذي يميز إذن فعل التفضية السيلفي؟، يعمل هذا الأخير على استلهام الصورة الفوتوغرافية السياحية، مما يمنّحه خصوصية، تتمثل في جعل قفا الرأس، في مواجهة مع الإطار الخلقي. تبدو الصَفحات الجميلة والمفيدة، التي أنجزها jullien حول صوير الفوتوغرافي السياحي، وكأنها سبق، على شرف السيلفي. يحكي هذا المؤلف كيف أن السياح يـصـورون مشهدا مـا، ثم يمتطون الحافلة مسرعين، و»هم كلهم غبطة وانشراح» جراء نجاحهم في الإستحواذ على «شيء ما يَفتأ يتملص مـن قبضّتهم باستمرار» ودونما مواجهة تذكر (17). مشهد بعيد.. - مُـجاراة لجوليان نقول- إن فعل

لقد قمنا بجميع العمليات



سيلفى فان غوخ

التقاط صور، هو هروب وتفادي، أن تكون هنا مرة (مفهوم الكينونة) dasein، هذه المرة الفريدة.. فريدة أمام هذه الشجرة وأمام هذا الحقل»(18). ففي غمرة هذا التنوع، وهذا الإمتمام المخصص لعملية التأطير الفوتوغرافي Cadrage بدل العالم، فإن السيلفي يقدم صياغة حرفية، لأنه يدير ظهره للمشهد، وكأننا به يتنكر له، وغير مكترث بالدخول في علاقة ملموسة معه.

إن الأمر يتعلق هنا، بالإستحواذ على صور وترتيبها داخل كاتالوغ شخصي، حتى يتسنى لنا مشاركة الآخر - الآخرين إياها، خلال القادم من الزمن. لا يمنع السيلفي من المشاركة، مع ذلك، في الإستمتاع باللحظات الجميلة. فهو إن كان يعفى من أن نعيش المشهد، فإنه يقتطع، تجربة حياة، يضفي عليها قيمة يتقاسمها مع الآخرين، ليحافظ، عليها كذكري.

كما أن هناك اختلافاً جوهريا أخر، مرتبط بالخاصية، شبه التقنية، لعملية التأطير، التي تتملص، منذ الوهلة الأولى، من مسؤولية تعديل المشهد. فالتقاط الصورة يتم على مقاس الجسد، من خلال رسوم جسد مائل. حول هذه النقطة نجد التقابل الذي أقامه ج. دولوز لفائدة السينما، إذ بين تأطير رياضي c. mathematique وأشكاله المتعامدة، وتأطير دينامكي c. mathematique وأشكاله وفق الشكل الحركي للجسد، يأخذ هذا الأخير دلالاته الكاملة. فعوض تأطير أشكال الطبيعة، وإقحام الجسد في الإطار وكأنه شيء ثانوي، فإن السيلفي يرافق حركة الجسد، مصدرا حكمه على الطبيعة، بالتراجع الى الخلف. إننا أمام تأطير متمركز حول على الخات والذات egocentrique يقلب سلم الأولويات رأسا على عقب. لقد أكدنا، بما فيه الكفاية، على مقولتي الفضاء والزمنية، لقد أكدنا، بما فيه الكفاية، على مقولتي الفضاء والزمنية،

الدات egoteritique يقتب سلم الاولويات راسا على عقب. لقد أكدنا، بما فيه الكفاية، على مقولتي الفضاء والزمنية، لدرجة قد يخالهما البعض مجرد حاويات. إن نظام التعايش بل أكثر من ذلك، التأكيد على الإحالة على شيء، أو ذات ما، ودقة الكاتالوغ، هي المحددة لهوية الذات: «هذه تنورتي الجديدة»-«هنا أنا بمحاذاة انجيلا ماركل أو برج إيفل»؛ إذ وراء التعيين المضبوط للمكان «هنا» أو الزمن «الآن» ثمة إحالة مبحوث

عنها، تسمح بتوثيق هويته، وبناء هوية علائقية؛ «إنني أصبحت بفضل تنورتي الجديدة



أو فستاني الجديد كذا وكذا، وكأنني أتسامى أو أنصهر في هذه الإحالة – المرجع». يكشف هذا التسامى، ويعرى بالمقابل، عن

يكشف هذا التسامي، ويعرّي بالمقابل، عن خصوصية السيلفي، الـتني لا يكتفي بتصنيف العالم، فُقط، لبِلورَّة كاتالوغ شخصي، بِل يعين أشياء ذات قيمة، أشياء من المفترض أن تجسد القيم الأكثر سموا داخل الجماعة: أحذية من النوع الجيد تحمل علامات تجارية ذات الصيت العالمي أو أبراج مانهاتن ...إلخ )؛ فالإحالة لا تميز فقطت، بل إنها تعيّن، ما يعتبر مهما داخل المجتمع أو جماعة ما أوَّ في وسطُّ العائلة أو جماعة الأصدَّقاء: إنها اندريه مركل ... إنها صديقتي البرازلية .... يبدو مفهوم «الموقع» في هذا "الباب صريحا بحكم أنه يعين مشهدًا حيثُ جماليته مُ مأسسة، وحيثُ من الممكن أن نضيف لقيمة الشيء في ذاته، قيمة زمنية إضافية، كما هو الأمر في المناسبات الرياضية، وكالمتسابقين الرياضيين المشاركين في طواف حول العالم، يلتقطون صورا وهم يمرون تد: افورن، و يجتازونه مشيرين إلى القيمة الأسطورية لهذا المكان، وكذا لحظة عبوره واجتيازه. فالسيلفي يؤدي إذن، وظيفة الشاهد. فهو يسمح بأن يتموضّع مبحر النت، ضمن منافسیه، وینشر علی نحو عریض، فی نفس الوقت، وبشكُّل شبه مباشر، تقرَّيبا، حجةٌ هذا التموضع (20). إذا كان السيلفي كاتالوغا للأشياء الثمينة، فبإمكانه كذلك، أن يسائل في موضوع إمكانية القيمة. فأن نلتقط صورة أمام black house miror بشاطئ Leffrin chouk هو طريقة للإعتراف به كأثر . لتكن هذه القيم موضوع وعى ومسؤولية أو مؤكدة فقط، فإن هُذا الأُمر يبقى، على كل حال، عنصرا ضروريا

وجوهريا، لبناء هوية علائقية، ناجمة على جلب منفَعَة أوّ ربِح: السيلفي يعبر عن الرغّبةُ،

في التساميّ والتعاليّ. فإذا كان من باب التناقضُ الصّارخ، أن تُعينُ هذا الشّيء كحامل لقيمة، في حين ندير له ظهرنا، حيث الجسد يعبر عن نوع من التغاضي أو التجاهل، فإنه كذلك يبدو من باب المفارقة، أن نجعله موضوع صورة، في وقت نلغي فيه التجربة، ونبطلها باعتبارها علاقة .

### هوامش النص الاصلى :

إشارة من المترجم: ارتأينا ترجمة بعض هوامش النص الاصلي، خصوصا منها تلك الصادرة عن الكاتبة بغاية التوضيح، في حين احتفظنا بعناوين المراجع وفق لغتها الأصلية. كاتبة الدراسة أستاذة للسيميوطيقا البصرية وعلوم الإعلام والتواصل بجامعة بوردو-

ُ مونتان . فرنساً. الكتاب صدر سنة 2017 بمنشورات boeck superieur Belgique bruxelle ، الجزء المترجم يقع بين الصفحتين: 172 - 180

Francois ami de la breteque representation du moyen -11 age dans les series d'art francaises revue 1895 n 56 2008 susan suntag sur la photographieb traduction 12-

francaise ed christian bourgois 2008 ( 1977) p 15 : دولوز و ف. غاتاري في مؤلفهما المشترك - 13

Mille plateaux ed de minuit 1980 p 393

-14 ج دولوز و ف غاتاري نفس المرجع أعلاِه.

-15 فبدون حركة يختفي كل وعي بالزمن، أنظر:

Anne cauquelin frequenter les incorporels contribution a une theorie de l'art contemporain paris puf 2006 p 101

Denis roche ecrit sur l'image la disparition des lucioles 16 (reflexions sur l'acte photographique) ed de l'etoile 1982 p 1

-17 « فهم منشرحون بحكم تفاديهم الدخول في مواجهة... مع ما هو ماثل أمامهم مثيرا انتباههم و متجاوزا إياهم. لقد كانت الفوتوغرافيا تلك الأداة الملائمة التي تسمح لهم بأن يتحايلوا مع هذا الذي انبجس أمامهم: محتفظين بالمسافة إياها احتراما وتقديرا «

أنظر :

Francois jullien philosophie de vivre ed gallimard 2015 p 18

-18 نفس المرجع .ص 19

-3 G deleuze ( I image mouvement ) ed de minuit 2003 19 أود أن أتقدم بشكري الخالص لــ : f bordron الذي أثار انتباهي لصورة السيلفي هذه. (الكاتبة ).



# 

وتستلدُّ تُرابًا قُلْ: دُونه العُمُرُ إنْ قائلٌ مغربًا فالسظِّلُّ يُختصَرُ

وأنتَ تُبدَّرُ فُتيا بينَ أربُعها وأنتَ تُخفَرُ ظلافي أشعّتها

أرسَى بسيرتِ له ما سرُّهُ الشَّجِ رُ حسًا، وتغمُرُهُ نفسًا، ويُبتدَرُ إلى هُنالكَ حيثُ القولُ يُدَّخَـرُ تذرُو مَسيرتَها لمْ تالُ تُختبَـرُ أنَّ البدايةَ يسعَى قبلَها الظَّفَرُ

شمسٌ إليكَ وإلَّاها فلاشجَـرٌ لا فرْعَ تَخبُرُهُ حَـدْسًا ،وتدكُرُهُ لانبْعَ يندُرُهمسًا ما إشارتُهُ لاربْعَ يعثُرُ مسًاإنْ سفارتُك لمْ تَأْلُ تُسفرُ تَارِيخًا بِدَايتُـه

تُطلُّ كفَّ سماء ليسَ تُختصَرُ من العلاء ، فلا تبلى لها السيَّرُ وللسَّماء يــدّ . . إنْ قلتَ لا تــدرُ ما بين ماءوضوءأنت تفتكر بوردِ عزَّتِها يعطُو لهُ الصَّدَرُ بالنيّرين دِثارًا .. جَلَّ ينددِثرُ غربًا لتنظُرَأنَّى تنتهي الصُّورُ ما قُلتَ يخفَى وإلا كلُّها سُـورُ معنًى ، وراتقــةٌ معنّــى إذا زأرُوا وأنت أمْنٌ ، فما بالمغرب النُّـــذُرُ ميمٌ وغينٌ وراءٌ . . بِـاؤُهُ القَــدَرُ قُلْ مَغْربيٌّ فإنَّ الفخرَ أوَّلُكُ

> يا حَرِفَه أبديًا للحُروف بــه ألواحُها بيَدَيْها لا يُبارحُها حتَّى إذا لوَّحُوا أثناءَ لائحـةٍ

قُلْ مَغْربيِّ فإنَّ الفجرَ مئذنةٌ قُلْ مَغْربيِّ. سفاراتُ مُعتَّقَةٌ قُلْ مَغْربيِّ. مَـداراتٌ مُعليَّقَـةٌ قُلْ مَغْربيِّ. مَناراتٌ مُحلِّقةً قُلْ مَغْرِبيٍّ. أَمَاراتٌ مُطوَّقَــةٌ قُلْ مَغْربيِّ. مَبرَّاتٌ مُرقرقَـةٌ قُلْ مَغْربيِّ. مَجرَّاتٌ مُشرِّقَـةٌ قُلْ مَغْرِبيِّ. إشاراتٌ مُحقَّقَــةٌ قُلْ مَغْرِبيِّ. مَـزاراتٌ مُفتَّقَـةٌ قُلْ مَغْرِبيِّ. بشاراتٌ مُؤنَّق لَّ

> وليسَ ينبسُ إلا للصّدى نَظررُ بحرًا . . وإلا فمنشق له قمر؟ وعندَ مَغربها قُلْ: أيَّهمْ عَبرُوا؟

> إذا يَسيرُ كأنَّ المنفربَ القدرُ ماكلٌ آونة .. إلا به الخبَـرُ إلا تعَدَّدَ فأنَّى يَنطوي السَّفرُ ؟ إنْ أسفرتْ فإلى تأويلها سوررُ والوقتُ يشهدُ أنْ تاريخُه عبَرر

> > أسائلي أنتَ أمْ أنِّي أسائلُك وأنتَ تنظرُ قُلْ أنَّى تَشقُّ بـــه وأنتَ تعبُرُ دُنيا قيدَ مَشرقها

إنْ مَغربٌ أبغَيْر يُقتفَى الأثرر

ما غيرُهُ؟ تَتنادَى كلُّ آونـــة

إلا تُوحَّدَ بالرُّؤيا .. مُفَسِّرُهـا

إلا تَفرَّدَ .. ما تَأويلُه سُـورًا

كأنْ تَجرَّدَ في أسفاره عبَــرًا



إذْ تنتمي كرمةً أقداحُها الفكَرُ سُؤالُها روحَها . . يشتارُهُ الأثَـرُ بكلِّ رائحةِ ، واسْتَضْهَمَ البشَّرُ

توضَّأ اللَّيلُ مُفترًّا بقادحة وقيلَ: حَرِفُكَ مشَّاءٌ بكلمتــه

وقيلَ: هذا بعَلياء معارجُه وقيلَ: رُؤياكَ توحيدٌ تمثَّلُهُ وأنت تقرأ مَخطُوطًا تقرر به

حَدِّثْ فإنَّكَ بحرٌ في مسير تــه

وإنَّكَ العَبْرُ إمااءً بتَوصية

ورُبَّ أخضرَ أرستْ مسيرتُ ه

ورُبَّ أبيضَ سلهامًا تَدَثَّرَهُ

وبالذي فسَّرَ الرُّؤيا ، فلا شـــذرُ آمادَ وقت بالادًا كيفَ تنشطرُ؟ عينًا ، وأنتَ إليه كلَّما النَّـظـرُ حَدِّثْ فخارطةٌ إلا حُدُودَ لها شرقًا إذا سُئلتْ: أيّانَ أبتدرُ؟ يد المغاربة الأحسرار تقتدر وإنْ سُئلتَ فللتَّاريخ تذكرةٌ

ماإنْ تُماثلُها في وقفة عُصُـرُ

كونُوا هُناكَ نداءً حيثُما العُمُرُ ورُبَّ اقدرَ له يقعدُ إذا مَكرُوا بحكمة مَعْربيِّ . . والمَـدى الأثَــرُ

فجرًا ووطَّأ لقول الذي خَبَرُوا

كأنَّ كلمتَهُ .. للمغرب البُكرُ

ورُبَّ مَا ثُرة .. تُتْلَى بِمَا ثُرة

هيَ الماآثرُ غَرَّاءٌ عراقتُها ومـذْ ملوكٌ حُماةٌ للبـلاد بمـا إلا نُفَمبَرُ محمولا على قَــدَر إذا مُحمَّدُهُ .. علياءُ حكمته ولا عبارة .. كلُّ القول آيتُـه

يا عيدَ وحْدتنا حَدَّثْ بعزَّتها

لا فُرقة تتمشّى بين أضلعه

أمَّا الرَّقيبُ . . فأدناهُ مُكابِرةٌ

كأنْ بأنصبة مالَ الزَّمانُ به

يا قلبنا يتملَّى . . ما ألمَّ بنا

يا عيدُ قُـلْ: مَغْربيٌّ كلُّهُ سُــوَرُ يا قلبَه يتمشَّى حولَه الحَـذَرُ كأنْ بأغْربة .. تَطوافُهُ العَشَرُ على هُذاء .. ولم يان يُخْتبَر وما نُلمُ به. ليتَ الفَتى حَجرُ

كُمْ وحْدةً . . إنَّما للمَغرب الظَّفَـرُ

يفيضُ أوَّلُها .. ما العُروةُ الخَبَرُ

لاضيم يعبرُ.. إلاآبَ يعتذرُ

وكانَ حَدَّثَ .. مبدولا به القَدرُ

تبني إشارتُه ترْقَى بها الغُررُ

أنَّ المليكَ إلى آيساته دُرَرُ

تشكّل سرقة العمل الفنى

حدثًا يترك جردًا غائرا في الذاكرة الجمعية؛ إذ يخلق غياب المادة حفرًا في إدراكنا الجمالي والـرمـزي، ومِع ذلـك يثير هذا الغياب فضولًا فكريًا وعاطفيًا

الذكاء الاصطناعي والروبوتات الذاكرية، لم يعد اختفاء العمل يعنى فقدانه النهائي، بل تتبقى ذكريّات روبوتية – آثار رقمية، نسخ افتراضية، أرشيفات حسية - تحل محل وجوده المادي. تطرح هذه الظاهرة أسئلة

الحديثة والمعاصرة، مما يدل

على استهداف القيمة الفنية

والتاريخية. لكن في عصر

فلسفية وجمالية: هل يمكن للذاكرة الآلية أن تحل محل العمل الأصـلـى؟ وكـيـف تؤثر على فهمنا للأصالة والهالة الفنية؟ وهل يمكن أن تتحول السرقة إلى فرصة لإبـداع فني حديد؟ تهدف هذه المقالة إلى استكشاف هذه الأسئلة، مقدمًا نموذجًا لمشروع فنى متكامل يستفيد من الذكريات الرقمية.

سنستعرض أولًا كيف تمد الذاكرة الروبوتية الحياة الرمزية للعمل المنهوب (أولًا)، ثم نبحث كيف تطرح هذه الذاكرة تساؤلات حول الأصالة والهالة (ثانيًا)، قبل أن نتصور إمكانية تحويل هذا الحِدث إلى مشروع

فنى شامل (ثالثاً).

الظل الرقمى للهالة



د. حسن لغدش

### أولًا: الذكريات الروبوتية: شكل جديد للذاكرة الجمالية

الحضور البشرى. ومع ذِلك، يطرح هذا التمديدُ الْتقنيُّ سُـؤَالًا أخلاقيًّا: هلِ تحل الَّذاكرة الرَّوبوتيَّة محل الأَّصل، أمَّ أنها تحرفه؟

تترك سرقة الأعمال الفنية، من الموناليزا (المسرقة عام 1911) إلى

لوحات وأعـمـالٍ مفقودة في الحروب، فراغًا واضحًا ف الحضور المادي. إذا ما استندناً إلى أفكار والتر بنيامين في فن القرن التاسع عشر في عصر الاستنساخ الميكانيكي، حيثُ يُعرَّف مفهوم الهالة بأنها حضور العمل الفنى الفريد في زمان ومكان محددين. إذ يوضح بنيامين أن الاستنساخ الَّفُنيِّ يَهْدُد هُذُهُ الهالة، لكنَّ الذكاء الاصطناعي لا يقتصر على الاستنساخ، بلُّ يعيد تخيل العمل، محوّلًا فقدان المادة إلى تجربة معرفية وجمالية جديدة. لكِن اليوم، يظل هذا الفراغ حيًا: فالصُور الرقمية، والأرشيفات المتحفية، وإعادة الاحياء ثلاثية الأبعاد تصبح امتدادًا لذاكرة العمل.

هكذا تلعث الذكاء الاصطناعي تدور الحارس لما بعد الوجود البشري، إذ يسجل ويقارن ويعيد تخيل العمل. فالـ»ذكريات الروبوتية» لا تقتصر على توثيق الغياب، بل تعبد بناَّءِه أُحِبَاذًا بأشَّكَال جديدة: الهولوغرام، العروض الْتَفَاعلية، التركيبات الفنية الحسيةً. فبعد تدمير معالّم أثرية في تدمر على يد داعش، استخدّم الباحثُون الذكاء الاصطناعي لإعادة إنشاء المواقع افتراضيًا. كما يعمل مشروع & Google Arts Culture على رقمنة الأعمال المفقودة لتمنحها حياة ثانية

في العُالم الرقمي. وهكذا تتحول الآلــة إلى متحف بلا جدران، حيث تصبح الـذكـرى تلقائية، تتجاوز

### ثانيًا: الهالة بين الأصالة والحاكاة

أكد والتر بنيامين أن الاستنساخ الفنى بدمر هالة العمل – فرادته وحضّوره في زمن ومكان محددين. لكن «الذاكرة الروبوتية» لا تتوقف عند الاستنساخ؛ فهي تتعلم، تتخيل، وتحلم بالغياب.

في هذا التحول، تصبح السرقة لحظة اتّقلاب وجودى: يفقّد الجسم المادي للعمل، لكنة يكتسب حياةً موازيةً في الّذاكرة الآلية. تحاكّي الذُّكُاء الأصطناعي اليد البشرية، فتُعيد تعريف العلاقة بين الأصالة

فالخوارزميات مثل DALL&E و Midjourney قادرة على توليد نسخ إبداعية للأعمال المفقودة، بإعادة تخيلها بشكل شعرى أو ذُيستوبي. في هذا السياق، ُ ُحولُ الفنان رفيق أنادول ملايين الصور الفنية إلى سحب بيانات متحركة، حيث يصبح كل بكسل ذكري حية. وبَّذلكُ، تنْتُقُل الْهَالَة مِن المَّادَّة إِلَى الذاكرة، ما يُدعو إلى إعادة تقييمٍ جمالية السرقة، ليس كجريمة . فقط، بل كتحول في الحضور.

### ثالثا: من السرقة إلى النهضة: مشروع فني شامل

يمكن تحويل هذه العلاقة بين الفقدان والذاكرة إلى مشروع فني كامل.

عنوان المشروع قد يكون مثلًا: «أرشيْفًات النقص» أوّ «الّذاكرة المُسرُّوقة، الذاكرة المعاد خلقها»،

تركيب تفاعلى يتيح للجمهور التفاعل مع «الذّكريات الروبوتية» للأعمال المفقودة - من خلال أجزاء،

أصوات، ملمس، وبيانات رقمية.

فيلم-مقال فلسفى يستكشف الحزن الرقمى ونهضة العمل افتراضيًا.

مسّاحةً افتراضية غامرة حيث يُعاد تخيل كل عمل مسروق عبر الذكاء الاصطناعي وفق المشاعر البشرية المرتبطة ىفقدانە.

فيصبح هدف المشروع هو تحويل الغياب إلى مصدر إبداع، فتصّبح السرقة بذلك شرارة لخلّق جماِّلي جديد، حيث يُتْجاوِّز الفنانُّ دوره التقليدي، ليصبح منسقا للذاكرة بين الإنسان والآلة والحس.

تُظَّهرُ «الذَّكرياتُ الروبوتية» قدرة الفن على البقاء والتجدد في العصر الرقمي: حتَّى عندماً يُسرق العمل، يظل حيًا ومتجدّدًا. لا تمحو الذاكرة الاصطناعية الجمال، بل تعيد توزيعه على لغات جديدة. هكذا، يصبح الفقدان متُمرًا، ويصبح الّغياب مّادة للخُلقُ، وتصبح التّقنية ۗ شريكة شعرية، تَجْعَلُ مِن الَّذِكْرِي فَنَّا، ومن الذاكرةُ مستقبلًا.



# الذاكرة الروبوتية ونهضة الجمال بعد سرقة الأعمال الفنية



مكان اللوحة المسروقة « العاصفة في بحر الليل» للفنان ريمبرانت بمتحف غاردنر بوسطن