
مع هذا العدد يزيد العداد في ملحق «العلم الثقافي» رقما، ولم 
بمفاتن  يغريك  لا  لم  حسنة،  قدوة  الأسعار  غلاء  في  وله  يزيد  لا 
2026 وليس العام كالسنة، ويصادف هذا العدد الأول في السنة 
وما  بلدنا،  يحتضنها  التي  الكبرى  الرياضية  (الكان)  تظاهرة  الجديدة، 
بأكروبوليس  المدرجات،  جنبات  في  المتدفقة  المشاعر  بفيض  أشبهها   
شعري يستوحي ملاحمه من ألف ليلة وليلة، وغدا أو بعد غد حين نصبح 
ما  يا  كان  قائلا:  التاريخ  قراءة هذا  يعيد  بعد جمجمة، سينبري من  تاريخا 

كان ! 

صحيح أننا في غمرة الحماسة، نستجمع في الكرة كل أنفاسنا، ولكن تبقى 
هذه المستديرة مجرد كرة، رغم الزخم الكبير الذي يليها من الثرثرة، وأفظع 

ما يليها وأتمنى أن أكون كاذبا في صدقي، 
هذه  جوهر  أن  لاعبيها  بعض  ينسى  حين 
اللعبة، يكمن في التحلي بالروح الرياضية، 
الإنسان  انقلب  الأنفس،  في   فسدت إذا 
العداوة  وتأججت  الميدان،  في  وحش  إلى 
أن  اليأس، وما  جدوى   الشعوب وعم بين 
أربح، إذا كنت في ذروة مشواري الرياضي، 
مشاعر  أستفز  أن  كإنسان،  نفسي  سأخسر 
الــجــمــيــع بــحــركــة 
ــة بــذيــئــة،  ســخــري
الكراهية  أؤلــب  أن 
أو  بأيقونة  ــاً  حــاطّ
أو هكذا  رمز وطني، 
المغوار،  اللاعب  أيها 
ــداف  ــ ــســجــل الأهـ ت
كأنها  الشباك  في 

أصفار !       

أجد  لماذا  أعرف  لا 
ضالتي  ــام  الأيـ ــذه  ه
القديمة،  ــي  أوراق في 
التي  تــلــك  خــصــوصــا 
كتابي  فــي  جمعتها 
المنتصرة»،  «هزائمي 
بلسان  تنطق  لكأنها 
العربية  شعوبنا  حــال 
ــراه الــزمــن  ــ ــوم، ت ــي ال
الواقف،  هو  أقــف  حيث 
أجلس  حيث  المكان  أم 
خارج  أنا  أم  جالس،  وهو  المسافات  يحرق 
لا  والعدم،  الوجود  بين  والمكان  الزمان 
تتمزق  حين  إلا  أحياء،  حولي  من  أن  أشعر 
لا  حين  للجنون،  يا  القدم،  بكرة  الشباك 
سوى  الأعــوام  توالي  مع  حياتنا  في  تتغير 

الأرقام ! 

مع هذا الوعي العالق بمؤخرة القطار، لا 
يحاول  كمن  بيد  يدا  أضرب  أن  إلا  يسعني 
تظاهرة  تكون  أن  أملي  بالريح،  القبض 
لرأب  ســارة  فرصة  المغرب،  في  (الــكــان) 
يتسع  أن  لا  القارة،  شعوب  بين  الصدع 
الجرح في لحظة نشوة كاذبة، فالكرة تبقى 
أترك  أن  الأصح  الثرثرة،  إلا  تيلها  ولا  كرة 
أترك  أن  نظيفا،  ضيفا  حللت  حيث  المكان 
أملأ  أن  الشجر،  غرست  لو  كما  طيبا  أثرا 
ذاكرتي بأجمل اللحظات الإنسانية، قبل أن 

أشحن هاتفي متباهيا بالصور! 

المدير: عبد االله البقاليالمدير: عبد االله البقالي

10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط 

سنة:  56
سنة التأسيس:  1969/2/7

الخميس 18 من رجب 1447
الموافق  8 يناير 2026

Bach1969med@gmail.com
10 ، شارع زنقة المرج حسان الرباط 

BachBach19691969med@gmail.commed@gmail.com

مم

bachkar_mohamed@yahoo.frمحمد بشكار

 الـعلمالـعلم الثقـافــيالثقـافــي 

الكرة الكرة روحٌروحٌ 
وما تبقّى وما تبقّى 

مُجرّد  مُجرّد  ثرثرةثرثرة !  ! 



الخميس 8 من يناير  2026
22

د.بوجمعة 
د.بوجمعة 

العوفيالعوفي
د.أحمد د.أحمد 
بلحاج آية بلحاج آية 

وارهام وارهام 

ت
ارا
د
ص
إ

ت
ارا
د
ص
إ

أطلق بيت الشعر في المغرب أخيرا 
 ،2025 لسنة  الجديدة  منشوراته 
للشاعر  جديد  نقدي  كتاب  وضمنها 
بوجمعة  المغربي  الفني  والناقد 
الهوية  (أسئلة  عنوان  تحت  العوفي 
في الفن المغربي وشعرية الكتابة: 
الإنتاج الدلالي والجمالي).  والجدير 
سوف  الكتاب  ــذا  ه ــأن  ب بالذكر 
افتتاح  حفل  ضمن  تقديمه  يتم 
المغرب  في  الشعر  بيت  أنشطة 
للموسم الثقافي لسنة 2026، مع 
المنشورات الجديدة الأخرى لبيت 
مؤلفات،   10 وعــددهــا  الشعر، 
والنقد  الشعر  بين   عــوز ــت ت
العدد  على  ــلاوة  ع والترجمة، 
وذلك  «البيت»،  مجلة  من   45
يوم الثلاثاء 13 يناير 2026 في 
الساعة السادسة مساءً بالمعهد 

الكوريغرافي   والفن للموسيقى  العالي  الوطني 
وار مسرح محمد الخامس)، بحضور ومشاركة  بالرباط (جِ
الشعراء والمؤلفين المعنيين بهذه الإصدارات الجديدة.
أو  بشقّين  ــزدوج،  م بتفصيل  الكتاب  هــذا  ويأتي 
النوع  في  ومستقلَّين  مختلفين  رئيسيين،  محورين 

لكنهما  والموضوع،  والماهية 
طبيعتهما،  فــي  متقاطعين 
معا  انــتــمــائــهــمــا  حــيــث  مـــن 
التعبير  ــى  إل والــشــعــر)  ــفــن  (ال
الدلالي  الإنتاج  ومجالات  الفني 
السؤال  بينهما  يوحد  والجمالي. 
لخصوصيات  الفاحصة  والمقاربة 
حيث  من  حــدة،  على  منهما  كل 
ز  ومركّ ممكنٍ   تفكيك محاولة 
وإشكاليات  «قضايا  لـــ  ودقــيــق 
في  والتأصيل  الهوية  وأسئلة 
على  المغربية»،  التشكيلية  الفنون 
الدراسة،  من  الأول  المحور  مستوى 
تبيان  على  العملُ  ثم  جهة،  من 
المغربي،  الشعر  تجربة  ومساءلة 
تجاربه  مــن  الكثير  فــي  والــبــحــث 
وخصوصية  «شعرية  عن  المعاصرة 
حين   ،أي ثانية.  جهة  من  الكتابة»، 
وأدواته،  رؤاه،  في  الشعر،  هذا  انتقال 
«القصيدة»،  من  والتعبيرية  الجمالية  وإنــجــازاتــه 
الكتابة،  إلى  والسماعية  الإيقاعية  وبنياتها  بخاصياتها 
والبصرية  والدلالية  التجسيدية  ومميزاتها  بخاصياتها 

الجديدة والملموسة والظاهرة.

الإنتاج الدلالي والجمالي الإنتاج الدلالي والجمالي  

جديد الشاعر المغربي الدكتور أحمد بلحاج آية وارهام، 
ديوان شعري رأى النور أخيرا  بمصر، وهو موسوم بـ“كشعلة 
ماء“، يمتد على مساحة 128 صفحة من القطع المتوسط، 

وقد صدر في الثلث الأخير من العام 2025م.
في طيات نصوصه تكمن تساؤلات عميقة حول التناقضات 
للنار  كرمز  ”الشعلة“  بين  يجمع  فهو  والجمالية.  الوجودية 
والاحتراق وبين ”الماء“ كرمز للهدوء والإطفاء، وهذا يوحي 
أبواباً  يفتح  لكنه  ظاهرياً،  المتنافرة  العناصر  من  بمزيج 
المتناقضات.  بين  الاتحاد  يجسد  كفن  للشعر  أعمق  لفهم 
وتوليد  المتناقضات،  تعانق  في  كامن  أساسه  في  فالشعر 
طبعاً:  الذهن صورة مستحيلة  إلى  تتبادر  حيث  المفارقات، 
شعلة من ماء. فالشعلة تشير إلى اللهب، الاحتراق، الضوء 
المتقلب، والطاقة المتفجرة، بينما الماء يرمز إلى السكون، 
يوحي  التناقض  هذا  الهادئ.  والتدفق  الإطفاء،  الانتعاش، 

التي  المتنافرة،  القوى  بين  التوازن  بفكرة 
العنف والسلام.  الدمار والخلق،  إلى عالم يجتمع فيه  تدعو 
يجعل  مما  اليومية،  الحدود  تتجاوز  وجودية  تجربة  وإلى 
التناقضات  مواجهة  في  الذات  لاستكشاف  أداة  الشعر  من 
الكونية. فالعنوان يبدو كدعوة للقارئ ليعيش لحظات اتزان 
مفتقدة في الحياة اليومية، وليس مجرد تركيب لغوي، بل 

هو رمز فلسفي وصوفي يعكس رؤية  للوجود.
 خلفه تكمن ظلال معان مثل تحرير الذات من ”شرنقة 
الاتزان  وتوليد  جامد،  مادي  إلى شيء  التحول  أي  التشيؤ“، 

في الذوات.
الذات  ومياه  الكونية  ”مياه  نرى  الديوان  نصوص  ففي 
التجارب  تتصارع  حيث  وحدوسها“،  لشجونها  الحاملة 
للتوازن  كرمز  بالماء  النار  تعادل  ماء“  ”كشعلة  الإنسانية. 
رؤية  يعكس  مما  (الماء)،  والتسكين  (النار)  الغليان  بين 
الكائن  بين  الاتزان  وتحقيق  الهلاوس  لمحو  كأداة  للشعر 
يستطيع  بحيث  الإنسان،  في  الروحي  الكائن  وبين  المادي 
حوله  بما  روحي، يحس  كائن  إلى  مادي  كائن  التحول من 

من جمال وسط الفوضى.

كشعلة ماءكشعلة ماء
أسئلة الهويّة في الفنّ المغربي وشعرية الكتابةأسئلة الهويّة في الفنّ المغربي وشعرية الكتابة

أعلنت الأمانة العامة لجائزة الشارقة لنقد الشعر العربي، 
التي تنظمها دائرة الثقافة في الشارقة بدولة الإمارات العربية 
كان  التي  لعام 2025  الخامسة  دورتها  نتائج  عن  المتحدة 
العربية  القصيدة  في  والفنية  الثقافية  «الأنساق  موضوعها 
المعاصرة»، وقد نال الجائزة ثلاثة نقاد عرب مرموقين منهم 
التعليم  أستاذ  لعرج،  المهدي  المغربي  والأكاديمي  الناقد 
العالي بالمركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بفاس، وقد 
الشعرية  التجربة  ببحثه: «نسق  الثانية  المرتبة  على  حصل 
في القصيدة العربية المعاصرة بين حجة التجديد وانقسام 
التونسي محرز  الناقد  الأول  المركز  على  النموذج». وحصل 
الشعر  في  الخطابي  «النسق  بحثه  عن  راشدي  محسن  بن 

العربي الحديث- مسائل تأسيسية وممارسات 
الناقد  الثالث  المركز  في  وحل  تطبيقية». 
الموريتاني الحسن محمد محمود عن دراسته 
العربية  القصيدة  في  النسقية  «الفضاءات 

المعاصرة- دراسة نسقية».  

خطاب الأراجيز التعليميةخطاب الأراجيز التعليمية::
بحث في الوظيفة التداولية للإيقاعبحث في الوظيفة التداولية للإيقاع

وقد تزامن هذا التتويج مع صدور كتاب 
عن  لعرج  المهدي  للدكتور  جديد  نقدي 
وهو  ظبي،  بأبي  والسياحة  الثقافة  دائرة 
التعليمية:  الأراجيز  «خطاب  عنوان  يحمل 
للإيقاع»،  التداولية  الوظيفة  في  بحث 
ويتمحور هذا المؤلف -حسب إضاءة ترصع 
الأراجيز  خطاب  «حــول  الأخير-  الغلاف 
في  وتتطور  تنمو  ظلت  التي  التعليمية 

تفاعل عميق مع مختلف التحولات التي كانت تعتري الثقافة 
العربية الإسلامية في شتى مجالاتها، وذلك منذ أوائل عصر 
من  الثقافة،  هذه  بتنوع  الإحاطة  إلى  سعت  حيث  التدوين، 
خلال الانخراط في دينامية تقييد العلم، والاحتفال بتسهيل 
تلاشي  أو  فهمه  التباس  من  احترازاً  تعلمه،  وتيسير  حفظه 
بلغ  والمعارف  العلوم  تصنيف  أن  بدا  كلما  سيما  لا  محتواه، 
أوجه وأن تنظيرها وصل غايته في مجال النثر، أو بالنظر إلى 
مظاهر  من  مظهراً  فأصبح  الممارسة  بفعل  أيضاً  ترسخ  ما 
استقرارها.  عوامل  من  وعاملاً  حياته  بشؤون  الإنسان  خبرة 
وهو ما كان يتجدد في ظل تبدل الأحوال وتلاحق المستجدات 
والانتفاع  العلم،  تطوير  في  العقل  إعمال  عن  تنجم  التي 
الموقف  وتحيين  ــه،  ب العمل  فــي  بفهمه 
الواقع  إكراهات  بحسب  والرأي 
أشرنا  التخاطب.  ــداخــلات  وت
بإنتاج  التي حفت  السياقات  إلى 
الخطاب وتجلياته وأشكاله،  هذا 
خصائصه  ــرز  أبـ على  ووقــفــنــا 
يتجلى  كما  التداولية،  ووظائفه 
التي  المتون  مجموع  في  ذلــك 
شمل ترجيزها علوم اللغة والأدب، 
العقلية  والعلوم  الدين،  وعلوم 
والتاريخ  الأخلاق،  وعلم  والصحية، 
والسياسة والآداب العامة، وغيرها. 
متبصرة  منهجية  رؤيــة  اعتمدنا 
والتكامل  الاتساع  مبادئ  تراعي 
الخطاب  هذا  تحليل  في  والاتصال 
بالقدر  ورهاناته،  مقاصده  وفهم 
إلى  السعي  في  أهميته  يظهر  الذي 
الضياع،  من  والمعارف  العلوم  حفظ 
تعليم  من  بها  يليق  بما  وإحاطتها 

وإفهام.»

تتويج الناقد والأكاديمي المغربي المهدي لعرجتتويج الناقد والأكاديمي المغربي المهدي لعرج

بجائزة الشارقة لنقد الشعر العربي



، ذاتَ عطلةٌ، كلُّ ما في جيبي من لوزٍ، رميتُهُ للبطِّ
صحبَةَ شمسٍ، تدفيءُ الخُطٴواتِ.

إثرَ العودةِ، لم أجدٴ تذكرتي السفر؛
علي قطعُ مسافاتٍ تُقَدرُ باستظهارِ معلقة امرئ

القيسِ.
الشمسُ ترتدي كعبا عاليا، لتبرزَ شعورَها

العاطفي،
ترجوني سطرا شعريا، في ما سيأتي، مكتفيا بحرفٍ

من لقبها فقط.
هي الشمسُ تنعكسُ على بحيرةِ البط.

جيبي الأيمنُ بدون نقودٍ معدنيةٍ،
ولا لوزٍ،

كلما تذكرتُ ذلكَ اليوم،
أستظلُّ بالشمسِ،

هذه الشمسُ حريةٌ، تشيرُ بأصابِعها،
إلى أسبابِ الفقر،

بينما القصيدةُ، تشيرُ إلى استعارةٍ مكنية،
خوفا من ديدانِ الأرض.

أنا الٱن، تحتَ الغطاء، أحلمُ 
بالبحيرةِ،

وباللوزِ،
وتذكرةِ الرجوعِ إلى حديقةِ 

اللامبالاة،
وبأولِ حرفٍ لامرأةٍ قمحيةٍ،

ذاتِ شعرٍ دائري،
كشَعرِ ميراي،

منهُ البدايةُ والبداية،
تسردُ ذكرياتِ الطاولات،

أنا الٱن جبران،
وأنتِ مي،

أو زيادةُ حرفٍ،
33عندما تشرقُ الشمس.

الخميس 8 من يناير  2026

عــر
شــ

عــر
شــ

محمد عرش

 بريشة الرسام البلجيكي رينيه ماغريت

رى
قهق

عُ ال
جو

ر
رى

قهق
عُ ال

جو
لا الورْدةُ ر

هُنا
لا السّيف

هُنا الرّقصُ
على شَفراتِ الحِلاقَة

وُشومٌ بماءِ النّار
والجَسدُ الموُزَّعُ على 

فلى خَرائطِ المَدينَةِ السُّ
بِحدِّ السّاطُور

يُدشّن شَطحاتِه 
على جَفْنةِ الجَمْر
بحُفْنةٍ من حبوبِ 

الـ»انْخِطاف»

هَاتِ الجّعِيرَ
من أوّلِه

هَاتِ الهَريرَ
إلى مُنتهَاه

هاتِ لُفّافَة
واحْرق العَالم

في وَقْدةِ عُشبٍ
لهُ نَكهَةُ الأعَالي

هَاتِ قبْضَتك مُدمّاة 
بألفِ خَبْطةٍ

على بابِ المُحَال
هاتِ وَجْهكَ منْخُورا 

بصرْخَتِه
              مَجْلوّاً بكلِّ الممََاحِي

هَاتِ اللّيْلَ بِكَلْكَله 
مَسمُولَ العُيُون

اجْدعْ آذانَه
ابْترْ أطْرافَه

اسْلخْ جِلدَه
قاقِ الخَلفِيّ اسْحَلْهُ في الزُّ

لِجَذَلِكَ الفَجائِعيّ
وارْفعْ نخبَ ماءِ الحياة

في صِحّةِ الواقِفينَ على حدِّ النّطْع
ارْفعِ الأرضَ إلى قِيّامة الهَيُولى

لْوِ الأخِير افترسْ نفسكَ حتّى الشِّ

هـلِّـلْ بِدمكَ مُضَاءً بنَجْمةِ الخَرَاب
هَـلِّـلْ به مُمْتشِقا زَهْرةَ الجَحِيم

وَاتْلُ بقاياكَ
عَلى آخرِ الأرْصِفَة

يا أخُوّةَ دَمٍ أسْوَد
يُشَعْشعُ فِي الكوَابيس

في العَرَاء.

الوَرْدةُ الوَرْدةُ 
عبد العالي دميانيوالسّيف



الكوميديا الصادمة والمتفرج المقهورالكوميديا الصادمة والمتفرج المقهور
انشغالها  أن  الصادمة  الكوميديا   بِرتعت
في  يصب  إنما  الغربية،  صيغه  في  بالتغريب 
للإنسان  بالنسبة  التلقي  إشكالية  صلب 
أن يمارس  له  التي تخول  المقهور، وللكيفية 
انطلاقا  المسرحية،  الفرجة  عملية  في  حقه 
ومؤثرا.  فاعلا  يكون  أن  له  يتيح  موقع  من 
بممارسة  سوى  تتأتى  لن  الفاعلية  وهــذه 
ذي  عــرض  ثنائية  على  تتأسس  مسرحية 
إثارة جمالية، وجمهور شغوف بالفرجة، على 
مسرح  ولا  ممثل،  دون  مسرح  لا  أن  أساس 
الحقيقي  المسرح  جــمــهــور.<<إن  ــدون  ب
أن  في  يرغب  والذي  فعلا،  والهادف  الجاد 
ينبغي  الجمهور تواصلا فعالا،  يتواصل مع 
التفكير  أن ينطلق في تنظيراته ليس من 
عليها  تكون  أن  ينبغي  التي  الكيفية  في 
مختلف عناصر ومكونات العمل المسرحي، 
شيء  كل  وقبل  أولا  ينطلق  أن  عليه  بل 
حقيقي  فهم  من  ذاته،  الجمهور  هذا  من 
لميكانيزمات التلقي التي تتحكم عنده في 
وأن  وتوجهها،  المسرحية  الفرجة  عملية 
ينطلق أيضا مما هو ثابت فيها، ومما هو 
هو  مما  فيها،  أساسي  هو  مما  متحول، 
ثانوي، مما يمكن الاستغناء عنه، ومما لا 

يمكن الاستغناء عنه.>>33
بــنــاءً عــلــيــه، تــســعــى الــكــومــيــديــا 
من  المتلقين  اســتــدراج  إلــى  الصادمة 
إلى  المحايدين  المشاهدين  وضعية 
المشهد  بناء  في  المساهمين  وضعية 
جهة،  من  المكثف  بحضورهم  المسرحي 
لإبداء  الذهني  رصيدهم  وباستنهاض 
وتصريف  موقفهم،  وتحديد  رأيــهــم 
تأثيرهم من جهة أخرى. وبذلك تكتسب 

الجمالي  الامتاع  بتحقيقها  الجماهيرية  مشروعيتها  المسرحية  الممارسة 
والإفادة الفكرية والمؤانسة الماتعة، وترتقي إلى مستوى الفعل البناء في 
الفني.  للخلق  التراكمي  المسار  إلى  تنضاف  نوعية  قيمة  التاريخ بوصفها 
ا، ملقاة على عاتق رواد المسرح التجريبيين ذوي الحس  إن المسؤولية إذً
اجتهاداتهم  حصروا  الذين  المسرحيين  المنظرين  لتجاوز  التغريبي 
اعتبار  دون  المسرحي،  للعمل  الخاصة  تصوراتهم  <<في  التنظيرية 
الأساس  في  التنظيرات  هذه  وضعت  الذي  المسرحي  الجمهور  لحقيقة 
المسرح هو  الفني يعتبر  التعبير  أجله، لأنه ومن بين كافة أشكال  من 

حضور  دون  اكتماله  يستحيل  الذي  الفن 
الكوميديا  تعلن  وهنا  المتلقي.>>34 

حيال  الصادم  موقفها  عن  الصادمة 
كان مصدر  التجاري، سواء  <<المسرح 

وهذا  التذاكر،  شباك  هو  ارتــزاقــه 
النوع أصبح منعدما عندنا، أو كان 

كما  العام،  المال  هو  مصدره 
يسمى  فيما  الحال  هو 

المسرحي.  بالدعم 
وهو المسرح التجاري 
عــنــدنــا،  المتبقي 
يتقاضى  ــذي  ــ والـ
تـــعـــويـــضـــات مــن 
ليس  طبعا  الدولة، 
لأنه  مقابل،  بــدون 
المثل  يقول  وكما 
ذئب  «لا  الشعبي 

يعوي الله».>>35
ــا إدانـــــة  ــ ــه ــ إن
للمسرح  صــريــحــة 
ينتج  الــذي  السائد 

ــم أنـــه  ــزعـ ــا يـ ــ م
مسرحي».  «عمل 
ــه فــعــل مــريــب  إنـ
الانتهازية  محركه 
اعتمادا  والاستجداء 
<<مسلكيات  على 
من  أو  مــشــبــوهــة، 
الدعم  لجان  ــرف  ط
الذين تمثلت عندهم 
ــذه الــمــمــارســات  هـ
ــة فــي  ــازيـ ــهـ ــتـ الانـ
والمحاباة  المحسوبية 

التحولات  من  الانطلاق  وبــدل  الولائم.  وأخلاقيات 
المسرحي  العرض  تجاه  الجمهور  المنتظرة في سلوك 
إيمانا بهدفية المسرح وبرسالته الخالدة منذ أرسطوفان، 
أصبح كل تفكيرهم أفرادا وفرقا وجماعات، وبنسبة تزيد 
على التسعين بالمائة من الحاصلين على الدعم، أشبه 
الإجرامية، منصبا  العصابات  وتخطيط  بتفكير  يكون  ما 
بالأساس على البحث عن الحيل والطرق الملتوية كيفما 
إلى  توصلهم  أن  يمكن  والتي  التوائها،  درجة  كانت 

الحصول على الدعم المادي.>>36
مضاد  كـمسرح  نفسها  الصادمة  الكوميديا  تقدم 
عروضا  يقدم  الذي  التكسبي،  التجاري  للمسرح  وبديل 
المدعوم  المسرح  بؤس  إنه  أحــد.  يشاهدها  لا  بئيسة 
جماهيريا؛  عنه  والمتخلَّى  إبداعيا،  منه  والميؤوس  ماديا، 
والذي  وجوده،  سبب  هو  الجمهور  هذا  بأن  العلم،  <<مع 
في  هو  التعاطي  هذا  مثل  إن  الوجود.  هذا  ينعدم  بدونه 
نظر «جروتوفسكي» منظر المسرح الفقير، أشبه ما يكون 
التكسبي  المسرح  وممثل  المومس  بالدعارة لأن كلا من 
الحالة  هذه  وفي  المال.>>37  مقابل  جسديهما  يبيعان 
يتحول القهر من مجرد <<صفة ملازمة للإنسان باعتباره 
Condition بشريا  وضعا  باعتباره  أو  كينونة  أو  وجودا 
humaine>>38 إلى صفة ملازمة للتلقي أيضا، وفي ذلك 
التواق  للإنسان  الغريزي  للشغف  واستغلال  وإهانة  احتقار 
دوما إلى الاحتفال الجماعي سواء تعلق الأمر بفرحة أو ترحة؛ 
على اعتبار أن في كل ما هو جماعي تنفيس وتطهير للذات 

البشرية.
بين  حوار  هو  المسرحي  الخطاب  أساس  كان  ولما     
أو  بصرية  الرسالة  كانت  سواء  إليه،  ومرسل  مرسل 
سمعية أو حركية؛ فإن المعني بهذا الحوار هو المشاهد 
الذي يمثل حضوره مشاركة غير مباشرة فيه، ومساهمة 
مباشرة في صناعة العرض. غير أنه في المسرح الريعي، 
يصير القهر صفة ملازمة للمتلقي، فيصبح متفرجا مقهورا 
وحينما  العزيمة.  مكسور  الإرادة،  فاقد  الجناح،  مهيض 
يجرد هذا المسرح المشاهد من ذاته كإنسان، 
ذلك  فمعنى  موضوع،  إلى  تحويله  ويتم 
بالفعل  القيام  على  القدرة  <<إفقاده 
عزيز  تعبير  حد  على  وإنزاله  الإرادي، 
إلى  الشخص  مرتبة  من  لحبابي 
مثل  في  والإنسان  الكائن.  مرتبة 
وقدرته  حريته  سيفقد  الحالة  هذه 
واتخاذ  والاختيار  المبادرة  على 
القرار، ويصبح مجرد نتيجة حتمية 
إرادته،  عن  الخارجة  للإشراطات 
وهي الإشراطات التي لن يكون 
من جرائها إلا أن تثبته ضمن 
لوضعية  المأساوية  العلائق 
ينقلب  حينها  الــقــهــر.>>39 
هو  ــذي  ال المسرحي  الــحــوار 
تداولية  عــلاقــة  الأصـــل  فــي 
على  تقوم  تواصلية  جدلية 
مونولوج  إلى  والإنصات  الكلام 
العملية  طرفي  أحد  فيه  يكتفي 

الخميس 8 من يناير  2026

د. عبد الرحمن بن إبراهيم

رح
س
م

رح
س
م

44

مِن نَحْتِ مِن نَحْتِ 
الْمُصْطَلَحِ إِلى الْمُصْطَلَحِ إِلى 

تَمَثُّلِ الْمَفْهومتَمَثُّلِ الْمَفْهوم
قراءَةٌ في المؤلَّقراءَةٌ في المؤلَّف النقدي ف النقدي 

الْمسرحي الْمسرحي الكوميديا الصالكوميديا الصادمةادمة

هور- تأليف لحسن قناني هور- تأليف لحسن قنانيسخرِيةُ الإِنسان الْمقْ سخرِيةُ الإِنسان الْمقْ

الجزء الثالث والأخيرالجزء الثالث والأخير



الخميس 8 من يناير  2026
55

م على الاستقبال  المسرحية بالإرسال في اتجاه مشاهد خانع مسلوب الإرادة مرغَ
دونما إبداء فعل أو رد فعل. وفي هذه الحالة ينتفي الشرط التواصلي الذي هو 
أساس العملية المسرحية. <<وبدون الحوار الحقيقي القائم على استنفار ملكات 
التفكير والنقد والتحليل، لا يوجد تواصل. وإذا انعدم التواصل انعدمت الهدفية 
المحايثة للعملية الإبداعية في العمل المسرحي، والمتمثلة في اكتساب القدرة 
على التدخل الإيجابي في الواقع من أجل المساهمة في تغييره. طبعا هذا الأمر 
أو  الجمهور  عند  الإبداعية  القدرة  من  التقليل  لأن  القهر،  وضعية  كثيرا  يخدم 
أن يصبح  ليس من صالحهم  لأنه  القهر،  في مصلحة صناع  تماما هو  إلغائها 
موضوعا  سيصبح  حينئذ  لأنه  المقهور،  للإنسان  بالنسبة  وعي  موضوع  العالم 

للتغيير كذلك.>>40
ملحة  ضرورة  التغيير  مسرح  إلى  الحاجة  إن 
القاعات  أفرغت  التي  الزيف  مظاهر  لمحاصرة 
فرجة  إلى  المتعطشين  روادها  من  المسرحية 
الشغوف  للجمهور  الاعتبار  تعيد  مسرحية 
لبلورة  مفتوحا  مجالا  <<باعتبارها  بالفرجة 
تروم  اقتراحية  ونشاطات  معرفية  تصورات 
الأركيولوجي  بالحفر  المسرحي  البحث  تعميق 
أساس  ترتكز  التي  الفرجوية  الأشكال  في 
يتحول  والإثـــارة.  والصدفة  الارتــجــال  على 
وفعل  حركي،  إنجاز  إلى  بجسده  الممثل  فيها 
فيها  يتحطم  أنثروبولوجية  وعلامة  فرجوي، 
المباشر  التفاعل  ويتحقق  البصري،  الإيهام 
والتلقائي بين الممثل والمتفرج في الفضاءات 
أكبر  هامشا  للجمهور  تتيح  التي  المفتوحة، 
يتحقق  وبذلك  والتعبير.>>41  التفكير  في 
ينسج  الــذي  الحقيقي  المسرحي  التواصل 
علاقة مصالحة بين طرفي الفعل المسرحي. 
تتحقق في  أن  غاية منشودة لا يمكن  وهي 
ظل المسرح القهري كرافد من روافد الثقافة 
في  هو  <<مــا  ــذي  ال المسيطرة  السائدة 
وبذلك،  القهر.  لمجتمع  انعكاس  إلا  جوهره 
فالعلاقة عند هذا المسرح القهري - باعتباره 
مسرحا مميتا يقوم على التكسب والارتزاق 
أحادية  علاقة  والقاعة، هي  الخشبة  بين   –
الجانب يتحول فيها الديالوغ إلى مونولوغ، 

وذلك على الشكل التالي:
الممثل يرسل والمتفرج يتلقى

الممثل يعرف والمتفرج لا يعرف
الممثل يتحرك والمتفرج يبقى ثابتا

الممثل يتكلم والمتفرج ينصت
الممثل يختار والمتفرج يذعن

الممثل له عقل والمتفرج فاقد للعقل
الممثل يلعب والمتفرج يعيش وهم اللعب

الممثل يشارك في الحدث والمتفرج يتقبل الحدث..
الممثل هو مركز العملية المسرحية والمتفرج هو هامشها.>>42

واحد.  اتجاه  في  يسير  وحوارها  الجانب،  أحادية  قهرية،  قمعية،  علاقة  إنها 
وهي الحالة التي ينعدم فيه الحد الأدنى من محددات التداول اللغوي بالنسبة 
يحصل  التي  الكيفية  في  أساسيين  شرطين  باعتبارهما  والمقام  السياق  إلى 
التخاطبية  علاقتهم  في  اللغة  مستعملي  بين  الدلالة  وإنتاج  التواصل  فيها 
أو  التسلطية والأنانية سواء لدى الأفراد  للنزعة  انعكاس  إنها  تدليلا وتوجيها. 
تتم  بحيث  والتأثير؛  التأثر  على  تقوم  التي  التفاعلية  تنهار  وبذلك  المجتمعات. 
عملية إنتاج المعني بين طرفي الحوار اللذين هما الممثل والمشاهد، من خلال 
الفعل وردود الفعل. ونجاح ذلك في العملية المسرحية لا يتحقق التفاعل سوى 
الحواجز  تكسير  على  يعين  ما  وهو  وتوقعاتهم،  المتلقين  انتظارات  باستحضار 
ونكون  المسرحي،  الفعل  بين طرفي  تفاعلٌ  ويحدثُ  والمشاهد،  الممثل  بين 
يعتبر  الذي  التحفيزي  المسرح  تميز  التي  المسرحية  التفاعلية  بصدد  عندها 

الجمهور طرفا أساسيا ومباشرا في إنتاج المشهد. 
إننا في مسيس الحاجة إلى المسرح التفاعلي <<الذي يعتبر من أقوى وسائل 
الاتصال المباشر مع المشاهد، لما يتميز به من حيوية وموضوعية في الطرح. 
كما أنه يهتم بإثارة القضايا والهموم المجتمعية، مع التركيز على الأبعاد المحلية 
إنه تجسيد  المسرحي.>>43  الأداء  المتلقي  بين  الوجداني  الارتباط  تعزز  التي 
قواعده  أرسى  الذي   theatre of the Oppressed المقهورين»  «مسرح  لـ 
 .(Augusto Boal (1931 – 2009 بوال»  «أوغيستو  البرازيلي  المسرحي 

الإبداعي  الجمالي  الاجتماعي  الجوهر  على  المسرحية  المدرسة  هذه  وتتأسس 
الذي يظهر في صورة جديدة وغير مألوفة، وعلاقة جديدة تماما بين الجمهور 
علاقة  تأسيس  الخاص  تكوينه  في  المسرح  هذا  ويحاول  المسرحي.  والعرض 
شراكة جديدة، بين هاتين القاعدتين المسرحيتين بشكل من أشكال الاندماج 
يطرحه  الذي  الاجتماعي  الحل  نحو  المسرحي  العمل  دفع  لأجل  الإثنين  بين 
مسرح المقهورين، ألا وهو تغيير الواقع، وليس التماهي معه كما ينشد المسرح 
ر أن سمة المسرح التقليدي بكل أشكاله، هو عزل  الكلاسيكي. ويرى هذا المنظِّ
الناس عن دائرة الفعل، وعن ممارسة التغيير، وعدم إتاحة الفرصة له لممارسة 
المقهورين  مسرح  خصوصية  إن  المسرحي.  العرض  موضوع  في  التأثير  فعل 
تتمثل في اعتباره مرآةً تتيح للمشاهد إمكانية التدخل لمباشر لتعديل 
بمجرد  الاكتفاء  بدل  المسرحي،  المشهد 
النظر إليه.  إن تجربة أوغستو بوال تتحدد 
ويراها  يحللها  كما  للواقع  صورة  بناء  في 
الجمهور، بترتيبها من جديد وتبديل ما يلزم 
فالمقهورون  (المقهورون).  وكما يحلوا لهم 
الحل  داخل  ومشكلاتهم  أنفسهم  يصورون 

المسرحي الذي يعطونه للعمل المسرحي.
على  المقهورين  مسرح  منهج  <<يقوم 
الصورة،  مسرح  أساسية.  تقنيات  خمس 
مسرح  الخفي،  المسرح  الجريدة،  مسرح 
تقنيات  وكلها  التشريعي.  والمسرح  المنتدى 
بدرجة  فاعلا  ليصبح  المتفرج  دمج  عل  تعمل 
أو بأخرى، ولكي يتحول العرض إلى فعل قابل 
للتحول كل مرة حسب تدخلات المتفرج؛ حيث 
يصبح المنبر المسرحي ساحة للنقد، ومساحة 
المعنى،  بهذا  المتفرج.  مع  الحي  للتفاعل 
تعد التقنيتان الأخيرتان أكثر تفاعلية.>>44

المقهور  المواطن  رائدة يجد فيها  إنها تجربة 
ترجمة وتجسيدا لوضعه البئيس، تتيح له فهم 
اللعبة  قواعد  في  المتحكمين  وفضح  الواقع، 
المتوارين الذين لا يراؤون. ومن ثمة، امتلاك 
تنويرية  تعليمية  منظومة  لبناء  فكرة/أفكار 
الاجتماعي  القهر  لمنظومة  مضادة  جماهيرية 
ثقافي  بفعل  رهين  ذلــك،  وبلوغ  والسياسي. 
ملتزم، قمين بإنتاج ذهنية جديدة قوامها الحرية 
مع  يتقاطع  ما  وهو  والمساواة.  والديمقراطية 
الكوميديا  معالمه  رسمت  الذي  الإبداعي  الأفق 
عن  يعبر  الذي  المقهور  <<للمتفرج  الصادمة 
أشكال  لكافة  تنكره  في  هــذا  التنويري  ميله 
المتفرج  إنه  جمالية.  أم  أكانت  فكرية  الوصاية 
الذي لا ينقاد دون إرادة منه لأي إيحاء مهما كان 
نوعه، ولا ينساق وراء أي انفعالات من جرائها أن 
تجعله يندمج فيما يقدم له إلى درجة التماهي، مع 
ما يترتب عن ذلك من فقدانه للقدرة على أن يكون مشاركا في هذا الحوار الفني 

الذي يسمى العرض المسرحي.>>45  

 هوامش:  هوامش: 
-33 نفسه، ص145، 146

-34 نفسه، ص146
-35 نفسه، 147

-36 نفسه، ص148، 149
-37 نفسه، ص150
-38 نفسه، ص151

-39 نفسه، ص152، 153
-40 نفسه، 154

-41 عبد الرحمن بن إبراهيم، مجلة دراسات الفرجة – (ملف العدد عن فرجات 
الشارع والأمكنة الأخرى) طنجة، العدد12 – 2021، ص54

-42 نفسه، ص155، 156
جريدة  التفاعلي،  المسرح  داخل  بطلا  الجمهور  يصبح  كيف  طه،  جهاد   43-

مسرحنا» المصرية، العدد 920، بتاريخ 14 أبريل 2025
-44 نورا أمين، مسرح المقهورين.. أفق متعدد ولا نهائي لمقترحات جديدة، 

https://WWW.alfaisalmag.com ،2017 – 2 مجلة الفيصل، مايو
-45 لحسن قناني، الكوميديا الصادمة، مرجع مذكور، ص157، 158 ////...



 في أذني أنَّ الاختباءَ أضمن طاي منذُ طفولتي، يهمسخ ظلٌّ ثقيلٌ لازم
مصدره  أدري  لا   صوت طريق.   أسلم الحائط  بجانب   السير وأن  للنجاة، 
، عيب، شوفك الناس، هذا  يتردد في أعماقي: «إياك ونظرةَ الناس، حشومةٌ

الأمر لا يعجب الناس».
أنه  بدعوى  نشتهيه،  طعاما  تخبئُ  كانت  وأحيانا  الناس،  تقدر  أمي  كانت   
للضيوف، وأن الأواني تحفَظُ في الرفوف حتى يزورنا الناس. كنا حينها ننكر عليها 
تقولون  منا؟!»، فتجيب «حشومة،   أحسن الناس ننتقده بشدة: «هل  ها،  سلوكَ

هذا الكلام عن الضيوف؟!».
أتذكر ذلك اليوم في السوق، حين توقفت مع أصدقائي أمام بائعٍ يعرض سلعا 
ا أنني لا أريد الشراء، لكن  ، كنت واثقً لم أكن بحاجة إليها. ساعات اليد مزركشةٌ
تحاصرني،  كأنها   ،إلي تلتفت  نظراتهم  بأن   شعرت نقودهم،  أخرجوا  عندما 
 هل يعلمون أنني أكره ..ساعة ثمن يدي المرتعشة إلى جيبي ودفعت فمددت

ساعةَ اليد؟! تحيطُ بمعصمي وتعيق تدفق الدم.
ا في الصف مطمئنا،  وفي يومٍ آخر، كنت في المسجد وقت صلاة العصر، واقفً

حتى أُقيمت الصلاة: «قد قامت الصلاة، قد قامت الصلاة». تذكرت فجأةً 
 متراص  صــف وســط   واقـــف أنني 

من  كجدارٍ   الصف كان  وضوء.  بلا 
الانسحاب،  بإمكاني  كان  العيون. 
رِستا  غُ كأنهما  تجمدتا   قدمي لكن 
في الأرض. فصليت معهم أربع ركعات..

(...)
في خريف بارد، وفي إحدى المناسبات 
أمامي.  التبرعات   صندوق  مر الخيرية، 

ما  إلا  معي  يكن  لم 
حاجاتي،  بــه  أَقــضــي 
أن   خشيت لكنني 
 ا، فرميتأبدو شحيح
الأوراق  مــن  مبلغا 
تابعتها  ــاء.  ــزرقـ الـ
 والــصــنــدوق بعيني 
 أيد إلى  عني   يبتعد
أخرى تبدو أكثر سخاءً. 
ستقول  ــاذا  م تـــرى، 
كانت  الــتــي  الأعــيــن 
بخيلاً  «كان  ترقبني: 

أم كان سخيا؟».
(...)

ــا أخــتــار  ــادة، م ــ ع
وفي  التجمعات،  في 
ــة،   ــاص الأعــــــراس خ
أقصى  ــي  ف مـــائـــدةً 
القاعة، أتجنب المائدة 
الأمامية ومائدة الكبار 
وكذلك مائدة الصغار، 
فــأخــتــار الـــوســـط. 
الطعام،  تناول  عند 
ــادر، أحـــاولُ أن  لا أبـ
أحد  فــي  ــم.  ــده ــلِّ أُق
يعجبني  لم  ــراح  الأفـ
 إصرار لكن  الطعام، 
ــان  الــمــضــيــفــيــن ك
يحاصرني.  سياجا 
ــان بــإمــكــانــي أن  كـ
أبتسم وأعتذر، لكنني 
 ــرح أجـ أن  ــأ  أشـ ــم  ل
 هم، فاستمررتنظرت
 أبتلع وأنا  الأكل  في 
 كحجارة  اللقيمات
ساخنة، أسمع معدتي 
تئن بينما أهز رأسي 
ــرمٍ  ــا عــلــى ك ــقً مــواف
أشبه بالاختناق. «هل 
كما  متكبرا،  يرونني 

أرى ذلك في ترحيبهم المبالغ فيه؟!».
 كانت من عادتي أن أخلو بنفسي بعد العشاء، أسير
في طريقي منفردا، أستمتع بنسيم المساء، إلى أن 
بسيارته.  إيصالي   علي وعرض  معارفي   أحد توقَّف 
المشي،  أفضلُ  إنني  له  أقولَ  أن  أرفض،  أن   أردت
لكن الكلمات علقت في حلقي، وكأنها أسيرةُ قفصٍ 
 الطريق  أراقب وأنا  معه،   ركبت لساني.  في  صنع 

ه يبتعد عني. الذي كنت أود أن أسلكَ
الضحك لم يسلم من سطوته. في إحدى  حتى 
 ، مضحكةً أجدها  لم  نكتةً  أحدهم  ألقى  الجلسات، 
نظراتهم    شعرت ا.  ضاحكً انفجر   الجميع لكن 
 علي امتحانا  صــار   الضحك كــأن   ،ــي إل تلتفت 

اجتيازه، فضحكت معهم ضحكةً جوفاءَ. «ههههه». نظرت إلى ملقي النكتة نظرةً 
يراني  حتى  أضحك. «هههه».مشجعةً 

لا  أثرا  داخلي  في  ترك  الذي   الموقف لكن 
 نفسي وسطَ مجموعة محى، كان حين وجدتي
 ، من الأصدقاء اقترحوا فكرةَ صعود جبلٍ شاهقٍ
وأنا أخاف من تسلق القمم. لكن عيونَ الأصدقاء 
 هابي. صعدتر أجبرتني على تسلُّق جبلٍ يثير
وأنا أتشبثُ بنظرتهم، بينما ضحكات الأصدقاء 
يتهامسون:  لعلهم  كالسكاكين:   تندلق أراها 
 كالسلحفاة!». وصلت إليه… بطيءٌ  «انظروا 
 المنظر أنَّ   لأكتشف ،أرتجف وأنا   القمة إلى 
كان خلابا. عكس السيجارة الأولى، 
أصدقائي  يراني  أن  حينها   خشيت
أمامهم  أدخن  كنت  مكتمل.  غير 
بنظري  وأتابعه  الدخان  أنفث  وأن 
وهو كصاروخ في السماء، أما أمام 
أختبئ،  فكنت  والجيران  الوالدين 

أرش العطر وأمضغ العلك.
(...)

اقترحوا  أصــدقــائــي  أن  أذكــر 
 حصلت بعدما  البيت  في  زيارتي 
على   فعملت ــل»،  ــي ــراب «ال على 
صالة  جــدارِ  وطــلاء  ــاث،  الأث تغيير 
مكترٍ  إنني  لهم  أقل  لم  الجلوس. 
أجلِ  من  الرابيل   وصرفت للبيت، 
ملاقاتهم. كان سعيي إلى إرضائهم 
كبيرا، ماذا عساهم يقولون الآن؟!

زال  ما  الــذي   الموقف أن  غير 
هو  الساعة  حــدود  إلى  يكبلني 
الزواج. لعل الحب لم يكن اختياري. 
رسالةَ  زميلةٌ   وضعت الجامعة،  في 
 أردت كتبي.  بين  حمراء  إعجابٍ 
لها،  ليس  قلبي  إنَّ  لها  أقــولَ  أن 
 خوفي من جرحِ نظرتها إلي لكن
حولَ لقاءاتنا إلى مسرحية بائسة. 
إلى  بنظري  أتسللُ  وأنــا   ،وافقت
الزواج،  أخرى، يبتعد الأفق… بعد 
لم تكن رغبتي حقيقيةً في الإنجاب، 
لكن صوتا آخر دفعني إليه. كما أن 
بالطلاق،  تلزمني  جمةً  مشاكلَ 
لكن نظرةَ الناس تكبلني وتجعلُ 

. أيامي كمرور السحاب على عجلٍ
الصغيرةُ  ابنتي  كانت  اليوم، 
في  لمشاركتها   بدعوة  حــلــوت
عرضِ المدرسة، نظرت إلى عينيها 
البريئتين… فرأيت في انعكاسهما 
مدفونةً  تشبهني،  مكبوتةً  طفلةً 

تحت ركامِ «ماذا سيقولون؟»
(...)

وأنتم. ماذا ستقولون؟ 66

ادريس عزابي

رة
صي

 ق
صة

ق
رة

صي
 ق

صة
ق

ظظ

الخميس 8 من يناير  2026

ماذاماذا سيقولون؟ سيقولون؟



ابْنَةُ الأَْنْدَلُس
قَلْبُهَا نَابِضٌ بِوُرُودِ الْجُنُونِ

تُرَاوِدُ لَيْلاً بِكَأْسِ الْجَوَى حُلْمَهَا..
اِبْنَةُ الأَْنْدَلُس

تَتَرَقَّبُ إِقْبَالَ فَارِسِهَا
مِنْ بَرِيقِ اللَّمَى.

تَخْطُبُ الْوُدَّ وَالْوَرْدَ
مِنْ زَائِرٍ فِي خَيَالٍ

يُرَبِّي الْقَصِيدَ
إِذَا شَاهَدَ الْفَجْرَ

يَسْطَعُ مِنْ فَمِهَا..
مَاءِ  ذَاكَ ضَوْءُ السَّ

يُرَتِّبُ خَطْوَ الْوَمِيضِ
عَلَى طَرْفِ سَارِقَةِ الْكَأْسِ

مِنْ سَيِّدٍ ظِلُّهُ لاَ يُرَى.
لاَ تَقُلْ كِلْمَةً فِي حَبِيبٍ،

يُحِبُّ الْجِرَاحَ،
 وَلاَ يَشْتَكِي مِنْ غِيَابٍ طَوِيلٍ

إِذَا كَانَ سَوْطُ الْحَيَاةِ 
بُ طَيْرًا يُعَذِّ   

يُريِدُ جَنَاحًا
لِكَيْ يَنْتَشِي بِالَّذِي 

جَاءَ يَرْنُو كَلَوْنِ الوَرْد.
يَاعِ عَيْنَاهَا مِنْ كِتَابِ الضَّ

تُكَلِّمُ ثَلْجَ هِسْبريس
تُنَادِيهِ: أَيْنَ هَوَاكَ يَا صَاحِبَ رَمَادِي.؟

مِنْ شَفَتَيْهَا يَقْطُرُ تَارِيخُ الأَْنْدَلًس،
إِنَّهَا لَوْحَةٌ مِنْ أَصَابِعِ فَنَّانٍ لاَ يُرَى.

صَمْتُهَا مِنْ تَمَوُّجِ إِيقَاعِ بَحْرٍ يَشُقُّ فُؤَادَ الحْبِيبِ،
عَرَاءِ. بِهِ تَنْتَشِي مَمْلَكَةُ الشُّ

نَارُهَا رَايَةُ الْعَاشِقَاتِ تَزُورُ مَتَاحِفَ حُبِّي.
قَالَتْ: وَيْحَكَ يَا حَبِيبَ الْهَوَى،

غُصْ عَمِيقاً وَلاَ تَلْتَفِتْ.
صَفْوَتِي فِي غِنَاءِ الْعَصَافِير، 

مِنْ شُرْفَةٍ تَرْسُمُهَا أَيَادِي غَرْنَاطَة.
إِنَّ إِبْدَاعَ ذَاكِرَتِي مِنْ خُيُوطِ الخَيَالِ 

عَلَى شَطِّ أَنْدَلُسٍ تَتَدَلَّى.
أَنْتِ جَمْرً الْحَنَانِ يرُشُّ شَظَايَاهُ فِي فُؤَادِي،

وَلاَ يَنْطَفِئُ.
وَرْدُهَا يَتَسَلَّقُ أَرْضَ طَارِق، 

يَرْسُمُ الظِلَّ فُرْسَانُهُ بالبًطولات 
تاريخُها شاهد.

لأَعُودَ صَغِيراً يُرَبِّي فِي الْعَيْنَيْنِ هَدِيلَ الْحَمَام.
يِّدَةُ الموُرِيسْكِيةُ فَوْقَ جَبَلِ الجْلِيد السَّ

يُطِلُّ وَجْهُهَا بَهِيا كَزَوْرَقٍ في المَسَاء
بَ بِهِ،  فَمَا لِي سِوَى أَنْ أُرَحِّ

مَ لَهُ كِتَابَ ذَاتِي. وَأَنْ أُقَدَّ
سَيَّدَتِي كُنْتِ لِي شَمْساً عَلَى جَبَلِ الجَلِيدِ،

تُطِلِّينَ كَطَاوُوسِ الأَْنْدَلُسِ

كُلَّمَا اشْتَدَّ بَأْسِي.
اُترْكِينِي أَمْدَحُ ظِلاَلَ وَجْهِكِ

ةِ عَلَى قَدَمِ الْجَبَل. رُقَاتِ المْصْطَفَّ  في كُلِّ الطُّ
فِي تُرَابِ الْحُبِّ

غُ طَائِرَانِ عَجِيبَانِ بِأَجْنِحَةِ الْوَفَاء.  يَتَمَرَّ
يَا سَيِّدَتِي المْورِيسْكِيةُ 

عُودِي وَرْدَةً تَبْقَى حَيَّةً فِي بَاطِنِ أَرْضِ ذَاتِي،
أَوْ فِي ظِلاَلِ حُلْمِي.

بَيْنَكِ وَبَيْنِي
 غُيُومٌ تُلاَمِسُ عَيْنِي فِي كُلِّ اللَّحَظَات.

ؤْيَا تَخْرُجُ مِنْ عِطْرِكِ، دَهْشَةُ الرُّ
تَعَلَّمْتُ مِنْهَا لُغَةَ الْوَرْد.

دُ أَيَّامَكِ فِي ذَاكِرَةٍ تَتَسَلَّقُ مَوْسِمَنَا اُتْرُكِينِي أُعَدِّ
يَا سَيَّدَتِي المْورِيسْكية،

بُوحُ رَقَصَتْ لَهُ الثُّلُوجُ؛  وَجْهُكِ الصَّ

تَاءِ  قَتْ لَهُ فَرَاشَاتُ الشِّ وَصَفَّ
بِيع. كَيْ يَكْبُرَ حُلْمُهَا فِي الرَّ

بِيعَة. مِنْ أَشْجَارِ غَرْنَاطَةَ تَسْتَلْهِمُ حَنَانَ الطَّ
جْعَانِ. مِنْ حِكَمِ الْفُرْسَانِ تُبْدِعُ حَكَايَا الشُّ

سَلِّمْ عَلَيْهَا يَا مُسَافِراً فِي الْخَيَال
قُلْ لِلنَّاظِرينَ فِي كِتَابِ تَارِيخِهَا:

فَخَامَةُ الأُْنْثَى بَارِزَةٌ عَلَى هَوْدَجِ رُوحِهَا.
شِيق، رُ الْحَرْفَ الرَّ تاَجُ الملاَكِ يُسَطِّ

فَلاَ تَكُنْ فِي غَفْلَةٍ عَنْ مَدْحِهَا.
فِي صَمْتِهَا يَحْبُو هَوَايَ،

كَأَنَّهُ طِفْلٌ يُشَاكِسُ ظِلَّهُ.
فَ مِنْ صَبَابَتِي، أَدْعُو فُؤَادِي كَيْ يُخَفِّ

هُ. فَلِي شَوْقٌ قَدِيمٌ لاَ يَنْسَى حِسَّ
شَعْرُهَا سَعَفُ النَّخِيلِ

تَدَلَّى عَلَى ظِلِّ وَاحَةٍ،
ادَةُ حُبٍّ ضِحْكَتُهَا سَجَّ
عَلَى أَرْضٍ خَصِيبٍ،

ينِ. جُرْأَتُهَا حِكَمُ الصِّ
عَلَى بَحْرِ الْهَوَى مُنْتَشِرَةٌ

دْقِ حُبُّهَا وَرْدٌ مِنَ الصِّ
عَلَى مِزْهَرِيةِ الْحَيَاةِ يَنْشُرُ حُلْمَها.

أَناَقَتُهَا
رَشَاقَةُ ذَوْقٍ تُسْقِطُ ألَْفَ عَاشِقٍ وَعَاشِقَةٍ.

رُ فِيهِ مَا تُفَكِّ
يَحَارُ لَهُ الْقَلْبُ !

إِنَّهَا فَرَاشَةُ صَمْتٍ لاَهِبَةٍ
عَقْلُهَا 

مِيزَانُ عَدْلٍ يَقْتَرِبُ
امِخَة مِنْ عَدَالَةِ المْرْءِ الشَّ

مَا تَرْجُوهُ
يُسْعِدُ الأَْفْئِدَة.

لِغَيْمِ الحُبِّ عَلَى شَفَتَيْهَا
لاَمِ مَطَرُ السَّ

ائِمَةُ احِ الدَّ وَهِبَةُ التُّفَّ
قُبْلَتُهَا

ثَلْجَةُ مَلاَكٍ دَافِئَةٍ
جَرِ بِالنَّدَى. قُ لَهَا أَغْصَانُ الشَّ تُصَفِّ

فَأَنْتِ الثُّرَيا فِي الَقلْب.

الخميس 8 من يناير  2026
77

يحيى عمارة

ـــر
ـع
شــ

ـــر
ـع
شــ

فتاة موريسكية بريشة الرسام الأمريكي فريدريك آرثر بريدجمان

المُورِيسْكيةالمُورِيسْكية



   ليست كل المدن محظوظة بأبنائها دوما، إذ هناك من 
جديدة  علاقة  ليبني  أخرى،  مدينة  إلى  انتقاله  فور  ينساها 
لُ  فيعاجِ الجديدة،  وظيفته  الجديدة وضمن شروط  بمدينته 
رأسه،  مسقط  مع  ربطه  الذي  السري  الحبل  يقطع  أن  في 
دون أي خجل يختمره، أو عذاب ضمير، وهناك من يحملها معه، أينما حل، 
فيبقي على أواصر القرابة بينهما، يصلها كما يصل رحمها، ويبر بذكراها، 
ضمن  خلدون  الغني  عبد  ديدن  وهذا  وأصفيائه،  ذويه  من  فرد  وكأنها 
عمله عن بجعد، ليدخل عمله ضمن قائمة مثقفين كان برورهم بمدنهم 
تماما  لها،  يؤرخ  من  تغري   بمدن محظوظين  كانوا  وإن  مصيريا،  شيئًا 
وحديثا»،  قديما  إليه  ما  و  «آسفي  كتابه:  في  الكانوني  محمد  فعل  كما 
آسفي، المدينة التي لا تخلو من بحرٍ يسع البلاغة، ومن أحداث تتطلب من 
يؤرخ لها، والتعارجي الذي تفرغ ليكتب عن من حلّ مراكش وأغمات من 
كتابه: «الإعلام بمن حلّ مراكش  الصلاح. في  وأهل  والفقهاء  الصوفية 
وأغمات من لأعلام»، وكما فعل محمد الصديقي الذي أيقظ سريرة مدينة 
الرياح التي يكفي أن تهب فيها نسمةٌ حتى تستيقظ ذاكرتها وتاريخها، 
بكتابه: «إيقاظ السريرة في تاريخ الصويرة»، وكما فعل جبور التطواني مع 
تطوان، وأحمد الرجراجي أنار الصويرة مرة أخرى بـشموس منيرة، وكأن 
المدينة لا تكتفي بشمسٍ واحدة من خلال كتابه: «الشموس المنيرة في 
أخبار مدينة الصوير». أما المختار السوسي، فقد كتب كتابه «المعسول» 
الرجال والكتب  عن سوس، لا عن مدينة واحدة، بل عن قارة كاملة من 

وقبائل الشعراء والفقهاء.

وسط هذا 

عبد  يبدو  المهيب،  الركب 
اختار  وكأنه  خلدون،  الغني 
مدينة  الأصعب؛  ريق  الطّ
موانئه  في  ترسو  بحر  بلا 
سفن الفاتحين، وبلا أسوار 
قصص  ــروي  ــ ت شــاهــقــة 
شرسة،  وهجومات  معارك 
يصنع  سلطاني  بلاط  وبلا 

كانت  التي  الأولياء  مدينة  خلدون  الغني  عبد  المهندس  ليختار  الأحداث، 
الولاية فيها نمطَ عيش يومي للإنسان العادي كما لخاصة أهل المدينة. 
مدينة حاول سي عبد الغني أن يظهر أنها عكس كثير من المدن، فرغم 
كما  بهدوء،  تراكمه  أن  فضلت  لكنها  التاريخ،  في  صوتها  ترفع  لم  أنها 
تنتهي  تكاد  لا  التي  وأوراده  أذكاره  الشرقي  بوعبيد  مريد سيدي  يراكم 

الليل،  ظلمة  وفــي  الأســحــار،  في 
من  فاختار  النهار.  إشراقة  وحين 
جهته أن يؤرخ لمدينته الصغيرة، 
لا لأنها «ترند» (Trend) المدن، 
لاحقة  أو  سابقة  عاصمة  لأنها  ولا 
لأنها  بل  تلك،  أو  الفترة  هذه  عن 
مدينة كانت دائما أكبر من ضجيج 
حضورها  من  وأغنى  المدن،  بقية 

الإعلامي الخجول.
ينتظر  لم  خلدون  الغني  عبد 
«إذنا مركزيا أو أكاديميا» من أحد؛ 
أو من جامعة ليكتب  من مؤسسة 
عن مدينته، ولم يسأل نفسه: «هل 
تستحق مدينتي بجعد كتابا كاملا 
وكأنه  كتب،  بل  الحجم؟»  بهذا 

يقول ضمنا: «المدن لا تستحق التأريخ لأنها كبيرة، بل تكبر حينما تجد 
الكانوني مع آسفي،  الكبيرة»، وهذا بالضبط ما فعله  من يصور حقائها 
أراضي سوس  مع  والسوسي  مع تطوان،  وجبور  الصويرة،  مع  والصديقي 
لم  كثيرة،  حيوات  وليوثقوا  حقه،  المكان  ليمنحوا  كتبوا  إنهم  المترامية، 
تجد من يوثقها، فكانت محاولة عبد الغني خلدون، من جهته، عملا دقيقا 
المدينة  هذه  خلوة  لتحويل 
إلى أرشيف بالأرقام والصور، 
في كتاب هادئ دون مبالغة، 
ادعــاء  ودون  ضجيج،  ولا 
يكتشف  لم  ما  اكتشف  أنه 
جمع  لكنه  الــمــديــنــة،  فــي 
الشذرات، والصور، والأسماء، 
والساحات  والأزقة  والزوايا، 
ــحــمــامــات  والأقــــــواس وال
والـــــدروب والــقــيــســاريــات 
والوقائع  والأحياء  ــران  والأف
ليقول  والبسيطة،  الصغيرة 
«هكذا  هادئة:  بسخرية  لنا 
العميقة  الــمــدن  تــصــنــع 
بعيدا  الهامش،  تاريخها في 

عن المدن المركز». 
الغني  عبد  ــار  اخــت لقد 
ــر في  ــا آخـ ــقً ــدون طــري ــل خ
ليفاجئ  لمدينته،  التأريخ 
على  التاريخ،  وقارئ  المؤرخ 
الخرائط  إعتمد  ــواء،  س حد 
ــوض الــلــغــة  ــ والـــصـــور ع
قبيلة  ليربك  المعهودة،  السردية 
معينا  نمطا  ألفوا  الذين  المؤرخين 
بأن  وليذكرنا  التاريخي.  السرد  من 
في  فقط  يكتب  لم  المغرب  تاريخ 
فــاس ومــراكــش وتــطــوان، بل 
صغيرة  مدن  في  أيضا  تب  كُ
من مثل مديننته: بجعد، حيث 
الوالي،  من  أهم   الولي كان 
الحاكم  دار  من  أبلغ  والزاوية 
أهم  والــهــامــش  الفرنسي، 
المركز،  من  وتأثيرا  فعلا  وأكثر 
ولذا صارت مدارس بجعد العتيقة 
بفاس  القرويين  جامعة  تنافس 
وجامعة بن يوسف في مراكش، 
عليها،  بظلالها  تلقي  ــل  ب
فأنتجت  عليها،  الضيم  وتدخل 
والعلماء  الفقهاء  من  قبائل 
الخصيبة  الأرض  تنتج  كما  والأولياء 
لذا فقد مر بها  والكلأ من طوائف عدة،  البقول 
أولياء المسلمين (سيدي صلاح، سيدي الحفيان، 
وسيدي عبد السلام مول المظل، وسيدي بوعبيد 
مغنية  ولالة  مينة  لالة  خــدوج،  ولالة  الشرقي 
أجمعين))  ببركتهم  االله  (نفعنا  السعد  أم  ولالة 
يعلم  ولا  وآخرين)  غيغا  (مولاي  اليهود  وأولياء 

خزائن ربك إلا هو.
لبجعد، لا  يؤرخ  الغني خلدون، وهو  عبد      
بل  السوسي،  ولا  الصديقي،  ولا  الكانوني  يقلّد 
طريقة  في  كبيرة  انزياحات  مع  إليهم،  ينضم 
علم  ويتقن،  يعرف  الذي  العلم  من  ينطلق  أن  كان  منطلقه  لأن  التأريخ، 
ما  بقدر  عمله  فكان  والألوان،  والأشكال،  والأسوار  الزوايا،  مهندس:  كل 
يود من خلاله،  كان  رائعا،  وفنيا  جماليا  عملاً  كان  التاريخ  في  عملا  كان 
خارجة  مدينة  ليست  بجعد  أن  منه،  عبر كل صفحة وصورة  لنا،  يؤكد  أن 
ر هذا العصر بما نسيه، وبما صرنا في قطيعة  عن العصر، بل مدينة تذكّ 88

ات
سا
درا

ات
سا
درا

الخميس 8 من يناير  2026

لل   مدينة صغيرة، نعم، لكنها 
بَقِيت دومًا بظلّ روحي أطول من 
حجمها الجغرافي بكثير، فرغم 

أنها تبدو، لمن مرّ بها يوما، مدينةً 
هادئة إلى حدّ الملل، بلا ضجيج 

المدن الكبرى، ولا بهرجة 
الاسفلت والاسمنت المتفاخر 

بنفسه كما في المدن الكبيرة. 
غير أن بجعد اختارت، منذ زمن 

بعيد، تخصّصًا نادرًا: تخريج 
الأولياء والصّالحين وحسن 

أولئك رفيقا، فلم تكن محترف 
ضجيج، بل زاوية هادئة لعمارة 

الروح بدل أن تتحوّل إلى ورشة 
مفتوحة للضوضاء، دل على ذلك 

المجهود التّوثيقي والفني والهندسي 
الذي قام به المهندس عبد الغني 
خلدون والقنصل الفخري لمملكة 

الدّانمارك، في عمله الأنيق 
والثّقيل: «التّراث العمراني 

والمعماري للمدينة العتيقة»1، 
كنوع من البرور بمدينته الأم، 
وليربأ بنفسه عن تهمة العقوق 

التي قد ترميها به مدينته الأم، 
تهمة العقوق هذه التي لا تغفرها 

عادة المدن العتيقة لأبنائها، إذ 
لا أحد يرضى لمدينته أن تختزل 

في مجرد بطاقة بريدية، تنتظر 
يد الأجنبي ليأخذها معه بعيدًا. 

وما التقطه بذكاء عمراني وثقافي 
المهندس عبد الغني خلدون، في 

مجهوده التوثيقي الأنيق والثّقيل، 
نقله من الفرنسية إلينا بعربية 

أنيقة المترجم محمد آيت لعميم، 
المهتم هو الآخر بالعمران، والذي 
درَّس العمارة المغربية لسنوات في 
مدارس وكليات الهندسة، جامعاً 
بين شغف البناء وحسّ الترجمة 
وتاريخها، فكان من القلّة التي 

تفهم أن المدن العتيقة، مثل 
النّصوص الكبرى، لا تُقرأ من 

خلال سطوحها، ولا تُترجم إلا بعد 
تفكيك طبقاتها العميقة الأكثر 

إيغالاً في التاريخ مثلما هي المدن 
العتيقة.

د. محمد صلاح بوشتلة

قراءة في كتاب «بجعدقراءة في كتاب «بجعد:التراث العمراني :التراث العمراني 
والمعماري للمدينة العتيقة» لمؤلفه عبد والمعماري للمدينة العتيقة» لمؤلفه عبد 

الغني خلدونالغني خلدون-ترجمة محمد آيت لعميم-ترجمة محمد آيت لعميم

أستاذ الفلسفة والتصوف 
بجامعة القاضي عياض

بجعدبجعد
حينما يؤرخ حينما يؤرخ المهندس المهندس 

لمسقط رأسهلمسقط رأسه



99

في  أن كل حجرة  غيره  أكثر من  يفهم  فهو كمهندس  معه. 
أو  قرنين  أو  قرن  ذاكرة  أو مسجد هي  أو سوق  زاوية  مدخل 
أكثر. تحمل أسرار حقبٍ تاريخية. وكل سور في مدرسة عتيقة 
أو نافذة في حمام تقليدي تكاد تتفتق بأسرار مرحلة من تاريخ 
مجرد  ليس  الجدار  وأن  وحدها،  بجعد  وليس  كله،  المغرب 
إسمنت مسلّح، بل سيرة واقفة، تأبى الاندثار، وترفض بالتالي 
م الحقب، تحت وقع التعذيب  أن تتخلى عن شهادتها عن تلكُ
وعوامل الاندثار والتعرية والنسيان، فكان عبد الغني خلدون 
التشققات  نادرا، لمهندس يرفض أن يصلح  بهذا نموذجا 

فقط، بل أن يصغي أيضا إلى ما تقوله الجدران والنوافذ.
كان  بجعد،  في  العمارة  بها  تهمس  لما  الجميل  الانصات 
بما  صورة  كل  يعامل  كان  لذا  خلدون،  الغني  عبد  هاجس 
بأن مدينته  ربما،  منه،  اعتقادا  وتبجيل،  تستحقه من قدسية 
بما  إلا  تعامل  أن  يجب  ولا  الأولياء،  مدينة  هي  الصغيرة 
يستدعيه أمر الولاية والصلاح من الاحترام والتبجيل، لذا كان 
عبد الغني خلدون يمارس عمله في كتابه هذا، كما يمارِس 
مريدو بوعبيد الشرقي الذكر وطقوس التعبد: بهدوء، وعلى 
طهارة، وبتؤدة، وباحترام شديد لأحوال الذاكرين، لذا كان لا 
يرى الزوايا مجرد مبان قديمة، بل مؤسسات لتخريج السكينة 
وتصديرها إلى مدن أكبر من بجعد، كانت مدينته بجعد في 
ولا  إلخ،  إلخ  مراكش...  مكناس،  فاس،  معها:  دائم  تواصل 
ر  يرى الأضرحة مجرد حجارة صامتة، بل علامات طريق، تذكّ
ب  ن، بل لتهذّ العابرين أن هذه المدينة لم تبن فقط لتسكَ

ين الأرواح المضطربة والنفوس المهتاجة. وتسكِّ
عناية عبد الغني خلدون بتراث أبي الجعد المعماري ليست 
المدن  ولروح  للمعنى   واضح  انحياز بل  باردا،  تقنيا  عملاً 
عبر  كانت،  لمدينة   انحياز والأبنية.  التزاويق  تسكن  التي 
زوايا،  أضرحة،  المغاربة:  لكل  مفتوحا  روحيا  مختبرا  قرون، 
فخامتها،  تستعرض  لا  وبيوت  مقابر،  مدارس،  ضيقة،  أزقة 
فلم  أصلها.  من  واثقة  العمرانية،  المآثر  باقي  كما  لأنها، 
تبنى يوما لاستعراض قوة، بل لاصطياد الأرواح الباحثة عن 
مآذن  هي  بل  بطولها،  تتباهى  مآذن  فلا  والإيمان،  الأمان 

ناصعة الألوان، وبزخرفة مقتصدة وجميلة، لأن ما تعرفها هو أداء وظيفتها. ولا أبواب تتفاخر 
بزخرفتها الزاخرة بالأشكال والألوان، وإنما أبواب جميلة في اختياراتها، وفوق ذلك مفتوحة 
على تقاليد الضيافة، وهذه مهمتها الأكمل. مدينةٌ كاملة مبنية على فكرة واحدة: أن الانسان 
أهم من الواجهة، فكان القلب النابض للمدينة هي الزوايا والأضرحة والمساجد حيث مستقر 
الأرواح، وكانت الأزقة والساحات والقيساريات حيث السعي في الأرض والعمل بما ينفع الناس، 
هو  الخبز  إذ  والأفران  المخابز  وكانت  طهارة،  دون  عبادة  تكتمل  لا  حيث  الحمامات  وكانت 

الافادة ولولاه لما كان دين ولا عبادة.
    لأنه ابن مدينة مشبعة بتقاليد التصوف وبتربية الصالحين، فقد كان عبد الغني خلدون لا 

يتقدم أمام معالمٍ عمرانية بعينها، 
تواجه  مــن  هــي  يتركها  وإنــمــا 
عن  له  وتفصح  وتوجهه،  القارئ 
مكنونها، فكانت الصورة والخريطة 
والشواهد والنقوش تحاصر القارئ 
حتى  جهة،  كل  من  العمل  لهذا 
يصمت المؤلف كمريد أمام شيخه 
ليتكلم،  ليترك للأثر فرصة  الوقور، 
التاريخية  للشواهد  المجال  ويفسح 
خطوة،  يتأخر  فكان  تتحدث،  أن 
خطوتين  يتقدم  الضريح  ليدع 
الحقب  عــن  بالنيابة  وليتكلم 
عليها،  شاهدا  كان  التي  التاريخية 
عبر  خلدون،  الغني  عبد  وليقول 
هذه الاستراتيجية الذكية، وبهدوء 
وثقة، ونيابة عن كل بجعد: «نحن 
الإسمنت  وقبل  الخرائط،  قبل  هنا 
الحديثة.».  العمارة  وقبل  المسلح، 
الغني  عبد  المهندس  كان  ولهذا 
خلدون في عمله هذا، يتصرف مع 
آثار مدينته، لا بحسب ما تعلمه في 
مدارس المهندسين في المحمدية 
واشنطن،  في  وحتى  بل  والرباط، 
في  تلقاها  التي  تربيته  بحسب  بل 
مدينته الصغيرة، إذ كان يتعامل مع 
وكأنه  والأقواس  والأزقة  الحيطان 
ضريح  حضرة  في  ــؤدب  م ضيف 
الشرقي،  بوعبيد  سيدي  أبناء  أحد 
يقيسها  فلا  تقني،  قرار  صاحب  لا 
بما  أوصالها  يفكك  أو  بالمسطرة، 
بما  بل  المهندس،  تقنيات  تفرضه 
في  أثر  من  المدينة،  هذه  تركته 
الناس، ثم لا يقرأ جدرانها باعتبارها 
حالة  باعتبارها  بل  معمارية،  حالة 
من  قــرون  عبر  تراكمت  وجدانية 

معنى  فهم  الذي  الصامت  والعبور  والدعاء  الذكر 
الحياة، واستوعب جيدا حقيقتها.

في هذا الكتاب، لا تبدو الزاوية الشرقاوية مجرد 
لا  ثقل  ومركز  حية،  أخلاقية  نواة  بل  عمرانية،  نواة 
سكان  يرفض  الذين  للأموات  بل  فقط،  للأحياء 
بجعد نسيانهم، والأضرحة لا تقدم كمعالم للزيارة 
العمومي  الفضاء  م  نظّ روحي  كعقد  بل  الموسمية، 
تفقد  أن  دون  تنمو  كيف  المدينة  وعلّمت  للمدينة، 
خلال  من  تقول،  بجعد  وكأن  وسمتها.  سمتها 
، نحن  المدينة أولاً التوثيق: « نحن لم نخطط  هذا 
نربيها، ثم تجيء الأزقة وحدها!». لهذا فالمعمار هنا 
في بجعد الصغيرة والجميلة، كان يمارس نوعا من 
لم  خلدون  الغني  عبد  فعمل  ولذا  النادر؛  التواضع 
إلى  يدعو  ولم  كتابه،  في  الأضرحة  تحديث  يطلب 
تجديدها، ولا حتى إلى إنقاذها، بل اكتفي بأن يظهر 
ذكاء معمار المدينة الصامت من قباب، تعرف كيف 
أفنية  ومن  مأنينة،  الطّ وتستهبط  السكينة  تحمي 
لا  وزخــارف  ــزوار،  ال قبل  الدعاء  لاستقبال  صممت 
يعرف  كان  نقشها  الذي  الحرفي  لأن  فيها،  مبالغةَ 
والتربية  التهيئة  بل  الإبهار،  ليس  المقصود  أن 
الروحية لساكني المدينة/ الزاوية: بجعد ولزائريها.

يبقى من ألطف مفارقات هذا الكتاب، أن الأضرحة 
ا بالغيب،  والزوايا، وهي أكثر عناصر المدينة ارتباطً
الهندسية،  الدقة  درجات  بأعلى  العمل،  في  تقدم 
لا  الروح  إن  يصرح،  أن  دون  يقول،  المؤلف  وكأن 
المخطط ولا  تخاف  القداسة لا  وإن  النظام،  تعادي 
هي  العمل  هذا  في  فالأضرحة  المعماري،  التحليل 
واتجاه  الأحياء،  توزيع  نفهم  منها  خرائطية،  مفاتيح 
الأزقة، ومنطق الساحات، ومسارات مدينة بأكملها، 
وكأن مقام الولي هو البوصلة، وليست القباضة، ولا 
الرئيسي. وهذا في حد ذاته درس معماري  الشارع 
ثم  بالمعنى،  البداية  إذ  الرفيع،  راز  الطّ من  صوفي 
أخذت  الكتاب، كما هي داخل مدينة بجعد،  والزوايا في هذا  ا. والأضرحة  الشكل لاحقً يأتي 
مكانها الطبيعي؛ في قلب المدينة كما في قلب المهندس عبد الغني خلدون، ثم بعد ذلك 
أخذت المكان والمكانة نفسها على ورق على العمل، فهكذا أراد لها سيدي بوعبيد الشرقي 

عندما وضع حجرها الأول.
كل المدن العتيقة تحتاج إلى كتاب في حجم عمل عبد العني خلدون، خاصة في زمن صار 
فيه الحديث عن المدن العتيقة لا يتجاوز كليشيهات لا تنفُذ إلى حقيقتها، وهذا الذي جعل عبد 
الغني خلدون يفاجئنا بكتابه، إذ يحس من يتصفحه بأنه نزل إلى الأرض ودخل البيوت وتجول 
في الأزقة حتى تعبت قدماه، عوض التحليق فوق المدينة، ودخل القيساريات وصلى بخشوع 
يعامل  جعله  ما  وهذا  إليها،  بالنظر  الاكتفاء  بدل  المساجد  في 
مسقط رأسه بجعد ككائن حي؛ بذاكرة حجرية لا تتكلم إلا لمن 
العمرانية  الفئات  لكل  المجال  يفسح  أن  فحاول  الإصغاء،  يحسن 
لتتكلم بصوت عالٍ في كتابه: الملاح والمعالم اليهودية، والساحة 
المركزية الكبرى وأروقتها، والساحات الصغرى وأزقتها، والأرصفة 
الحجرية، والبوابات الموصلة لمختلف مداخل المدينة، والشرفات، 
للمنازل،  وأبواب  الصابات،  تحت  والممرات  الخارجية،  والنوافذ 
النجارة،  وفن  الجير،  وأفران  الفخار،  وصناع  والمنازل،  والرياضات 
والفنادق،  والمساجد،  والأضرحة،  والزوايا،  التقليدية،  والدباغة 
فلم  والأقــواس.  العامة،  والحمامات  التقليدية،  العامة  والأفــران 
تكن بهذا بجعد مدينة الأولياء من ببناة الروح فقط، بل بوصفها 
الغني  عبد  ليذكرنا  والصناع.  والطين،  الحجارة  بنائي  مدينة 
لوحةً  بل  واحد،  بلون  مدينة  يوم  في  تكن  لم  بجعد  أن  خلدون 
كر بالنجارة، والعيش  معمارية اختلط فيها الدعاء بالتجارة، والذّ

المشترك بالحيطان والأزقة المشتركة.
حين  مرة  مرتين:  تموت  العتيقة،  المدن  من  فكثير  بخلاصة 
تهمل، خاصة من ذوي القربى ممن كانت مسقط رؤوسهم، ومرة 
تنتظر  بريدية،  بطاقة  في  وتختزل  بعيد،  من  تصور  حين  ثانية 
يد الأجنبي ليأخذها معه بعيدا. غير أن بجعد، وجدت من يوقظ 
ذكراها بيننا، بعد أن قرر المهندس عبد الغني خلدون أن يتعامل 
نبضه،  قياس  ينبغي  ككائن  بل  تروى،  كحكاية  لا  المدينة  مع 
في  حجرا.  وحجرا  ا،  حائطً ا  وحائطً زاويــة،  وزاويــة  ساحة،  ساحة 
يزال صالحا في زمن غابات الاسمنت  درس حضري وحضاري لا 
المسلّح، كما هي الشرفات والنوافذ الخارجية لبيوت بجعد، التي 
قبل  اجتماعي  تواصل  أدوات  بل  فقط،  معمارية  زينة  تكن  لم 
اختراع الواتساب، وكانت أدوات تهوية قبل اختراع نوافذ السكن 
الاقتصادي الضيقة الأفق. والرياضات التي كانت تعبر عن فهم 

عميق للعلاقة بين الداخل والخارج، وبين الخصوصية والجماعة.
   ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 

والمعماري  العمراني  التراث  الغني خلدون، بجعد،     -1  عبد 
للمدينة العتيقة، ترجمة: محمد آيت لعميم، مراكش، كولور كوم، 2025، 

224 ص.
*-الصور بعدسة الفنان الفوتوغرافي  جمال المرسلي الشرقاوي.

الخميس 8 من يناير  2026



النص الشعري «حَزِينٌ أَنَا، وَكَفَى»

حَزِينٌ أَنَا، وَكَفَى.
شَبِيهُ جَبَلٍ بِلاَ نَهَارٍ.

أَقْتَصِدُ فِي أَحْلاَمِي، أَسْجُنُ الْمَخْلُوطَ مِنْهَا بِمَعْزُوفَةِ رِيحٍ؛
فَرِ. لاَ أَدَعُهُ يَسْلُو، أُنْجِيهِ مِنَ الْمَشْهَدِ الأَْخِيرِ لِلسَّ

كُلُّ سَذَاجَاتِ الْيَقِينِ أُقَوِّضُهَا، أَعْتَلِي بِهَا مُسْتَوْدَعَاتِ الْفَرَحِ .. الْغَائِبِ،
وَفِيهَا أَجُولُ بِنَفَسِي الْعَدِيمِ، أَصْرُخُ وَحْدِي:

                                             «حَزِينٌ أَنَا، وَكَفَى»
حُزْنِيَ ... الإْيمَانُ بِمَا أَضَعْتُ وَمَا مَلَكْتُ

حُزْنِيَ ... وَرْشُ الأَْقْدَارِ الْمُتْعَبَةِ؛ يَنْخُرُ الْخَاطِرَ
اعِشَةُ؛ إلَى صَرْخَةِ الْغَابِ الأُْولَى، تَنْتَمِي حُزْنِيَ ... الأَْوْتَار الرَّ

حُزنِيَ ... عَبَاءَةُ الْعَمَى؛ تَغْشَى بُرُودَتُهَا حَدِيدَ الْبَصَرِ
دُ لِقَاءَ الْغَرِيبِ حُزنيَ ... مَلاَمِحُ رَغْبَةٍ مَخْنُوقَةٍ، تُمَجِّ

داً، حُزنِيَ ... لَعْنَةٌ أَثَّثَهَا الْخَوَاءُ مُتَقَصِّ
فِيهَا أَصْرخُ وَحْدِي:

                                        «حَزِينٌ أَنَا، وَكَفَى.»
حُزنِيَ ... لاَ أَتَقَاسَمُهُ،

ثَاوٍ بَيْنَ فِجَاجِي، يُطَارِدُ جِدَارَ الْمُقَاوَمَةِ، لِيُعِيدَ تَفْجِيرَهُ.
هَذَا الْحُزْنُ مَاضٍفِي أَضْلعِي،

رَةٍ سَعِيداً بِعُزْلَةٍ مُخَدَّ
يَقْبَعُ بَيْنَ الأَْحْشَاءِ.

حُزْنِيَ ... رِدَاهُهُ،
 تَغْتَسِلُ مِنْ صَرِيرِ رَمَادِي،

حُزْنِيَ ...نَشِيدُهُ،
وَايَا. عُ مُجَلْجِلَةً فِي الزَّ أَصْدَاءٌ تَتَسَكَّ

حُزْنُ الأَْحْزَانِ يُشْهِرُ وِصَايَتَهُ،
كَالنُّعَاسِ يَحُلُّ بِالْمُتْعَبِ،

يَأْتِي،
يَعْبُرُ،

دُ الأَْرْكَانَ، يَتَفَقَّ
يَحْتَلُّهَا، هَازِئاً بِجُيُوبِ الْمُمَانَعَةِ...

خَائِرَةً،
 خَائِبَةً

              خَائِفَةً
وَخَائِنَةً يَلْقَاهَا، فَأَصِيحُ:

                                  «حَزِينٌ أَنَا، وَكَفَى.»

ثالثا- البنية الدلالية الوجودية للنص 
دقيقة  حياكة  عــن  البنية  هــذه  تكشف 
فيه  تتكاثف  شعري  نسيجٍ  فــي  للمعاني 
الدلالة  فتنبثق  الرموز،  وتتآلف  الإيــحــاءات 
الجمالية  أبعادها  في  للقصيدة  المتعدية 

الحزن  ويغدو  معا.  والوجودية 
فيها سؤالا كونيا يتجاوز حدود 
تأملي  أفقٍ  نحو  الفردية  الذات 
المساءلة  فيه  تتجسد  رحــب، 
بتمزقها  الذات  وعي  بوصفها 
استنطاق  إلى  الدؤوب  وسعيها 
وحيه  من  لتبدع  ذاته،  الوجود 
مؤكدة  المتعالية،  رؤيتها 
حر  ذاتــي  مشروع  المعنى  أن 
المطلق  غــيــاب  فــي  يتشكل 

وتحت ظلال القلق الإنساني.
ــذا الأفـــق  فـــي صــمــيــم هـ

أكثر  باللامقول  للتواصل  وساطة  إلى  اللغة  تتحول  الشعري، 
حدود  تتجاوز  وجودية  شعرية  تجربة  عن  تكشف  إذ  المقول،  من 
التعبير المباشر إلى فضاء تأملي يتأسس على الصمت والبياض. 
لتجعل  بما تسكته،  تفصح  ما  بقدر  بالقول،  تفصح  فالقصيدة لا 
من الغياب مكونا دلاليا أصيلا، ومن البياضات اللغوية إشارات إلى 

ما يتعذر على اللغة الإمساك به.
هكذا، يغدو الصمت في القصيدة شكلا آخر من أشكال البوح، 
إلى طرائق لإنتاج  المجازات والتشذيرات وتقطيع الإيقاع  وتتحول 
واقتصاد  الوصفية،  التفاصيل  فغياب  يقال.  ما  بقدر  يتخفى  معنى 
الكلمات، والمسافات البيضاء بين الجمل والأسطر، جميعها تشيد 

هندسة دلالية للصمت، تتيح للقارئ أن يشارك في بناء المعنى.
الاشتغال  هذا  إزاء   الذهن  إلى  يتبادر  قد  الذي  السؤال  ولعل 
أَنا،   زِينعنها قصيدة:»ح التي تصمت  الدلالات  ما  هو:  اللغوي 

فَى.»؟ و كَ
دلالية  استراتيجية  وفق  يتم  القصيدة  في  الصمت  اشتغال  إن 
أرحب مما تفصح  القصيدة  وجمالية دقيقة؛ فما تصمت عنه 
من  فيضاعف  المعنى»،  «معنى  إلى  معناها  ينزاح  إذ  به، 
الصمت  هذا  ويتجلّى  الدلالي.  وانفتاحها  التأويلية  طاقتها 

في مستويات عدة:
1. «غفلية الأنا»: إذ تتوارى الذات الشاعرة خلف اللغة، فلا 
تعرف نفسها ولا تبرر حزنها، بل تتخلى عن تمركزها لتغدو 
صوتا للوجود بأسره، فهاته الغفلية ليست انمحاء للذات بل 
إشراقة وعي شعري، يعيد تشكيل الحضور الذاتي في هيئة 
، يتماهى مع الصمت كما يتماهى مع  كائن شعري محضٍ
القول، ويصبح الحزن هنا أداة للتجريد الجمالي. ويبلغ الشعر 
في هذا المستوى ذروة تجرده، حين يتحول الحزن من تجربة 
ذاتية محدودة إلى تجربة إنسانية كونية، تتكلم فيها القصيدة 

بلسان الوجود لا بلسان الشاعر.
يفصح  لا  فالشاعر  الــحــزن:  مصدر  كتمان   .2
آثاره  إلى  بالإيماء  يكتفي  بل  حزنه،  أسباب  عن 
تجربته  ينزه  وكأنه  الموجعة،  ومواصفاته 
بهذا  الفردية.  خصوصيتها  عن  الشعرية 
من  الحزن  يرتقي  الاختياري،  الصمت 
إلى  الواقعي  ومن  الكوني،  إلى  الذاتي 
ويطلَق  التجربة  فتعم  ــوجــودي.  ال
جمعاء،  الإنسانية  فضاء  في  الحزن 
هشاشته  في  للوجود  رمــزا  ليغدو 

وافتتانه بالألم.
القطعية:  الإجــابــات  تحاشي   .3
استرساله  ــي  ف الــشــاعــر  يمضي 
دورة  بعد كل  يلبث  لا  ثم  الشعري،  
بعبارة:  القول  يقطع  أن  ارتجاعية 
صمت  على  المعنى  ليفتح  «كفى»، 
يتحول   وهكذا  بالاحتمالات،  مفعم 
لا  للتلقي،  أفــق  إلــى  الصمت  هــذا 
نهاية للقول، إذ يبقي القصيدة في 
ويصبح  مستمر،  دلالي  توالد  حالة 
الوجودية،  الحكمة  أفعال  من  فعلا 
الشاعر  وعي  يعكس  جماليا  وموقفا 

بنسبية الحقيقة وتعدد وجوهها.
على  الانتصار  عن   السكوت   .4
والجواب  السؤال  جدلية  بفضل  الحزن: 
التي يتيحها الصمت، تغدو القصيدة، فعل 
خلاص جمالي يعيد صياغة الألم ويضاعف 
معناه في صور إبداعية متسامية. وفي هذا 
الأفق، يتحول الصمت نفسه لغة للانتصار 
آن  في  جماليا  وجوهرا  المؤجل،  الوجودي  1010

ت
سا
درا

ت
سا
درا

الخميس 8 من يناير  2026

قصيدة»حزين أنا وكفى» للشاعر قصيدة»حزين أنا وكفى» للشاعر 
المغربي المغربي جواد المومني جواد المومني نحو انخراط نحو انخراط 

إبداعي في المشترك الإنسانيإبداعي في المشترك الإنساني

أبو إسماعيل أعبو
الشعر الشعر 

في أفق في أفق 
الكونيةالكونية
الجزء الثانيالجزء الثاني



الخميس 8 من يناير  2026
1111

انتصارا  أو  للانتصار،  كتابةً  الحزن  واحد، هكذا يصير 
يتحقق  بالكلام، حيث  يقال  أكثر مما  بالصمت  يقال 

المعنى في ما لا يقال بقدر ما يتحقق في ما يقال.
نسقٍ  في  للقصيدة  الدلالية  البنية  تتبلور  وعليه، 
التي تمنحها كثافة شعورية  المفارقات،  متشابك من 
بوصفه  نسيجها  في  يتبدى  فالصمت  رمزيا،  ا  وعمقً
وتتحرك  المفارقات  هذه  منها  تتولد  التي  البؤرة 
عبرها. إذ لا تطرح المفارقة هنا كزخرف أسلوبي،  بل 
كآلية جمالية وفكرية تعبر عن التوتر الوجودي الذي 
الصامت  صراعها  كاشفةً  الشاعرة،  بالذات  يعصف 
وبين  والعدم،  الوجود  وبين  والانغلاق،  الانفتاح  بين 
الانكسار والرغبة في الخلاص. وهكذا تتخذ المفارقات 
وجوها متعددة للصمت ذاته؛ فكل ثنائية تمثل توترا 
بين قول ممكن وسكوت أعمق، يتحول فيه الألم إلى 
فيه  يتخلق  رحما  الصمت  ويغدو  للإبداع،  أولى  مادة 

المعنى والجمال في آن.
إذ  الوجود/الفراغ،  مفارقة  المفارقات  هذه  وأولى 
حالة  في  الذات  تبقي  وجودية  كقوة  الحزن  يطرح 
توتر دائم، لكنها في الوقت نفسه تفرغها من معناها، 
فيصبح الوجود صراعا مفتوحا مع العدم. ويتجلى هذا 
التوتر بجلاء في قول الشاعر:»كجبل بلا نهار»، حيث 
ظلال  في  وتلقى  الداخلي  نورها  الكينونةُ  تسلب 
العمى  من  صورة  إلى  نفسه  الثبات  فيتحول  العدم، 
والقدرة  الإرادة  بين  الانقطاع  عن  معبرا  الوجودي، 
بين  الدائم  الصراع  ومجسدا  المعنى،  إدراك  على 
نفسه  المنوال  وعلى  الداخلي،  وفراغها  الذات  وجود 
المخلوطَ  أَسجن  أحلامي،  في  «أَقتصد  قوله:  يقرأ 
إمكان  إلى  الحلم  يتحول  إذ  ريــح»،  بمعزوفة  منها 
انتظارا  الوجود  فيمسي  تحققه،  قبل  يحبط  معلق، 
إلى  هنا  الريح»  «معزوفة  تحيل  ولا  للمعنى.   مؤجلا 

أثر صوتي بقدر ما تشير إلى حضور فارغ، يتحقق كإيقاع 
بلا مضمون، وكدليل رمزي على وجود فقد جوهره قبل 

أن يتعين.
ويتعزز هذا البعد الوجودي في مقطع آخر يقول فيه 

الشاعر:
حُزني ... الإْيمَانُ بِمَا أَضَعْتُ وَ مَا مَلَكْتُ

حُزْنِيَ ... وَرْشُ الأَْقْدَارِ الْمُتْعَبَةِ؛ يَنْخُرُ الْخَاطِرَ
فاعلة  كقوة  بل  شعورية،  كحالة  يطرح  لا  هنا  فالحزن 
تستنزف الداخل ببطء، إذ تتراكم الأقدار لا كأفق للفعل، بل 
لم  ما  بين  معلقة  وتتركها  الذات  تنهك  مستنزِفة  كورشة 

يتحقق وما لم يعد قابلاً للاستعادة.
ويتسع هذا الفراغ الداخلي ليغدو فضاء مطبقا يتلاشى فيه 
المعنى وتتوقف القدرة على التواصل مع العالم، فيما تتكرر 
اللازمة: «حزين أنا، وكفى.»، لتصبح محورا دلاليا يرسخ هذا 
الانطفاء. ومن رحم هذه المفارقة تتولد سائر التوترات التي 
والصوت/الصمت،  الحضور/الغياب،  القصيدة:  نسيج  تنسج 
والعزلة/ والحلم/القيود،  والمقاومة/الانكسار،  والنور/العمى، 

الانفتاح، إذ تنبثق جميعها من هذا الصراع الأنطولوجي بين 
ما تبقى من أثر الكينونة، وما يتسع داخلها من فراغٍ يهدد 

بالمحو والانطفاء. 
إلى  بل  العدم،  إلى  بالفراغ لا يفضي  الوعي  أن هذا  غير 
فنية  طاقة  الوجود  هشاشة  يجعل  عميق،  جمالي  انتصار 
خلاقة، تعيد صياغة الألم في هيئة جمال، وتحول الانطفاء 
احتفاء  النص  يغدو  وهكذا  تأمل.  إلى  واليأس  خلق،  إلى 
العدم،  مواجهة  في  جمالية  ومغامرة  بالوجود،  مأساويا 

تستعيد فيها اللغة قدرتها على أن تكون بيتا للكينونة.
يحضر  فالحزن  الحضور/الغياب؛  مفارقة  ذلك  بعد  تأتي 
حضورا طاغيا، لكنه يخفي غيابا وجوديا عميقا، كما تظهره 
بع بين الأَْحشاءِ»، فهذا الحضور ليس سوى  صورة: «يقْ
عن  العمق  في  يكشف  بينما  بالتماسك،  يوهم  زائف  امتلاء 
الحزن  يتخذ  هنا  ومن  الوجودي،  معناها  عن  الذات  انقطاع 
وكل  مقنعا،  صمتا  بوحٍ  كل  ويغدو  الوجودية،  الغربة  هيئة 

محاولة للحضور عودة مضاعفة إلى الغياب.
من  الصوت  ينبثق  إذ  الصوت/الصمت،  مفارقة  وتتلوها 
رحم الصمت الكوني ليذوب فيه من جديد، كما في اللازمة: 
«أصرخ وحدي... حزين أنا، وكفى.»، فالصرخة لا تحرر الذات، 
بل تعيدها إلى خوائها الأول، حيث تتحول اللغة نفسها إلى 

الصمت أصلا  رجع صدى لا يجد من يسمعه، وهكذا يصبح 
للعدم،  مرآة  اللغة  وتغدو  ويستعيده،  الصوت  ينتج  وجوديا 

ويمسي الشعر إنصاتا مأساويا لصمت العالم.
الشاعر  إذ ينجح  المفارقة،  وفي هذا الأفق تتضح جمالية 
في تحويل الصمت إلى فعل حضور، والعدم إلى إمكان جمالي 
هشاشته،  داخل  من  بالوجود  وعيا  الشعر  فيغدو  مفتوح، 

واحتفالا بقدرة الفن على استخراج النور من قلب الظلمة.
 زنِيثم تتبدى مفارقة: النور/العمى، في قول الشاعر: «ح  
الْبصرِ»،   يددح برودتها  تغشى  الْعمى؛  عباءَةُ   ...
فالنور لا يبدد العتمة كما هو مألوف، بل يعمقها ويضاعفها، 
إلى وعي  بل  إلى معرفة مطمئنة،  الرؤية هنا لا تفضي  لأن 
مؤلم بظلمة الوجود. وهكذا يتحول الإبصار نفسه إلى عمى 

معرفي، يكشف هشاشة الكينونة وافتقارها إلى المعنى.
إن الشاعر لا يتطلّع إلى النور بوصفه سبيلا للهداية، بل 
وحدود  البصر  حدود  آن  في  يكشف  وجوديا  امتلاء  بوصفه 
الذي يسكن  الداخلي  للعمى  مرآة  الضوء  إذ يصبح  المعنى، 
يرى  ما  الرؤية وجعا، لأن  ازدادت  النور،  اشتد  الذات. فكلما 

ليس خلاصا، بل الوعي العاري بالمأساة.
للنور  العمى من نقيضٍ  المأزوم، يتحول  وفي هذا الأفق 
إلى رمزٍ لمعرفة حدية تدرك هشاشة الكينونة في مواجهة 
إذ يجعل من  للشاعر،  الجمالي  الانتصار  يتجلى  العدم. وهنا 
لغة مضيئة  الوجود  فنية، ومن ظلمة  البصر بصيرة  فقدان 
بالوعي، فالنص لا يكتفي بتشخيص المأساة، بل يخلق منها 
ذاته،  العمى  عبر  دلالته  النور  إلى  يستعيد  مضادا،  جمالا 
أشكال  من  شكلا  الظلام  ويغدو  إمكان،  إلى  العجز  فيتحول 

الكشف.
 ارِد أما مفارقة المقاومة/الانكسار، فتظهر في قول: «يطَ
يطرح  هنا  فالحزن   ،«.هير جِ تفْ  يدعيل  ،ةماو الْمقَ  ارد جِ
بوصفه قوة مزدوجة: بناءة تدفع الذات إلى التماس المعنى، 
الصمود  اللامعنى، وهدامة تفجر هذا  السقوط في  ورفض 
وجوديا  تعبا  والعزم  هشاشة،  الإرادة  فتقلب  الداخل،  من 
عميقا. وهكذا لا تنتهي المقاومة بانتصارٍ فعلي، بل بانكسارٍ 
يصبح  حيث  العدم،  أمام  الوجودي  النضال  عبثية  يكشف 
ذلك  أي  البهي،  التفتت  أشكال  من  شكلاً  نفسه  الصمود 

الانهيار المضيء الذي يولّد الجمال من رحم الفشل.
وعيٍ  تجربة  بل  خلاص،  مشروع  ليست  هنا  فالمقاومة 
بالهشاشة، وتمرد شعري على المصير، إذ يدرك الشاعر أن 
يحول  حين  الجمالي،  بالانتصار  سوى  العدم  أمام  انتصار  لا 
الانكسار إلى أثرٍ فني خالد، والهزيمة إلى لحظة وعيٍ متألّقة 

الشعري  الفعل  يصبح  المنظور،  هذا  ومن  المأساة.  بصفاء 
تبقي  جمالية  مقاومة  المتعالية:  المقاومة  من  ضربا  ذاته 
الوجود حاضرا في اللغة، وإن كان منهكا ومتداعيا في الواقع.

في  فتظهر  الرغبة/الخنق،  وهي  الأخــرى،  المفارقة  أما 
اءَ  بة مخنوقَة، تمجد لقَ مح رغْ قول: « حزني ... ملاَ
تستنزف  مأسورة  كطاقة  تتشكل  هنا  فالرغبة   ،« الْغرِيبِ
للتجربة  تكثيفا  نفسه  الخنق  فيغدو  المستحيل،  وطأة  تحت 

الوجدانية ومرآة لألم الوصل المتعذر.
ملمح  إلى  المكبوتة  الرغبة  تتحول  المنظور،  هذا  ومن 
جمالي، إذ يجعل الشاعر من الألم والحرمان مساحة للتأمل 
أثر، بل  يختنق لا يزول بلا  أن ما  الوجودي، ويثبت  والوعي 
يتحول إلى صوت داخلي مضيء يضيف للنص كثافة دلالية 
نسق  بذلك  مواصلا  للقصيدة،  الشعورية  البنية  ويغني 

المفارقات التي ترسم صراع الذات مع الفراغ والعدم.
 » قول:  في  الحلم/القيود  مفارقة  عبر  الدلالة  وتتعمق 
 وفَةزعا بِمهنلُوطَ مخالْم نجي، أَسم تصد في أَحلاَ أَقْ
متحولا  الصمت،  بحدود  محاصرا  يحضر  هنا  فالحلم   ،» رِيحٍ 
فيصبح  والتلاشي.  الوجود  بين  تتأرجح  مكبوتة  طاقة  إلى 
هنا صورة للمنفى الداخلي، ورمزا لقيود الذات وعجزها عن 
وجودي  بفراغ  مشروطا  الطموح  يمسي  إذ  الخلاص،  تخيل 
التحرر  المتواصل بين رغبة  الكينونة، كاشفا الصراع  يطوق 
والضغوط  التي تكبل هذا التوق نحو الانفلات. وهكذا يرسم 
تحاول صون  مأزومة  ذات  المفارقة ملامح  عبر هذه  الشاعر 
بقايا حلمها، محولة قيدها الداخلي إلى فضاء للقول الشعري 

والانتصار الجمالي.
«أصرخ  العزلة/الانفتاح:  في  ذروتها  المفارقة  وتبلغ 
وحدي... حزين أنا، وكفى.» فالعزلة خانقة، لكنها تنفتح رمزيا 
عبر الصرخة على الآخر في محاولة لاستعادة توازن وجودي 
مفقود. حيث يتحول هذا الانفتاح الوجيز إلى لحظة تجلٍّ فني 
تعيد للذات قدرتها على التعبير، وتجعل من الصرخة عبوراً 

من الاختناق إلى إمكان القول.
دلالية  شبكة  لتشئ  المفارقات  هذه  تتضافر  وهكذا 
متماسكة تبرز مأزق الكائن في وجوده المثقل بالهشاشة، 
وجودية  بنية  إلى  عابرة  شعورية  حالة  من  الحزن  محولة 
فإن  ومع ذلك،  تجلياته.  أعمق  الإنساني في  التمزق  تكشف 
جمالي  خلاصٍ  إلى  بل  العدم،  إلى  ينتهي  لا  التشظي  هذا 
يتمظهر في فعل الكتابة ذاته؛ إذ تصبح القصيدة فضاء يعاد 
فيه تشكيل الألم واستخلاص معناه، فيما يرتقي الصمت إلى 

أعلى صور التعبير عن قوة الذات وقدرتها على الإبداع.
مجرد  بوصفها  الثنائيات  هذه  إدراك  يمكن  لا  وعليه، 
ترتيب  تعيد  متآلفة  رمزية  كمنظومة  بل  شكلية،  تقابلات 
فكل  والصمت.  المفارقة  على  تقوم  لغة  عبر  الوجود  معنى 
ثنائية تكشف عن تجربة وجودية واحدة، هي سؤال الكينونة 
في زمن العدم، حيث تتكثف مأساة الكائن بين حضورٍ متآكل 
يتحول  وانكسار  بالقيود  رغبة محاصرة  وغياب مكثف، وبين 

بفعل الوعي والكتابة إلى فعل جمالي.
فالحزن في هذا السياق لا يختزل في مجرد الشكوى، بل 
ذاته،  الكتابة  فعل  من  معناها  تستمد  خلاقة  طاقة  يصبح 
تفتح  فيما  القول،  من  أسمى  ليصير شكلاً  الصمت  ويرتقي 
القصيدة فضاء لإعادة ترتيب الوجود واستعادة معنى الذات. 
فعل  هو  بل  خارجيا،  دراميا  حدثا  الفني  التجلي  هذا  وليس 
الألم  ويحيل  للمعنى،  مادة  العدم  من  يجعل  داخلي  تأملي 
الحزن  يتجلى  وهكذا  الشعر.  لغة  في  يتوهج  جمال  إلى 
جوهر الكينونة، ونقطة التقاء بين الفناء والخلود، بين الألم 
التعبير عن قدرة  الصمت أسمى صور  يمثل  والإبداع، حيث 

الروح على مواجهة مصيره.
أنا  القول: إن قصيدة « حزين  في ضوء ما سبق، يمكن 
نموذجا  تقدم  المومني  جواد  المغربي  للشاعر  وكفى.»   ،
يسعى  لا  شعر  في  يتمثل  الكونية؛  أفق  في  للشعر  شاخصا 
إلى العالمية، بل يصير عالميا من تلقاء جوهره، لأنه يلامس 
الجذر الوجودي العميق للوجود البشري. فهي كتابة لا تكتفي 
على  مفتوحا  سؤالا  بوصفه  تخليقه  تعيد  بل  العالم،  بسرد 
أفق  على  ينفتح  متفرد  شعري  وعي  عن  كاشفة  اللانهائي، 
إنساني رحب، يتجاوز حدود الانتماء الضيق نحو انخراط فعال 
جوهر  تستنطق  وجودية  كتابة  إنها  الكوني.  المشترك  في 
وتحول  والرمزية،  والفكرية  الوجدانية  أبعادها  في  الكينونة 
الجغرافيا  تتخطى  متكاملة  كونية  تجربة  إلى  الحزن  ثيمة 
والتاريخ والثقافة، لتغدو صوتا إنسانيا شاملا يعبر عن توق 

الروح إلى الخلاص عبر الجمال.



1212

رواية يوبا أعرابرواية يوبا أعراب

الــروايــة  أن  شــك  لا 
الــتــاريخــيــة بــعــيــدة عن 
ــابـــة الأكـــاديمـــيـــة  الـــرقـ
والدينية،  والسياسية 
ــر  ــثـ ــــس الأكـ ــن ــ هــــي الج
الــتــعــامــل  في  ــة  ــ ــري ــ ح
ــة  ــي ــاريخ ــت ــادة ال ــ ــ ــع المـ ــ م
واسيني  الــروائــي  (عــن 
الأعــــــــرج). فـــــإذا كــان 
ــن  المـــــــــــؤرخ يـــبـــحـــث ع
الــروائــي  ــإن  ف الحقيقة 
ــن تمـــثـــلات  ــ ــبـــحـــث عـ يـ
المعارف. وعندما يتناول 
الـــــروائـــــي شــخــصــيــات 
ــة  ــيـ ــاريخـ ــا تـ ــ ــ ــداثـ ــ ــ وأحـ
عمله  في  لــتــوظــيــفــهــا 
يــســقــط  ألا  الأدبي، 
حقله  غـــير  حــقــل  في 
ــادة بــعــيــدة عن  ــ ــام م ــ أم
الصعب  مـــن  الــتــخــيــيــل 
يميز  ما  لكن  تجــاوزهــا؟ 
روايــــــــة يـــوبـــا أعـــــراب 
ــد لـــلأحـــداث  ــي ــع أنهــــا ت
يقوم  ممــا  أكثر  حياتها 
ليست  فهي  المـــؤرخ.  بــه 
ما  بقدر  تاريخية  رواية 
هــي صــور إبــداعــيــة في 

حضور التاريخ.

الخميس 8 من يناير  2026

أعراب يوبا رواية 1/ هندسة
صدرت للأكاديمي السيميائي والناقد والروائي الأستاذ جمال بندحمان 
أنيقة،  أولى  طبعة  في  أعراب»  «يوبا  رواية   ،2025 الشرق  إفريقيا  دار  عن 
الرواية  تاريخي.  بتعبير  ورموزسيميائية  علامات  تتضمن  لوحة  تتصدرها 
تجعل القارئ يعيش محطات جغرافية/ تاريخية بين البادية والمدينة ومنهما 
إلى الصحراء والأندلس وشرق المغرب ثم إلى المشرق العربي، يبحث فيها 
الراوي عن حقيقة أصول قبيلة  أجداده، حيث يوحي   عنوان الرواية « يوبا 
أعراب» بانصهار الهوية الأمازيغية والعربية في هوية واحدة، وهي الأطروحة 
التي دافع عنها النص، معتبرا أن المغاربة لا يتشابهون لكنهم يتكاملون... 
الرومان  مع  حروب  في  دخل  الذي  الأمازيغ،  ملوك  أحد  جوبا  يعني  «يوبا» 
ورحلات  مكتبات  إنشاء  على  مشجعا  بالعلوم  اهتم  كما  إفريقيا،  شمال  في 

استكشافية أما «أعراب» فهي كلمة أمازيغية تعني « عروبي» أي عربي.

2/ إضاءات حول الرواية في جانبها التاريخي 
الرواية،  في  تاريخية  تصورات  من  ورد  فيما  النبش  حدود  أتجاوز  لن  سوف 
رواية «يوبا  تتناول  أخرج عن تخصصي.  ولن  التاريخ،  وباحثا في  بصفتي مهتما 

أعراب» محكيات الأصول والهويات باحثة 
في الشاهدة التاريخية من معثورات مادية 
قريب  أدبــي  بأسلوب  وشفاهية  ورمزية 
الرواية  التاريخي، ففي هذه  الأسلوب  من 

عن  للبحث  المؤرخ  مع  الروائي  يتقاطع 
في  التنوع  على  بالاعتماد  الحقيقة، 
إلى  الشفاهية  الــروايــة  من  الشاهدة 
الروائي  نجد  حيث  الوثيقة.  أشكال 
يحاكي بين المغربي العربي / الأمازيغي 
لذلك  ــدلــس،  والأن العربي  والمشرق 
العربية  هويات:  أمــام  الرواية  تضعنا 
والأندلسية  والصحراوية  والأمازيغية 

والمشرقية. 
الناصرية  البداية،  الرواية منذ  تطرح 
عبر  المغاربة  عاشها  سياسية،  كقضية 
تعليق صورة جمال عبد الناصر في البيت 
فالراوي  القاهرة،  إذاعة  إلى  والاستماع 
سياسية  كقيمة  نــاصــر  بين  يفصل 
تعدى  صيته  سياسي،  كزعيم  وجمال 
المغرب.  وقبائل  مدن  إلى  مصر  حدود 
قرية  أهل  يتتبعها  أخباره،  كانت  فقد 
 » القاهرة  إذاعة  من  مذياع  عبر  الراوي 
جمال»  أحببنا  لكننا  ناصريين  نكن  لم 
هكذا ورد في (ص:7). كما ورد مصطلح 
المشيخة أي العون المخزني في القبيلة 
هو  السلطة،  يجسد  ــذي  ال

الذي كان من حقه تتبع الأخبار ولم تكن في متناول كل الناس 
أعيان  حضور  يفسر  الذي  الشيء  المخزن.  من  المقربين  إلا 

القبيلة بمكانتهم المادية والرمزية.
تتمتع أسرة شيخ القبيلة بالتميز في تمثيلها السلطة 
السيارة  بامتلاكها  ومادية،  رمزية  قوة  ولها  المخزنية، 
التي لا يمتلكها أهل القبيلة، كما لها وضعية متميزة في 
فهمها للأخبار السياسية، وقدرة التنقل للبحث عن الخبر 
القاهرة»  «إذاعة  من  المسلمين  الإخوان  حول  اليقين 
إلى «إذاعة هنا لندن» التي شكلت نقيض إذاعة القاهرة 
البوادي  به  عرفت  الــذي  العمل  تقسيم  إطــار  .وفــي 
الشيخ  سيقوم  الأســرة،  أفــراد  بين  المغربية 
بتكليف فرد من أسرته للسفر إلى المدينة 
للبحث عن حقيقة ناصر وجمال - باعتبار 
السلطة  مصدر  هي  المدينة  أن 
التي   - والثقافية  المعرفية 
مختلفتان  إذاعتان  لها  تروج 
في الموقف الأيديولوجي 
تختلف  .فالحكاية 
بـــيـــن ثـــلاث 
جغرافيات: 

القاهرة ولندن والدار البيضاء. 
عن  أجوبة  القرية  لسكان  يكن  لم 
القاهرة  بين  ناصر  حول  الــرأي  اختلاف 
القبيلة  ابــن  سفر  كــان  لذلك  ولــنــدن، 
الحقيقة  عن  للبحث  البيضاء  الــدار  إلى 
العديد  وأن  خصوصا  الفكرة،  ولتوضيح 
في  تعلق  كانت  المغربية  ــر  الأس من 
بهوها صورة جمال عبد الناصر. فهل هي 
علامة تعاطف مع الزعيم المصري، أم هي 
انتماء للنظام الناصري الذي كان له وقع 

في ثقافة المغاربة؟
فهمها  في  المدينة  جــواب  يختلف 
فالمدينة  القبيلة،  ومعرفة  فهم  عن 
وسجن  أعدم  الحرية،  ضد  ناصر  تعتبر 
مسلمين  من  الرأي  في  يخالفه  من  كل 

وشيوعيين. أما القرية فقد تعاملت مع ناصر بالفطرة، ومن هنا يظهر الموقفان 
بين  التعارض  ذلك  الناصرية،  حول  المدينة  وموقف  القرية  موقف  المتعارضان، 
فهم المتعلم الذي يصدر الحكم على القضايا التاريخية بالبحث والدراسة، وفهم 
البادية عن  تتخلف  لن  والانتماء. ومع ذلك  بالعاطفة  القضايا  تقيم  التي  البادية 
دورها في المقاومة ضد المعمر، وبالتالي لم تخرج 
إلى  ساهمت  بل  المدن،  في  المقاومة  قاعدة  عن 
وهكذا،  المحتل.  طرد  ومحاولة  ردع  في  جانبها 
التي  الجماعية  الذاكرة  حضور  على  الرواية  ركزت 
الماضي،  من  ومشروعيتها  شرعيتها  تستمد 
ساعية إلى ترسيخ الهوية التي تجمع بين ثقافتين 

الأمازيغية والعربية، يوحدهما الدين الإسلامي.

الرحلة إلى عمق الصحراء بحثا عن الأصل
الــدار  مدينة  من  الرحال  الصحافي  سيشد 
البيضاء نحو شيوخ قبائل الصحراء بأمر من شيخ 
كمنطلق  الجماعية  الذاكرة  مستحضرا  قبيلته، 
فرع  وصــل  الذين  هــلال،  بني  سيرة  مع  لبحثة 
منهم يدعى بني احسين في اندماجهم مع قبائل 
باللسان  العربي  اللسان  سيلتقي  حيث  الصحراء، 
الصحراوي مؤسسان الشعر الحساني، معتقدا أنه 
قبيلته بما فيها  الشاهدة عن  الدلائل من  سيجد 
الكتابة  أساسيات  من  وهي  والشفاهي،  المدون 
التاريخية، إضافة إلى الأمثال والشعر. لكن الراوي 
التي  الشفاهية،  الرواية  من  الحذر  إلى  ينبهنا 
تشوبها شوائب، عندما نجد الحكواتي يخلط بين 
بالعودة  النسب  لإثبات هوية  والتاريخ،  الأسطورة 
في  الاولياء  مواسم  احتفالات  وربط  الأنبياء،  إلى 
لذلك  «ص».  محمد  بالرسول  سلالتهم  امتداد 
يؤكد أن للذاكرة أهمية في حفظ الأخبار، خاصة عندما تنتقل من جيل إلى جيل، 
الشيء الذي يكمل أو يعوض الشاهدة المادية، وهكذا، جاء الاهتمام بالموروث 
الثقافي المتوافر في الرواية الشفاهية عند الشيوخ والزوايا، ولمعرفة ذلك، فُرض 
على الصحافي تحديد مكانها في الصحراء، خاصة أن بعض فروع القبائل الهلالية 
الحسانية  إلى تخوم الصحراء فاندمجت مع سكانها في ثقافتين  العربية، ذهبت 

والعربية، فأعطت هوية ثقافية موحدة.
السوسيولوجي  التحليل  الصحراء، حضر  إلى  رحلته  في  الصحافي  عند وصول 
والانثروبولوجي لتفسير العلاقات الاجتماعية، ومن هنا، تحضرنا مدرسة الحوليات 
الفرنسية التي اعتمد روادها الجمع بين التاريخ وباقي العلوم الإنسانية. وقد جعل 
هكذا  أو  الصحراوية،  أصولها  إلى  للعودة  منطلقا  وأسرته  قريته  من  الصحافي 
بدا له، وفي هذا الإطار يظهر دور الشيخ وأهميته في حفظ الذاكرة، سواء شيخ 
قبيلة السهل أو شيخ قبيلة الصحراء. ومن المشترك الثقافي بين المجالين حضور 
الشاي وتهيئ قاعة خاصة لاستقبال الضيوف.  كما يحضر التفاوت في التراتبية 
الاجتماعية والقيادية بين المدينة التي انشاها الاستعمار بدون نسب ولا انتماء، 
والنظام التراتبي بقبائل الصحراء التي تعتمد في تنظيمها على الشيخ الضابط 
للعلاقات القبلية. ورد في ص: 46 – 47 «نحن أهل البادية نشبهكم في الاقتناع، 
الوجود، لذلك نحرص على الارتباط بأرضنا وأهلنا وأصولنا،  بأن الانتماء أساس 
ونرفض أن نكون لقطاء نقتات على تواريخ غيرنا ومنجزاتهم» ذلك موقف سكان 
البادية من المدينة، التي ذابت في قيم الغرب، فاختفت هويتها. ومن هنا، لا تحدد 
الهوية فقط في الانتماء التاريخي والجغرافي والعرقي واللغوي، بل تشمل العادات 
والتقاليد والكرامة وعزة النفس. لذلك فإن امتداد الهوية، 
والأندلسية  والصحراوية  والعربية  الأمازيغية  بين  يجمع 
عنها  دافع  التي  الرئيسية  الاطروحة  وهي  والمشرقية، 
الأستاذ جمال بندحمان في روايته. إذ يجمع النص بين 
السوسيولوجي  بالمنهج  ارتباطه  في  والتاريخ  الإبداع 
والانثروبولوجي، حينما يتحدث عن الشيخ الأول والثاني 
والثالث في عادات السهل والصحراء والمغرب الشرقي. 
في  والــدلالات  بالإشارات  غني  نص  أمام  يجعلنا  مما 
عليها  تؤشر  التي  القضايا  ومن  الهوية.   عن  البحث 
الرواية، هو الرد على دعاة التفرقة بين الأمازيغ والعرب 

علال بنورعلال بنور

 هُوية الجغرافيا أم  هُوية الجغرافيا أم 
هُوية التاريخ؟هُوية التاريخ؟

ت
ءا
را
ق

ت
ءا
را
ق



1313
الخميس 8 من يناير  2026

في سياق ما جاء في (ص :47) «افشال مشروع التشتيت والالهاء والتفرقة» تستحضر الرواية تاريخ 
برغواطة التي هي امتداد لإمبراطورية جوبا الأول والثاني. لكن لماذا الكاتب اعتبر الصحراء تحافظ 
على وثائق الانتماء؟ جوابا على ذلك، نعتبر النص دعوة للتفكير في علاقة البادية بالمدينة وعلاقة 
السهل بالصحراء، فرحلة الصحافي إلى الصحراء ليست نزهة سياحية، بل هي بحث وتنقيب في تاريخ 
الأجداد.  نقرأ في (ص:66) «فاحرص جزاك االله على ما سترى كما تراه لا كما يريدونه» خطاب الشيخ 
هذا يحمل رسالة التخوف من تحريف التاريخ، فهو موجه لصحافي بمثابة مؤرخ، باعتباره القناة الوحيدة 
لتمرير المادة التاريخية من الأرشيف إلى السياسي الذي يمكن أن يعبث بالتاريخ بشكل من أشكال 

الأدلجة.
المنهج الذي سلكه الصحافي في تعامله مع الشاهدة، هو نفس 
السؤال والفرضية  المؤرخ، خاصة في طرح  به  الذي يعمل  المنهج 
والمقارنة بين الوثائق للوصول إلى نسب «يوبا أعراب». ومن هنا 
يأخذ  لن  الذي  الرأي،  إصدار  في  المؤرخ  مع  الصحافي  تقاطع  نجد 
أربعة  إلى  النص  بنا  يسافر  للإثبات.  الشاهدة  من  إلا  مصداقيته 
الصحراء  إلى  الأندلس  إلى  الأقصى  المغرب  إلى  الشام  من  أمكنة 
لتنهي الرحلة بالمشرق العربي عند مصر. في هذه المجالات، يحضر 
في  نجد  كما  الاجتماعي.  التاريخ  بجانب  السيوسيولوجي  التحليل 
الرواية إشارات الترميز، وهي متعددة، مثلا: عند الحديث عن جمالية 
ألوانها  فبتعدد  القبائل  عند  المفضلة  الأفرشة  من  وهي  الزربية 
يؤمنون  كانوا  أنهم  إلى  88)»وصلت  في (ص  ورد  الإحالات.  تتعدد 
أن قوتهم وجماليتهم في تعددهم، فهم ليسوا واحدا، لكنهم واحد 

في تعددهم».
التسامح  على  القائم  الثقافي  التداخل  قضية  الرواية  تطرح 
نصيحته  في  الصحراء  شيخ  إلى  عودتنا  وعند  الأصــول،  تداخل  مع 
للصحافي، تطرح مخاطر التاريخ عندما يتحول إلى أيديولوجيا لخدمة 
الكتابة  جوانب  فأكثر  الموضوعية،  فيه  تغيب  كما  واحــدة،  طبقة 
التاريخية انحرافا عن الموضوعية، هو التاريخ السياسي والدبلوماسي 
والعسكري والحدثي حيث « الخونة قد يتحولون أبطالا، والأبطال قد 

يصبحون بلا مجد « (ص:99).
قراءة  عليه  بل  يدون  ألا  الصحافي،  على  الصحراء  يفرض شيخ     
شيخ  كان  لماذا  لكن  فقط.  والجلود  الألواح  على  والمدون  المكتوب 
مهمة  الشيخ  أخفى  لماذا  للوثائق؟  والحماية  التحفظ  كثير  الصحراء 
التجار  من  أصحابه  على  الصحراء  إلى  مجيئه  من  والغرض  الصحافي 

والحرفيين، مكتفيا بتقديمه كصحافي؟
في الأندلس: تطرح الرواية مسألة الهجرة من الشام إلى الأندلس، 
للسكان،  العربية  اللغة  وتعليم  الإسلامي  الدين  معها  حملت  والتي 
وتوجت بالزواج والمخالطة، مما نتج عنه تجانس ثقافي، فوظف الراوي 
مفهوم البلد الجديد في الثقافة، ومن تم حضرت لغة الدين في النقش 
الة للحضارة الرمزية  على الأغطية والأفرشة والجدران، فاعتبرت الشام نقّ

والمادية إلى الأندلس، ففيه ستبدأ حكاية البحث عن الأصول التي تمزج بين الشام والأندلس كما 
حصل سابقا في البحث عن الأصول في الصحراء مع «يوبا أعراب». بالرغم من الحدود الفاصلة جغرافيا 
وفيرناند  الأولى  (ايزابيلا  تاريخية  دلالة  لها  عبارات  (ص:129)  في  ورد ت  الثقافي.  الانصهار  حصل 
الثاني وصولجان بني الأحمر) مما يحيل إلى التحالف المقدس بين إمارة قشتالة وإمارة أرغون حيث 
مثّل زواجهما توحيد اسبانيا مع طرد بني الأحمر من غرناطة إلى المغرب، وهي آخر إمارة أندلسية. 
فأقدم المسيحيون على حرق الكتب العربية باستثناء الكتب العلمية. فكانت المحرقة مجزرة ثقافية في 
حق الإنسانية. بل ساهم الفقهاء المتزمتون في تحريض ملوك الطوائف قبل محاكم التفتيش والطرد 
على حرق كتب الفلاسفة العرب. وهكذا، نجد الرواية، تجمع بطريقة احترافية ومهارة أدبية بين حرق 
العربية، بدافع ديني وعرقي، وما مارسه  الهوية  المسيحيين لطمس  الكتب في الأندلس من طرف 
ملوك الطوائف من حرق لكتب العلماء والفلاسفة والأدباء المسلمين بتشجيع من الفقهاء المتزمتين 
الحاقدين، بل طال حرق الكتب في كل من المغرب الأقصى والمشرق العربي، باستثناء شيوخ الصحراء 

الذين حافظوا على ذخائرهم من الشر. 
  على طول فصول الرواية يحضر الحنين إلى الماضي، بمعنى أنه وارد في الحاضر من الابن إلى 
الأب إلى الجد بطريقة معكوسة، مع استمرار حضور « يوبا أعراب» الذيُ وجد اسمه منقوشا في مخازن 
الصحراء مع الشيخ الثالث. ورد في الصفحتين (84 و85) « ورغم أنها معلومات مهمة، تجعلني أفهم 
كيف كان يعيش أسلافي، إلا أنني أصبحت مسكونا بحكاية «يوبا أعراب» التي رأيت فيها كل تاريخنا»

الرحلة إلى شرق المغرب الأقصى
العربية، كان أول استقرارهم بالبوادي، التي شكلت ملتقى  ما ميز تاريخ المغرب مع الهجرات 
الشعوب الوافدة من المشرق والجنوب، كما هي مصدر تعمير المدن، بمعنى أن الأصل هو البادية، 
التي مع الأسف لم تحظ باهتمام المؤرخين والأدباء، فحصروا دورها في إنتاج الغذاء تحت مراقبة 
للزوايا  ومقرا  الشعبية  للأغاني  وموطنا  السلطة  على  للمتمردين  معقلا  دورها  بقي  كما  السلطة، 

والاضرحة، ومصدرا لترييف المدن.
لم تكن رحلة الصحافي إلى المغرب الشرقي إلا بتوجيه من الشيوخ، بحثا عن الوثائق التاريخية 
لإثبات هوية قبيلته. مسلحا بالمنهج المقارن في السوسيولوجيا بين ثلاثة أمكنة: قريته في السهل 
والبأس  كالشدة  جوانبها،  بعض  في  الاجتماعية  العلاقات  فرصد  الشرقي.  والمغرب  والصحراء 
والجدية والسحنات المختلطة، ووقار النساء في لباسهن وعدم الاقتراب من الغرباء، كما وصف شكل 
المنازل التي تشبه منازل الأندلس، ليجد القارئ، أنه أمام تحليل سوسيولوجي للظاهرة الاجتماعية. 
فخلص إلى أن مجتمع الشرق، يتميز بخصائص تفصله عن باقي المناطق الجغرافية المغربية، لكن 
مظهر التقارب بينه وثقافة الأندلس تبدوا بارزة في الموسيقى والمعمار. وبذلك يكون الصحافي 

وفر مادة للباحث التاريخي الاجتماعي. 
لعب ثلاثة شيوخ (القبيلة والصحراء والمغرب الشرقي) دورا مهما في توجيه الصحافي في البحث 
عن أصوله، ومن هنا، ترتبط الرواية الشفاهية بالشاهدة المادية في البحث عن الحقيقة التاريخية. 
مع  العصر  صلاة  وزمن  الصمت  بحكمة  ترتبط  تحفظها،  في  متشابهة  للمخازن  الزيارة  فطقوس 
انعدام مظاهر الحياة، مع الاستثناء بالمغرب الشرقي، إذ توجد الخزائن في مكان يعج بالحياة حيث 
الماء والحديقة التي تشبه الأندلس بدون أن يفصح لنا الراوي عن تلك المحاكاة. وفي مستوى آخر 

نجد الشيخ يقر منذ البداية في (ص125) أن «خزائن الرملة لا تجيب عن أسئلة قبيلة، بل تجيب 
عن أسئلة أمة، لذلك، فإن عليك أن تفهم أن القبيلة تقتل، وأن حديث الأعراق تطرف، وأن ما دمرنا 
هو الطوائف والفرق والمذاهب». فيفهم من حكمة الشيخ أن المجتمع يتجاوز كل القيم الذاتية إلى 
القيم المشتركة، حيث يذوب الانتماء القبلي والعرقي والطائفي في الأمة كوحدة اجتماعية. ومن هنا 

يحضر النموذج الإدريسي الذي انتهى بسبب حروب ملوك الطوائف.
الحديث  لعدم  دعا  كما  بالمغرب،  الأمازيغية  الممالك  نقاش  غمار  في  الدخول  الراوي  يرفض 
عن الأدارسة الذين احتضنتهم قبيلة مغربية أمازيغية، فتحولوا من دعاة إلى سلطة تحكم، ومن 

جيشا.  كونوا  ويطرح الراوي أسئلة عميقة حول إمارة الأدارسة، وهي أسئلة تستمد القبيلة 
الذي  ما   » في(ص:134)  ورد  التاريخي.  المنطق  من  مشروعيتها 
المشرق،  بلاد  في  أهله  فيها  هلك  مجزرة،  من  الفار  الرجل  جعل 
المنطقة  هذه  لماذا  بعيد؟  غرب  في  معزولة  منطقة  إلى  يتوجه 
بالضبط؟».  تلك الإمارة،ُ طرحت حول نشأتها عدة أسئلة، بعضها 
قبيلة  أن  يعقل  كيف  إذ  جواب.  بدون  بقي  وبعضها  فيه  حسم 
أمازيغية لا تعرف لسان العرب، استقبلت شيخا داعية واتباعه ليؤم 
بهم؟ يبقى السر غامضا في انطلاق الإمارة، عند حكمها لأجزاء من 
المغرب. ويبقى السؤال: هل هي إمارة عربية أم أمازيغية؟ وهكذا 
بنا  يعود  ثم  والفرضيات.  الأسئلة  حرقة  فينا  تشعل  الرواية  نجد 
الراوي للحديث عن حرق الكتب ولكأنه يؤكد لنا أن تاريخ القبيلة 
شمله الحرق غير أن خزائن الصحراء لم يشملها ذلك الحرق، كما 
لم  الحارقين  أن  «فهمت   (136 (ص:  في  جاء  الأندلس.  عرفته 
يكونوا من سلالة إيزابيلا فقط، بل كانوا من سلالة المحروقين 
اقتنع  وقد  العربي.  كتب  أحرق  عربي  الحارق  أن  يقصد  أيضا» 
عندما  عبث،  الوثائق  عن  البحث  أن  الشرق،  شيخ  بقول  الراوي 
والعرب  الأمازيغ  تاريخ  أن  بمعنى  الحرق.  طالها  الخزائن  وجد 
بالغرض.  يفي  لا  منه  بقي  وما  بالحرق  تدميره  تم  والأندلس 
بعد  القبيلة  تاريخ  في  النبش  فكرة  عن  الصحافي  تراجع  لذلك 
عن  البحث  من  فائدة  لا  بأنه  الشرقي،  المغرب  شيخ  أقنعه  أن 
تاريخ قبيلته، بل الواجب يفرض عليه البحث في تاريخ المغرب. 
ورد في (ص: 139)» أننا لسنا عرقا أو قبيلة مغلقة وأن أجدادنا 

متعددون وأن تاريخنا واحد».

الرحلة إلى المشرق العربي
حمل الصحافي، هم الذهاب إلى المشرق العربي، حيث كان 
تعلمه  وما  جده  له  رواه  مما  والمعرفة  العلم  مصدر  فيه  يرى 
ومع  القاهرة،  إذاعــة  من  سمعه  وما  كصحافي،  مهنته  من 
إنه شرق مزقه  أي شرق سيتجه؟  إلى  الرحلة طرح سؤالا:  هذه 
الاستعمار بحدود قابلة للانفجار. لذلك عزم على السفر إلى أرض إذاعة القاهرة التي كانت منطلق 
الهجرات العربية إلى شمال إفريقيا، بل إلى الأندلس كذلك. وعند رحلته طرح سؤالا: ما هو الدافع 

الذي جعل سكان المغرب يركبون المشاق الى المشرق؟ هل الدافع للبحث عن أصولهم؟ 
وجد الصحافي في استقباله كتبيا عوض شيوخ الصحراء والمغرب الشرقي، فهل معنى ذلك أن 
بدون  الشفاهية  الرواية  يعتمدون  زالوا  ما  مجتمعه  الشيوخ  وبلد  المكتوبة  الحضارة  بلد  المشرق 
تدوين؟ ولماذا لم يتم الحديث عن حرق الكتب في القاهرة كما حصل مع الأندلس؟ أمد الكتبي 
كما  المنازل،  وهندسة  وتقاليد  عادات  من  تاريخ مصر  عن  ومجلدات  للمغاربة  بمؤلفات  الصحافي 
وجد في المجلدات هجرة الفقهاء المغاربة الذين أتوا إلى المشرق لأخد شرعية الحكم على الأقل 
في المغرب الأقصى. ومن هنا، يحضرنا فقهاء المرابطين والموحدين الذين اسسوا دولا أمازيغية، 
حكمت المغرب والأندلس. وشكل المشرق مصدرا لهم في نشر العلوم والآداب، ومع التحولات التي 
عرفها كل من المغرب والأندلس، أصبحا مصدرين للعلوم نحو المشرق. لكن الصحافي لم يجد 

تاريخ قبيلته الذي جاء من أجله.
نجد في حكي المشرق إشارات قوية، يؤكدها الكتبي عن المؤرخين، فقد كانوا غير منصفين في 
علاقة المشرق بالمغرب. لذلك تعرضت كتبهم للحرق، لكنه لم يحدد مكان الحرق، هل في المشرق 
أم في المغرب؟ ومن الخلاصات  التي يمكن أن نتيرها مع الصحافي بعد الانصات للكتبي وقراءة 
المجلدات : حضور التقاطع بين المشرق والمغرب ، لكن  لم يتر موضوع جمال عبد الناصر الذي 
يعتبر الموضوع الثاني بعد موضوع البحث عن أصل قبيلته ،غير أننا  نجد إلحاح الماضي على  الحاضر 
في الاستمرارية  في البحث عن الأصول .ورد في( ص: 170)» عندما استيقظت  أولت حلمي بأن 
جدي يدعوني إلى متابعة بحثي في أعماق الجنوب « غير أن الصحافي لم يفش هذا الحلم لأحد خوفا 
من أن يكلفه شيخ القبيلة بالاستمرار في البحث ، وبالتالي سيدخل في متاهات الجهات الأربع من 
جغرافية العالم. بينما ترسخ لديه بعد تلك الرحلة ألا فائدة من البحث. ورد في (ص: 171)» ارتحت 

لقراري، لأنني أصبحت مقتنعا بأن البحث في شجرة الأنساب سيفتح علي غابات لا نهاية لها».
انطلقت الرواية في النبش من زمن جمال عبد الناصر إلى الماضي، في ذخائر الصحراء والمغرب 
الشرقي والاندلس ثم إلى المشرق عند مصر، لتعود بنا الرواية بمهارة عالية إلى بداية البدايات، 
مع مرحلة جمال عبد الناصر، حيث دار الحديث هذه المرة، ليس مع الشيوخ وانما بين الصحافيين 
ويشتتنا؟ هل  يجمعنا  الذي  ما  السؤال،  العربية، وطرح  القومية  الحديث حول  فأصبح  المقهى،  في 
اللغة والدين والمصير المشترك أم شيء آخر؟ كما دار الحديث حول طبيعة السلطة والحكم، فوجد 
بقبور  يتبركون  المشرق  ففي  الأسطوري،  المعتقد  في  والمغرب  المشرف  بين  تشابها  الصحافي 
الأنبياء وفي المغرب يتبركون بقبور الصلحاء. ومن الخلاصات الأساسية التي انتهى إليها الصحافي، 
أن هناك مفترقا بين ماضي الشيخ وحاضر الصحافي، الذي اقتنع بلا جدوى النبش في الأموات، أن 

الانتماء إلى الجغرافية أصح من التعلق بالتاريخ.
تاريخية  بمعطيات  مكتنز  نص  أعراب»  يوبا   » رواية  أن  تبين  الراصد  بعين  تتبعنا  خلال  من 
وسوسيولوجية، رواية تجمع بين ثلاثة مواقع جغرافية قد تصل إلى حد التلاقي في بعض جوانبها. 
وتكامل،  اندماج  في  وأندلسية  وصحراوية  وعربية  أمازيغية  هويات:  أربع  عن  تتحدث  فالرواية 
المؤرخ  قلم  إلى  المبدع  قلم  من  روايته  بندحمان  جمال  الأستاذ  نقل  فهل  واحدة.  هوية  لتعطي 
والسوسيولوجي الذي يبحث في الظواهر الآنية المعيشية والشاهدة التاريخية؟ وهل في عمله هذا 

دعوة إلى المبدعين كي ينشغلوا بالأسئلة الحارقة التي تواجه مجتمعهم و وجودهم؟.



 1 - أسباب الترول  
     لم أزر ليبيا قبل اليوم.. لأن زمن الشمولية حال دون ذلك، لم يكن يسعف؛ خاصة وأن 
النظام الفائت اعتمد كثيرا على تلميع صورته، ولم تتسع للرئيس رقعة ليبيا، لم يركز على ما 
بداخل الحدود من تنمية وتحديث وتقدم، خاصة وأن البلد صغير جغرافيا وديموغرافياً مثل 
ليبيا. وإذا قارناه بسنغفورة التي تعتمد على تنمية الإنسان والتي تقودها امرأة، وليبيا التي 

تعتمد على الثروة، لوجدنا فارقا بنيوياً لا يقاس.. 
عبر  الفاتح  ثورة  سماه  انقلاب  وقائد  زعيما،  يلقب  أن  الرئيس  هاجس  كان  لقد       
قاموس سياسي لا يخلو من شقشقة وبيان.. ولقد اعتمد على آليتين وهما التخويف من 

في  أخرى  جهة  من  الذمم  شراء  وآلية  جهة 
أوساط المثقفين والكتاب، بل وشراء المواقف 
يكون  أن  حلم  التي  إفريقيا  من  السياسية 
 ..» الأفريقية:  المتحدة  الولايات  رئيس  فيها 
يصرف  أن  يمكن  الذي  المال  يتوفر  وعندما 
من دون رقيب أو حسيب يمكن المرء أن يغير 
الكثير من الصور. فالعالم مملوء بالطماعين 
والراكضين وراء المال من دون تفكير، بحيث 
يتحولون إلى أبواق تذيع يمينا وشمالا بكل ما 

لم يخطر ببال..»(1)     
لذلك استعمل المال والتخويف إضافة إلى 
الوحدة  ومنها  شتى،  مناطق  ضرب  في  السلاح 
الوطنية والجغرافية المغربية في صحرائه بدعم 

كيانات وهمية...
المغرب  وحــدة  سمفونية  من  نحن  فأين   
الكبير ؟ أو المغرب العربي ؟ الذي يتكون من 5

إلا  الوحدة  شعار  يكن  لم  تاريخيا،  معروفة  دول 
تمويها يدخل في إطار الشقشقة كما أسلفت. 

إذا كان هذا العامل قد حال دون زيارة سابقة، 
الإعلام  في  نسمع-  كنا  -كما  اليوم  الحال  فإن 

ما  أعز  الأمن  وأن  متوتر،  بأنه 
الصورة  هاته  ولعل  يطلب، 
بعد  خاصة  أتهيب،  جعلتني 
الزيـارة  على  ابني  اعتراض 
بعـض  وكذا  ومحذرا،  منبهـا 
أن  إلا  الخلّص..  أصدقـائي 
عمود  أبــو  أبوبكر  ذ.فريحة 
التي كانت تتواصل معي طيلة 
الثلاثة أشهر الماضية، كعضو 
الاستشارية  العليا  اللجنة  في 
اللجنة  رئيسة  وباعتبارها 
العلمية للمؤتمر الدولي الأول 
تحت عنوان: «مهددات السلم 
الاجتماعي ومستقبل الاستقرار 
القاصرات  زواج  المجتمعي: 
نموذجا»  الــطــلاق  وظــاهــرة 
(إســتــراتــيــجــيــة الــمــواجــهــة 
نونبر   30-29 يومي  والحلول) 
مركز  تنظيم  ــن  م  ،2025
ودراســة  الاجتماعية  البحوث 
التابع  المعمقة،  السياسات 
والبحث  العالي  التعليم  لوزارة 
العلمي، والهيئة الليبية للبحث 
العلمي، بمدينة مصراتة بليبيا 

الشقيقة. 
     لقد كان الوفد المغربي 
من  أساتذة  أربعة  من  يتكون 
التعليم العالي عبر أربع جامعات 
مغربية(2)، ولقد شمل المؤتمر 
كثيرة  بحثية  وأوراقا  مداخلات 
وتونس  والجزائر  المغرب  من 
والمملكة  ــراق  ــع وال ومــصــر 
ونيجيريا  السعودية  العربية 
طبعا،  وليبيا  وبريطانيا  وتركيا 
بعد..  عن  أو  حضوريا  ســواء 
الوفد  أن  ــارة  الإش تجدر  كما 
عضويته  إلى  إضافة  المغربي، 
العليا  الاستشارية  اللجنة  في 
أسهم  فقد  العلمية،  واللجنة 
معنى..  ذات  بحثية  ــأوراق  بـ
ــان لــي الــشــرف بأن  ولــقــد ك
في  افتتاحية  محاضرة  أقــدم 
رئاسة  تحت  المؤتمر  بداية 
الكبير  العربي  السوسيولوجي 
التير،  عمر  مصطفى  الدكتور 

وعقب على هذه المحاضرة ثلة من المشاركين(3).

2 - مصراتة القريبة/ البعيدة
والمغرب  العرب  شمل  جمعت  مصراتة  أن  يبدو   
العلم  كان  وإذا  وتونس)،  والجزائر  (المغرب  الكبير 
الواقع  قادرا على الجمع والتواشج كما الجغرافيا إلا أن 
الجيو-سياسي قد يجعل ليبيا القريبة بعيدة جداً، فلقد 
استغرق السفر من الدار البيضاء إلى مصراتة ما يقرب 
من 24 ساعة، إذا 
ما  مسافة  أضفنا 
التي  المدن  بين 
الوفد  منها  قدم 

والرباط  وفاس  وتطوان  أكادير  من  وتحديداً  المغربي، 
توزع  ولقد  البيضاء،  بالدار  الدولي  المطار  اتجاه  في 
هذا السفر ما بين ثلاثة مطارات، من الدار البيضاء إلى 
تونس التي مكثنا بمطارها 6 ساعات، ثم من تونس إلى 
مصراتة.. ولعل في كل محطة تتكرر الإجراءات من جديد 
عبر إيداع حقائب السفر والتفتيش إلى غير ذلك من ختم 
الجوازات، ولقد وصلنا إلى مصراتة في اليوم الموالي أي 
الجمعة 28 نونبر على الساعة 1:00 زوالا بتوقيت ليبيا 

(ساعة زائدة بالنسبة لتوقيت المغرب). 
  وصلنا مرهقين حقاً، واستغرقت الإجراءات وقتا من 
أجل التدقيق والتأكد من وعد الفيزا الذي سلمته سفارة 
ليبيا بالرباط، والذي قدمناه إلى شرطة المطار، وهو أمر 
إلى  وذهبنا  علقنا  هكذا  أمنيا،  دقيق  ظرف  في  طبيعي 
وحيث   ،113 الغرفة  في  سأقيم  حيث   ،2 الماسة  فندق 
نواح  من  جيدة  فكرة  وهي  المؤتمر،  أشغال  ستدور 
التعب،  من  والاستراحة  والتنقل  الوقت  ربح  في  كثيرة 
بالنسبة  الفكرة  هذه  تعتبر  كما 
لهذا  مضافة  قيمة  للمشاركين 
الترتيب  حيث  مــن  المؤتمر 
والتنظيم؛ لعلها العلامة المفتتح 
وهكذا  المؤتمر،  نــجــاح  على 
اليومين  فــي  ــال  ــغ الأش دارت 
المواليين 29-30 نونبر وامتدت 
2 الثلاثاء  ــدود  ح إلــى  إقامتنا 

حيث   ،2025 السنة  من  دجنبر 
البحثية  الأوراق  عشرات  قُدمت 
وعشرات التعقيبات والمناقشات، 
بتوصيات  المؤتمر  ختم  ولقد 
والداعين  للراعين  وتكريمات 

وباحثين وباحثات(4)

3 -  المغرب في مصراتة 
في  ــرب  ــمــغ ال يــحــضــر       
أقصد  وثقافتها،  مصراتة  لسان 
les«ــي خــطــاب الإعـــلانـــات ف

enseignes»، كما في ثقافتها 
الزائر  لعل  والذوقية..  العالمة 
خــلال جولات  ــك، من  ذل لاحــظ 
فعاليات  انعقاد  قبل  متعددة 
أسباب النزول (قبل الجمعة) وبعد 
(يوم الاثنين فاتح دجنبر) بمعية 
د. علي امحمد أبو دبوس، رئيس 
اللجنة التحضيرية للمؤتمر، ولقد 
مصراتة،  وفضاءات  أمكنة  عبرنا 
منبسطة،  أرض  على  تقع  وهي 
ولا  عقبات  لا  نلحظ  لــم  حيث 
طبخها  في  يحضر  منحدرات.. 
مصراتة  تسميه  ما  مثلا  الليبي 
كانت  التي  العربية  بالشربة 
«شربات»  جانب  إلى  لنا  تقدم 
أخرى ومآدب فاخرة، ولعل الشربة 
العربية تتقاطع مع ما يسمى في 
لسان  بشوربة  المغرب  شــرق 
شربة،  لهذه   هكمشب الطير 
سواء  الكسكس  يقدم  كان  كما 
وهو  غيرها،  أو  الجمعة  يوم  في 
الكسكس  يشبه  أيضا  كسكس 
الملامح  من  كثير  في  المغربي 
تواشجات،  لعلها  والمكونات.  1414

مية
عل

لة 
رح

مية
عل

لة 
رح

الخميس 8 من يناير  2026

أحمد شرّاك

مصراتة مصراتة المدينةالمدينة 
الليبيةالليبية الثالثة  الثالثة 



1515

العربي  المغرب  إن دلت فتدل على أن شعوب 
الحسابات  بينها  فرقت  واحدة،  شعوب  الكبير 
سيعطي  اتحادها  أن  والحال  الجيو-سياسية، 
للاتحاد  بالنسبة  الحال  هو  كما  قوية  دفعة 
والذاكرات  الهويات  اختلاف  رغم  الأوروبــي..، 

السياسية والثقافية. 
الثقافة  مستوى  على  أيضا  المغرب  يحضر 
العالمة كشارع أحمد زروق(5)، قد تكون هناك 
لم  أخرى  تماثلات  أو  تشابهات  أو  تفاضؤات 

ها في هذا العبور المحدود زمنيا.  نلحظْ

4 -مصراتة بين الحداثة والتقليد
على  موقوفا  ليس  ــام،  ع ــؤال  س لعله   
في  العربية  المدن  على  بل  وحدها  مصراتة 
مصراتة  على  طرحه  إعادة  أن  إلا  المجمل.. 
هو بعض الملامح اللافتة في المدينة وعلى 
حافلات  من  العامة  المواصلات  غياب  رأسها 
للمواصلات  إلا  وجـود  لا  حيث  وطاكسيات 
الخاصة، أي السيارات، فكل مصراتي إلا وله 
وإذا  لراجلين،  هناك  وجود  لا  حيث  سيارة، 
الدكتور   فاه كما  ليبي  غير  فهو  راجلا  رأيت 
أمر  وهو  الجولات،  مختلف  في  مرافقنا  علي 
لافت حقاً خاصة وأن المحركات تعمل بثمن 
ثروة  له  البلد  باعتبار  اليد  زهيد في متناول 

بترولية هائلة.. 
خاصة  أسئلة  يطرح  مشهد  هكذا  إن   
لدى  والتمثلات  والعقليات  بالذهنيات 
هل  عموما)،  (والليبي  المصراتي  الإنسان 
هناك تطور على هذا المستوى أم أن هذه 
متلبسة  زالــت  ما  والتمثلات..  العقليات 
هذا  رغم  تقليداني  ولربما  تقليدي  بتفكير 
المظهر المادي أو هاته الرفاهية المظهرة 
على صعيد المواصلات الخاصة، ولعل هذه 
المفارقة قد تطرح أسئلة عميقة بين الفكر 
والواقع، بين التقليد والتحديث.. والحداثة 

؟ 
ألمح  لم  القليلة  ــام  الأي هذه  في       
الملاحظة  هذه  ولعل  سيارة،  تقود  امرأة 
الليبية  المرأة  لأن  ودليل  بيان  إلى  تحتاج 
قد تجاوزت هذا الوضع وأصبحت لها ندية 
في القيادة والسياقة، أمام غياب مواصلات 
قيادة  كانت  طويلة  «لفترة  عمومية 
السيارة حكرا على الرجال. في البداية كان 
عدد السيارات صغيرا وكانت ملكية سيارة 

الدخل  مستوى  تحسن  بعد  لكن  للثروة،  مؤشرا 
المواصلات  إلى  جيد  نظام  إلى  يفتقر  بلد  في  وضروريا  بل  عادياً،  أمراً  سيارة  امتلاك  أصبح 

العامة..»(6)
إن السؤال الذي يطرح هنا، هل «تضخم» المواصلات الخاصة مؤشر على التحديث، على 
على  مؤشر  بل  التحديث  على  ليس  المؤشر  هو  العمومية  المواصلات  غياب  أن  أم  الحداثة 
الثروة وارتفاع مستوى العيش في خط غير متواز مع مستوى التطور الثقافي والسلوكي في 
المجتمع.. قد تستبد بك هذه الأسئلة وأنت تتأمل في الظاهرة متجولا بين شوارع المدينة 
التي ما زالت تحضر فيها إعلانات تحيل على الحقبة العثمانية التي مرت بها ليبيا قبل الاحتلال 
الإيطالي، إلا أن الملاحظة أن العلامات الإيطالية، أقصد باللغة الإيطالية، لا يوجد لها أثر في 
 كثير من الأماكن والشوارع والساحات، وعلى ذكر الشوارع فتتوارى أسماؤها الحقيقية لتبني
التمثلات الاجتماعية أسماء بديلة تدل على وظيفتها ومحتواها مثل شارع الدم الذي قد يوحي 
لك لأول وهلة بأنه يحيل على البطولة والفداء، إلا أنه غير ذلك فهو يحيل فقط على محتواه 
بالفقر  يوحي  قد  الذي  الجيعانين  شارع  وكذلك  والجزارين..  الجزارة  محلات  فيه  تكثر  الذي 
والهامش، ولكن واقع الأمر، يحيل على تزاحم المطاعم في هذا الشارع، حيث أصبحت العائلة 
الليبية تذهب إلى المطاعم أيام نهاية الأسبوع وأيام العطل، ولعله سلوك مدني، لم يكن له 
محل من الإعراب إلى وقت قريب.. وشارع أزريع الذي يشير إلى مشتقات الزرع كلها كالدقيق 
والحمص والعدس وما إلى ذلك، كما فاهت الدكتورة فريحة أبوبكر التي كانت ترافقنا يوم 

الاثنين الفاتح دجنبر. 
     إن مدينة مصراتة مدينة لا يحس فيها المرء بالغربة، فكأنه في إحدى مدنه، مدينة 
لا تخلو من ذلك التقسيم ما بين المدينة القديمة والمدينة الحديثة كما الحال في كثير من 
إلا  الفرنسية..  ليون  الأوروبية كمدينة  المدن  العربية كتونس ودمشق وفاس، وكذا  المدن 
أن مصراتة بدأت تتوارى فيها المدينة القديمة، لم تعد مجالا حضريا يتسم بالقدامة والتراث 
حيث أن المدينة القديمة قد توارت وأصبحت أطراسا لوجود كان. إن زحف المدينة الجديدة 
بدأ يمارس عملية المحو والتبدل.. إلا أن السؤال الذي يطرح من جديد هل هذا الأمر يدل على 
حداثة واقعة أو قادمة تتميز بها هذه المدينة ؟ لا أستطيع الحسم في الجواب، لكن ما يمكن 
المتوسط،  الأبيض  البحر  على  بوقوعها  المتوسطي،  بمناخها  تتميز  المدينة  أن  تأكيده هو 
فقط  ليس  الصيف،  في  خاصة  مناخيا  متنفسا  يعتبر  حيث  لها،  المحاذي  شاطئها  زرنا  فقد 
بالنسبة لساكنتها، بل لكل الليبيين والأجانب أيضا، شاطئ ربما ما زال يحتاج إلى بنية تحتية، 
وإلى انغراس ثقافة سياحية تبدو غائبة هنا، فهل البترول يستأسد على كل الموارد الممكنة 
اقتصاديا ؟ ومن بينها السياحة كقطاع حيوي ؟ حيث يبدو بأن الدولة البترولية، قد لا تكون 

سياحي،  استقطاب  إلى  حاجة  في 
فكل جهودها تنصب على التحديث 
العمراني، لكن لا تتجاوز في أحيان 
الحداثة  بين  البينِية  تلك  كثيرة 
المجال  مستوى  على  والــقــدامــة 
في  والحداثة  الأفقية..  والتنمية 

التصورات والرؤى..

5 - النهاية / البداية
على  المنظمون  حرص  لقد       
نجح  قد  فعلا  وهو  المؤتمر،  نجاح 
وبالمقاييس  العلمية  بالمقاييس 
التنظيمية، كما أن مصراتة لم تكن 
مؤتمر  تنظيم  أن  أقصد  دغمائية، 
في أرضها فقط، بل حرصت على أن 
وكرما،  ومناخا  مجالا  بنفسها  تعرف 
وبالعلماء  بضيوفها  احتفاءً  وذلــك 
الذين حجوا إليها من أجل المطارحات 

العلمية وتقديم التوصيات الدالة..
     لقد دعتنا مصراتة قبل المؤتمر 
إلى عشاء احتفائي بمطعم لقونا، وهو 
كانت  كما  حقاً،  ولذيذ  حديث  مطعم 
في  بعشاء  متوجة  الختامية  الجولة 
ولعلهما   ،(DOLCE) دولتشي  مطعم 
دعمت  التي  الخاصة  المؤسسات  من 
زيارة  كانت  كما  المؤتمر..  انتظام 
فيها  استقبلتنا  التي  مصراتة  لبلدية 
تقديم  أجل  من  مسؤولتان،  سيدتان 
نبذة عن البلدية ووظائفها وإنجازاتها 
نسائية  وثقافة  وعي  عن  أبانتا  ولقد  ؛ 
اللجنة  أعضاء  يفت  لم  كما  وارفـــة، 
كل  يحيوا  أن  والتحضيرية  العلمية 
معمل  مــن  المدينة  فــي  الداعمين 

الحديد والصلب والمنتجعات الكبيرة. 
بأن  أقول  أن  إلا  يسعني  لا  وأخيرا، 
وأن  فعلا،  وهادئة  حقاً،  آمنة  المدينة 
أرض  على  تبخر  كــان،  ــذي  ال التهيب 
نفس  نتمنى  حيث  المصراتي،  الواقع 
الليبية،  المدن  لكل  والسلام  الأمــن 
ديمقراطية  نحو  موحدة  ليبيا  أجل  من 
وحــداثــة  ملموسة  وتنمية  مــأمــولــة 
وتطور  تغير  نحو  الأمام،  نحو  مجتمعية، 
عبر تجاوز تناقضاتها «فليس متأخرا أبدا 
أن تفعل جيدا» كما يقول مثلا فرنسي. 

المؤتمر  ــذا  ه تنظيم  ولــعــل       
اللجنة  ســواء  اللجان  كل  جهود  التحضيرية، وحــرص  أو  العلمية  أو  الاستشارية(7) 

التي كانت حريصة على  أبوعمود  أبوبكر  للدكتور فريحة  قيادي  بتدبير  قد عملت على ذلك 
نجاح المؤتمر بتفان شديد في العمل، ليس في أيام المؤتمر بل قبل ذلك بثلاثة أشهر عبر 

التنسيق والتدبير والحرص الدقيق. 
 وختاما نتمنى أن يكون الأمن الذي يعم مصراتة أن يمتد إلى كل مدن ليبيا، إلى ليبيا 

وطنا واحدا موحدا.. فسلاما، سلاما، سلاما..

هوامش:
     

-1 الدكتور مصطفى عمر التير: «صراع الخيمة والقصر»، رؤية نقدية للمشروع الحداثي 
الليبي، منشورات منتدى المعارف، الطبعة الأولى بيروت 2014، ص. 11. 

-2 يتعلق الأمر بالأستاذة كريمة الوزاني بجامعة عبد المالك السعدي والأستاذ رشيد بن 
بالرباط  الخامس  بجامعة محمد  السراجي  المكي  والأستاذ  بأكادير  زهر  ابن  بيه من جامعة 

والأستاذ أحمد شراك بجامعة سيدي محمد بن عبد االله بفاس.  
-3 كريمة الوزاني من المغرب وعبد االله الهمالي وعائشة فشيكة ونور الوافي وكلهم من 

الجامعات الليبية.
رمت ذة. كريمة الوزاني.. رم من الوفد المغربي كاتب هذه السطور، وكما كُ -4 لقد كُ

-5 ولد أحمد زروق بفاس سنة 1442.. توفي بمصراتة سنة 1493، وضريحه يوجد بها 
وهو قبلة للزوار ولقد أفرد له الدكتور طه عبد الرحمان فصلا في أحد كتبه كما فاه بن بيه 

ونحن نتساءل عن هذه القامة العلمية التي كانت معروفة بالزهد والتصوف. 
-6 الدكتور مصطفى عمر التير: «صراع الخيمة والقصر»، رؤيـة نقدية للمشروع الحداثي 

الليبي، مرجـع مذكور، ص. 226.
-7 لقد ترأس هذه اللجنة الدكتور مصطفى أبو القاسم دبوب، كما أنها فقدت عضوا من 
الليبي الكبير الدكتور عبد الهادي  أعضائها الذي توفاه الأجل المحتوم وهو السوسيولوجي 
جانب  إلى  فهو  وازنة،  مؤلفات  وله  طرابلس،  بجامعة  السوسيولوجيا  أستاذ  وهو  الحوات 
والسوسيولوجيات  السوسيولوجيين  من  وثلة  التير،  عمر  مصطفى  الكبير  السوسيولوجي 
يشكلون واجهة المشهد السوسيولوجي الليبي والعربي أيضا، فرحمة االله عليه رحمة واسعة. 

الخميس 8 من يناير  2026



1616

من  م  المحكَ وكيانه  روحــه  النحت  يستمد 
هذا  يملي  بينما  بها،  المعمول  المادة  طبيعة 
وما  والصياغة،  التناول  طريقة  المادي  الاختلاف 
يتصل بالتجميع والتوليف بين مادتين أو أكثر، وفق إمكانات 
تستدعيه  وما  تلك،  أو  المادة  هذه  تتيحها  التي  ل  التشكُّ
النحات  إمكانات  عن  ناهيك  وتقنيات،  وأدوات  استعداد  من 
الحرفية وقدراته في السيطرة على المادة وتوجيهها لترجمة 

«الموضوع» والتصور.   
المركز  فضاء  والمادة»،  الحرف  («ضفائر  المقام  هذا  في 
الثقافي إكليل، طنجة، يناير/ كانون الثاني 2026)، نحن بصدد 
منجزات حجمية موسومة بتوقيع عثمان الحناي، تجمع بين 
أكثر من مادة، بحيث يتم البحث عن الآليات والكيفيات التعبيرية 
القطعة  في  المعدنية  ــلاك  والأس والحديد  الخشب  لتوليف 
على  تقديمها  يتم  مسطحة  تراكيب  ضمن  الواحدة،  النحتية 
شكل لوحات تدخل في دائرة النحت البارز (Bas-relief)، كما 
Profil قاء» الموصولة برؤية جانبيةيتجلى ذلك في قطعة «الْت

وأخرى  تماهي،  حالة  في  متقابِلَين  متطابقين  لوجهين 
«بدون عنوان» أكثر تجريداً، تتشكل انطلاقاً من دائرة خشبية 
مطبوعة بتكوينات هندسية تتخللها تموجات «حديدية» أفقية 

لاقة. وعمودية تثير الإحساس بالسلاسة والطَّ
المستقل  النحت  إطار  التي تدخل في  القطع  لباقي  بالنسبة 
(La ronde bosse)، نشير  إلى تلك القطعة المزدوجة بعنوان 
كبيرة  بمقاسات  الحديد  صفائح  من  المصنوعة  «السلام» 
مثْبتة  أشكال  بة من  المركَّ x 110 x 33 سم)،  243) نسبياً 
يعلنان  متداخلَين  سمين»  «جِ أمام   لتضعنا  بالتلْحيم، 
بين  و»الأنــوثــة»،  «الذكورة»  بين  السرمدية  العلاقة  تلك 
المتكاملَة؛  التقابلات  معاني  يعكس  وما  والموجب  السالب 
العضوية،  التقْطيعات  تثيرها  التي  الرمزية  «الصورة»  وفق 

المتموجة والمتماثلَة، البادية  للعيان بشكل صريح. 
المادة  النحتي عموماً من توليف  في المقابل، ينبثق العمل 
باعتباره  مرئيته  ليتخذ  الفضاء،  في  تشكيلها  وسيرورة 
حيث  هناك  النظر؛  زواية  بحسب  متغيراً   Volume حجماً 

حيث  من  المتجانسة  المجموعة  إلى  ر  النظَ يستقر 
الأسلوب وطريقة المعالجة. في هذه النماذج القائمة 
على قواعد Socles متناغمة مع حمولتها، تتخلَّص 
مة وثقلها، في الوقت  تلة اللاّ ع النحتية من الكُ القطَ
شاكلة  على  ية»  «خطِّ ة  صفَ المادة  فيه  تتخذ  الذي 
متحركة  للتمطيط،  قابلة  «أنابيب»  أو  «شرائط» 
العمودي،  السمك، تتناغم في تفاعلها  ومتحولة في 
اتحادها  تعقد  كأنها 
العلْوي،  التسامي  في 
المتاهات  ترسم  فيما 
راغات  والفَ جوات،  والفَ
التي تتيح للعين اختراق 

«الهيكل» النحتي لتمتزج الخلْفية بالعناصر المتناسلة 
والمتعالقة بعناية فائقة. 

بينما  بدوره،  الحديد  يحضر  السلسلة  هذه  في 
الطبيعة  لمادة  للخشب،  ع  القطَ أغلب  تنتصر 
 ،Chêne السنديان  ،Cèdre الأرز  وعنفوانها: خشب 
الحسبان  في  الأخذ  مع  صلابة،  الأكثر   Hêtre الزان 
مدة  الكُ ودرجــة   Textures الملامس  اختلاف 
الضوء.  مع  الخشبية  الأنواع  هذه  تفاعل  في  واللَّمعان 
في  وإيقاعها  الطبيعة  حيوية  المنحوتات  تستعيد  هنا 
من  ملحوظ  بقدر  لكن  والتناسل،  والتعمير  التشعب 
التنسيق الموجه بتدخل يد النحات وذائقته المشدودة 
إلى حس إيقاعي قائم على سيادة المنحنيات والتعاريج، 
في  والمنتهى،  المبتدأ  تجسد  ة  كَّ المنفَ د  العقَ حيث 
دة  عقْ عبر  الفضائي  التوليف  فيه  ينبني  الــذي  الوقت 
ي»  محلولة، توصيلية ومتعاكسة، تسمح للتشكيل «الخطّ
وهبوطاً  أعلاها،  إلى  القطعة  أسفل  من  محسوبة  بانسيابية 
في  سائرة  توليدية  حركية  عبر  أسفلها،  إلى  القطعة  قمة  من 
تنشيط حلْقات مترابطة يتحول معها الخشب إلى مادة سائلة، 

إلى ضفائر إكليلية متشابكة بمزاج رائق ومتحمس.
اللَّيفية  هــذه  في     
مبدأ  وفق  المنتصبة 
التي   Boucle الــعــروة 
حلْقي  تكرار  في  تدخل 
من  ومتبايِن  ــوازن  ــت م
والدينامية  الاتجاه  حيث 
يتفاعل  والـــتـــواتـــر، 
من  النحتي  «الترسيم» 
الممتدة  عناصره  داخــل 
يتحول  ومعه  ذاتها،  من 
ــر الــخــشــب إلــى  جـــوهـ
رية  طَ «كتابية»  ــادة  م
الدرجة  إلى  واعة،  ومطْ
مع  فيها  تتماهى  التي 
الكاليغرافيا، دون قصدية، 
الحرف  لتحيلنا على هيئَة 
في  معقوداً  يصير  الــذي 
«الــهــاء»،  الكلمة  وســط 
ــى أخـــرى مثل  إضــافــة إل
«الميم» و»الحاء» وغيرها، 
الأصــل  فــي  تظل  بينما 
«كتابة» تجريدية، منذورة 
بة.  مركَّ مادية  لحصيلة 
تدفع  محسوسة،  نية  وبِفَ
بنا نحو تلمس هذا الغزل 
والمصقول  المتشابك 
«كوريغرافية»،  بأناقة 
ــف  حــيــث الــتــمــايــل ردي
الحلقات المصقولة بإزميل 
في  أفــلــح  الـــذي  النحات 
الصلبة  مادته  ترويض 
مطواعة،  طرية،  وجعلها 
أن  دون  ومراوغة،  نزقة، 

تزيغ عن ميزان رقْصها.

الرباط، نونبر/ تشرين 
الثاني 2025

بنيونس عميروش
فنان تشكيلي وناقد

الخميس 8 من يناير  2026

اق
ور
أ

اق
ور
أ

يي

عثمان الحَنّاي

ضَفائِـــر ضَفائِـــر 
ة  ة المادَّ المادَّ


